
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

PERBANDINGAN PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DAN AL-GHAZALI  
TENTANG PENDIDIKAN ISLAM DAN RELEVANSINYA 

TERHADAP PENDIDIKAN DI INDONESIA 
 

Shirley Khumaidah 
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 

Email: khumaidah.khumaira@gmail.com 
 

Rachma Nika Hidayati 
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 

Email: rachmanika87390@gmail.com  
 

Abstrak : Ibnu Khaldun dan al-Ghazali adalah dua pemikir Islam yang sangat 
masyhur dikalangan masyarakat luas, dari pemikir muslim sampai non 
muslim. Pemikiran Ibnu Khaldun yang tertuang dalam kitabnya, yaitu 
Muqaddimah banyak menjadi referensi orang-orang dalam menetapkan sistem 
pendidikan Islam yang ideal. Corak pemikirannya yang mengalami 
percampuran antara al-Ghazali dan Ibnu Rusyd membuatnya mempunyai 
pemikiran baru yaitu rasionalisti-sufistik. Dalam pemikiran tersebut Ibnu 
Khaldun secara proporsional mendudukan wahyu sama atau setara dengan 
rasio. Kemudian, pemikiran-pemikiran al-Ghazali yang telah dituangkan di 
setiap karyanya, membuat banyak pemikir lainnya baik muslim maupun non 
muslim menjadikannya rujukan dan juga menerjemahkan karyanya dalam 
bahasa mereka. Corak pemikirannya yang berupa sufistik banyak 
mempengaruhi karya-karyanya juga mempengaruhi pemikirannya tentang 
pendidikan yang ideal menurutnya. Kedua pemikiran tokoh tersebut jika 
dikaitkan dengan pendidikan Islam di Indonesia baik di madrasah-madrasah 
negeri ataupun di pondok pesantren masih memiliki kesesuaian serta 
hubungan. Hal tersebut dikarenakan para guru-guru atau kyai di Indonesia 
juga menggunakan dasar pemikiran dua tokoh tersebut dalam mendidik 
murid atau santrinya. 
Kata kunci: Ibnu Khaldun, Imam al-Ghazali, Pendidikan Islam 
 
 

Pendahuluan 

Perbincangan tentang pendidikan merupakan hal yang tak pernah ada 

matinya. Setiap saat, setiap waktu dan setiap negara pasti membicarakan tentang 

pendidikan. Dalam kondisi apapun, baik maju atau berkembang, stabil atau bahkan 

dalam kondisi terpuruk sekalipun pendidikan selalu menjadi topik yang menarik. Hal 

tersebut menunjukan signifikasi kedudukan pendidikan dalam peradaban manusia.  

mailto:khumaidah.khumaira@gmail.com


Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 213 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

Perkembangan pendidikan di Indonesia banyak menarik perhatian peneliti 

luar maupun lokal karena perkembangan pendidikan di Indonesia merupakan hal 

yang unik dibandingkan dengan perkembangan pendidikan di negara lainnya. Salah 

satu keunikannya adalah lahirnya berbagai model pendidikan yang berbasis organisasi 

keagamaan maupun non keagamaan, yang dalam perjalanannya masuk dalam 

kontestasi kompetisi untuk menawarkan model Pendidikan Nasional. Kontestasi 

antara nasionalisme sekuler dan agama membuktikan bahwa kebijakan pendidikan 

Indonesia dari awal hingga sekarang tidak dapat dilepaskan dari pertarungan 

kepentingan kelompok tersebut terutama dalam menemukan model pendidikan 

nasional yang ideal bagi masyarakat Indonesia. Sementara itu dari aspek 

kelembagaannya bahwa pendidikan di Indonesia memang tidak dapat dilepaskan dari 

dua kelompok tersebut. Arief Subhan memaparkan bahwa madrasah sebagai model 

pendidikan Islam Indonesia pada dasarnya merupakan satu upaya umat islam untuk 

menyudahi kontestasi antara nasionalisme agama dan sekuler.1 

Berbicara tentang pendidikan Islam, pasti juga membahas beberapa tokoh 

yang memiliki peran besar, diantaranya adalah Ibnu Khaldun dan Imam al-Ghazali. 

Ibnu Khaldun memiliki peran besar dalam dunia pendidikan Islam. Hasil dari 

pemikiran Ibnu Khaldun senantiasa menjadi bahan perbincangan serta perdebatan 

menarik di dunia pendidikan. Baik saat beliau masih hidup atau masa setelah beliau 

meninggal. Sebegitu besarnya kontribusi beliau dalam pendidikan, pemikirannya tidak 

hanya dikonsumsi oleh para tokoh pendidikan Islam, tetapi juga beberapa lulusan 

dari negera barat yang juga memilih pemikiran Ibnu Khaldun sebagai rujukan dalam 

penelitiannya. 

Imam al-Ghazali juga tak kalah terkenal, bahkan Ibnu Khaldun terinspirasi 

tentang pemikiran filsafat yang diusung oleh al-Ghazali. Beberapa karyanya juga 

menjadi dasar pendidikan baik di wilayah pesantren maupun di perguruan tinggi. 

Selain itu, popularitas yang dimiliki oleh al-Ghazali juga tidak hanya berkubang pada 

umat Islam saja, banyak non muslim yang menerjemahkan kitab-kitab karya al-

                                                             
1 Ahmad Irfan Mufid and Suwidi, ―Mengungkap Politik Kekuasaan dalam Modernisasi Pendidikan 
Islam di Indonesia Melalui Kajian Historis,‖ Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, vol. 9, no.. 1 (February 
2016), 1-2. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

214 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

Ghazali dalam bahasa mereka dan menjadikan karya tersebut sebagai rujukan  

pemikiran mereka.  

Dalam catatan sejarah perkembangan pendidikan di Indonesia, dualisme 

pendidikan memang merupakan salah satu isu yang tak terpisahkan ketika 

memperbincangkan sistem pendidikan nasional. Beberapa bukti historis untuk 

membenarkan hal tersebut salah satunya adalah adanya penolakan terhadap hasil 

penelitian gubernur Jenderal Van Der Capellen pada tahun 1819 dalam 

pengembangan sistem pendidikan kolonial. Pada awal abad ke 20 dinyatakan adanya 

keinginan melaksanakan satu jenis pendidikan berdasarkan unsur pribumi murni, 

yang dihubungkan dengan pendidikan islam yang sudah ada. Namun gubernur 

Jenderal Van Der Capellen menolak untuk menyesuaikan sistem pendidikan kolonial 

dengan pendidikan islam dikarenakan pendidikan pribumi memiliki kebiasaan ―jelek‖, 

yakni metode membaca teks arab yang dihafal sehingga tidak dapat dijadikan titik 

tolak ukur untuk mengembangkan sistem pendidikan umum.2 

Untuk mendapatkan data dalam penelitian ini, peneliti menggunakan metode 

penelitian kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). Penelitian 

kepustakaan adalah penelitian yang data-datanya diperoleh dari proses mengkaji buku 

(baik sumber data primer maupun sekunder). Teknik analisis data yang digunakan 

adalah content analysis yang digunakan untuk memecahkan masalah menjadi susunan 

konseptual kemudian diberi kode atau nama dan hasilnya digunakan untuk membuat 

kesimpulan tentang pesan yang ada di dalam teks yang diteliti.  

 
Riwayat Hidup Ibnu Khaldun 

Nama lengkap Ibnu Khaldun adalah Waliuddin Abdurrahman Zaid bin 

Muhammad Khaldun, lahir di Tunisia pada tanggal 1 Ramadhan 732 H (27 Mei 1332 

M). Abdurrahman adalah nama kecilnya, tetapi di dalam keluarganya ia dipanggil 

dengan nama Abu Zaid karena diikutkan dengan nama anak sulungnya. Waliuddin 

                                                             
2  Ahmad Irfan Mufid and Suwidi, Mengungkap Politik Kekuasaan, 3. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 215 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

merupakan gelar kehormatan dan kebesaran yang diberikan oleh raja Mesir sewaktu 

beliau diangkat menjadi ketua Pengadilan di Mesir.3 

Nama Ibnu Khaldun dikaitkan dengan kakek beliau yang kesembilan, yaitu 

Khalid ibn Usman. Khalid ibn Usman menjadi salah seorang yang masuk pertama 

kali ke Andalusia ketika terjadi infasi terhadap bangsa Arab. Banu Khaldun adalah 

sebutan bagi keturunan Khalid ibn Usman, yang termasuk di dalamnya adalah Ibnu 

Khaldun.4 

Abad ke-8 M, Andalusia dalam keadaan perebutan kekuasaan di masa 

pemerintahan Amir Abdullah ibn Muhammad dari Bani Umayyah (274-200 H), dan 

daerah yang paling parah terdampak adalah Sevilla. Oleh karena itu, keturunan 

Khaldun pindah dari Sevilla. Dalam keadaan seperti itu, Kuraib salah satu keturunan 

Khaldun mengadakan pemberontakan bersama Umayyah ibn Abdul Ghafir. Kuraib 

berhasil merebut kekuasaan dan mendirikan pemerintahan di Sevilla, tetapi tidak 

bertahan lama karena ia mati terbunuh. Banu Khaldun memilih tinggal di Sevilla 

selama masa pemerintahan Umayyah, dan mereka juga tidak mengambil peranan 

penting dalam pemerintahan, sampai datangnya pemerintahan dari raja-raja kecil dan 

Sevilla dikuasai oleh Ibnu Abbad. Sejak pengambilan kekuasaan tersebut, banu 

Khaldun mulai menjadi sorotan lagi hingga berganti ke pemerintahan al-

Muwahhidun.5 Mereka mulai lagi membangun hubungan dengan keluarga kerajaan, 

sehingga mereka mendapatkan kedudukan yang terhormat.6  

Abu Abdullah Muhammad adalah ayah dari Ibnu Khaldun. Beliau pada 

mulanya ikut berkecimpung di dunia politik, tetapi tidak lama setelah itu, beliau 

memilih untuk mengundurkan diri dan kembali menekuni ilmu pengetahuan serta 

kesufian. Ia merupakan seorang ahli di bidang bahasa dan sastra Arab.7 Dari beliaulah 

seorang Ibnu Khaldun kecil mulai mengenal dan mempelajari ilmu-ilmu agama, 

                                                             
3 Bagas Mukti Nasrowi, ―Konsep Pendidikan Islam Prespektif Kitab Muqaddimah Ibnu Khaldun,‖ 
Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, vol. 8, no.. 2, December 2017, 174. 
4 Hafidz Hasyim, Watak Peradaban Dalam Epistemologi Ibnu Khaldun (Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2012), 
41. 
5 A. Mukti Ali, Ibnu Khaldun Dan Asal-Usul Sosiologinya (Yogyakarta: Yayasan Nida, 1970), 14–15. 
6 Ali Abdul Wahid Wafi, Ibnu Khaldun Riwayat Dan Karyanya (Jakarta: Grafiti Press1, 1985), 9. 
7 Ramayulis and Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Sistem Pendidikan Dan Para Tokohnya 
(Jakarta: Kalam Mulia, 2011), 281. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

216 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

terutama tentang Al-quran beserta tajwidnya dan Bahasa Arab lengkap dengan 

nahwu-shorrofnya.8 

Pada awal umur 20 tahun sekitar tahun 755 H/ 1354 M, ia mulai memiliki 

ketertarikan pada seluk beluk perpolitikan, setelah bergelut di sana, ia mulai diangkat 

menjadi sekretaris Sultan di Maroko. Namun jabatan tersebut tidak berlangsung lama, 

karena pada tahun 1357 M Ibnu Khaldun ikut Amir Abu Abdullah Muhammad 

dalam upaya menggulingkan pemerintahan, sehingga ia tertangkap dan dijebloskan 

dalam jeruji besi. Beliau ditahan tidak begitu lama karena saat Sultan meninggal dunia 

dan kekuasaan direbut oleh al-Mansur bin Sulaiman dari menterinya al-Hasan, Ibnu 

Khaldun memilih bergabung dan diangkat menjadi sekretarisya. Menjadi sekretaris al-

Mansur pula tidak ia jalani dalam waktu yang lama, karena ia memilih untuk 

berkerjasama dengan Abu Salim. Pada saat itulah Ibnu Khaldun mulai menunjukan 

prestasi yang menakjubkan di dunia perpolitikan. Pada tahun 1361 M Ibnu Khaldun 

memilih untuk mengundurkan diri dari jabatan sekretaris kerajaan karena adanya 

pemberontakan di kalangan keluarga istana.9 

Ternyata dunia perpolitikan tidak menjadi tempat yang nyaman bagi seorang 

Ibnu Khaldun. Ia memilih untuk kembali pada dunia ilmu pengetahuan yang dulu 

pernah lama digelutinya. Karena ingin hidup tenang dan jauh dari percekcokan 

politik, Ibnu Khaldun memilih untuk pindah ke daerah banu Arif. Di sanalah ia mulai 

menyusun sebuah kitab yang menjadikan namanya terus harum dan terkenal. Kitab 

tersebut diberi nama ‖Muqaddimah”.10 Beliau wafat pada usia 76 tahun, bertepatan 

dengan hari rabu tanggal 25 Ramadhan 808 H/ 17 Maret 1406 M dan dimakamkan di 

pemakaman para sufi di bab al-Nashr di Kairo.11 

 
Riwayat Pendidikan Ibnu Khaldun 

Pendidikan Ibnu Khaldun waktu kecil bertempat di Masjid al-Qubbah, 

Tunisia. Akibat dari perpecahan di dunia perpolitikan Andalusia yang semakin 

                                                             
8 Hasyim, Watak Peradaban dalam Epistemologi Ibnu Khaldun, 43. 
9 A. Mukti Ali, Ibnu Khaldun dan Asal-Usul Sosiologinya (Yogyakarta: Yayasan Nida, 1970),  23-27. 
10 Nasrowi, ―Konsep Pendidikan Islam Prespektif Kitab Muqaddimah Ibnu Khaldun,‖ 175. 
11 Juwariyah, ―Ibnu Khaldun Dan Pemikirannya Tentang Filsafat Pendidikan,‖ Jurnal Kependidikan 
Islam, vol.. 4, no.. 1, 2008, 120. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 217 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

menjadi Tunisia menjadi tempat pilihan untuk para ilmuwan dan ulama melakukan 

transmigrasi. Perpindahan tersebut membuat seorang Ibnu Khaldun muda dapat 

menimba banyak ilmu pengetahuan, seperti:  hadis-ilmu hadis, fiqih-ushul fiqih, 

logika, ilmu fisika, tafsir- ilmu tafsir, tauhid, fiqih bermadzhab Maliki, bahasa Arab 

dan gramatikanya, filsafat dan matematika. Para guru yang namanya dicatatkan oleh 

Ibnu Khaldun dalam al-Muqaddimah antara lain: Muhammad bin Sulaiman al Syaththi, 

Ahmad al Zawawi, ‗Abdullah bin Yusuf bin Ridwan al Maliki, Muhammad bin al 

Syawwaz al Zarzali, Ahmad bin al Qashar, Muhammad bin ‗Abdullah al Faqih, 

Muhammad bin Sa‘ad bin Burral al Anshari, Muhammad bin al ‗Arabi al Husyairi, 

Abu al Qasim Muhammad al Qashir, Muhammad bin Abdissalam, Abu Muhammad 

bin ‗Abd al Muhaimin al Hadrami, dan ‗Abdullah bin Muhammad bin Muhammad al 

Abilli.12 Pada tahun 1349 M, Afrika Utara mengalami duka yang mendalam karena 

adanya wabah pes, dan wabah tersebut terus meluas hingga mencapai daratan Eropa. 

Ribuan orang menjadi korban, termasuk di dalamnya yaitu ayah Ibnu Khaldun dan 

juga sebagian besar gurunya. Karena khawatir intelektualitasnya tersendat, Ibnu 

Khaldun memilih untuk bertransmigrasi ke Maroko, mengikuti para gurunya. Lima 

tahun setelah kematian ayahnya, di Maroko lah ia mendapat kesempatan untuk 

menyelesaikan pendidikan tingginya. Ada empat cabang ilmu yang dipelajarinya 

secara mendalam, yaitu: nahwu, shorof, sastra, tafsir, fiqih, ulumul qur‘an, filsafat, 

matematika, sejarah, administrasi, politik dan lain sebagainya.  

Berdasarkan penjelasan di atas dapat diketahui bahwa di sepanjang hidupnya, 

Ibnu Khaldun tidak pernah berhenti menuntut ilmu, bahkan hingga di akhir 

hayatnya, ia tetap mendedikasikan dirinya pada ilmu pengetahuan. Sehingga dengan 

kecerdasan yang dimiliki serta garis keturunan yang luar biasa menjadikannya seorang 

yang alim nan bijaksana.  

 
Karya Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun adalah seorang pemikir yang terkenal dengan karya-karya 

besarnya, yaitu: al-Muqaddimah, al-I‟bar, dan al-Ta‟rif. Selain tiga karya besarnya 

tersebut, ia juga diberitakan pernah menulis uraian tentang al-Burdah karya al-Bushairi, 

                                                             
12 Hasyim, Watak Peradaban dalam Epistemologi Ibnu Khaldun, 43–44. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

218 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

meringkas Muhashal karya Fakhruddin al-Razi dan juga pernah menulis beberapa 

ringkasan karya Ibn Rusyd.13 Adapun rincian tiga karya besarnya sebagai berikut: 

a. Al-Muqaddimah (Pendahuluan) 

Al-Muqaddimah (Pendahuluan) yaitu bagian buku pertama dari buku 

besar al „Ibar, di dalamnya berisi pendahuluan yang merupakan inti dari seluruh 

persoalan, dan buku ini juga yang mengangkat nama Ibnu Khaldun hingga 

menjadi harum dan terkenal pada masa hidup dan sesudahnya. 

Kitab al Muqaddimah di dalamnya berisi tentang: (1) kata pengantar 

singkat; (2) Pendahuluan berisi uraian tentang manfaat dari historiografi dan juga 

kritikan tentang kesalahan dari sejarawan; (3) Buku pertama dari al „Ibar; Ibnu 

Khaldun menulis kritikan terhadap penulisan sejarah sebelumnya; (4) Bagian bab 

pertama dari kitab al Muqaddimah berisi gambaran tentang peradaban manusia; 

(5) Bagian bab kedua dari kitab al Muqaddimah Ibnu Khaldun menguraikan 

tentang peradaban orang-orang badui (nomaden); (6) Bagian bab ketiga, beliau 

menulis penjelasan tentang kerajaan, dinasti, pemerintahan dan juga khalifah; (7) 

Bagian bab keempat, beliau menguraikan tentang kota, peradaban kota, dan 

negara; (8) Bagian bab kelima, beliau menulis tentang penjelasan cara-cara 

memperoleh keterampilan, seperti pertukangan, kerajinan, dan lainnya; dan yang 

terakhir (9) Bagian bab keenam, berisi penjabaran tentang berbagai jenis ilmu 

pengetahuan, tentang Pendidikan dan juga beberapa cara pengajaran yang sesuai 

dengan pendidikan Islam. 

b. Al-I‟bar (Pelajaran) 

Buku al-I‘bar pada mulanya memiliki nama yang sangat panjang, yakni al 

„Ibar wa Diwan al Mubtada‟ wa al Khabar fi Ayyam al „Arab wa al „Ajam wa al Barbar 

wa man Asharuhum min dzawi al Sulthani al „Akbar14 yang kemudian terkenal 

dengan sebutan al ‗Ibar. Buku tersebut dibagi menjadi tiga buku: pertama, yaitu 

kitab al Muqaddimah atau jilid satu. Kedua, dibagi menjadi empat jilid, yaitu jilid 

dua, tiga, empat, dan lima, yang mana di dalamnya, Ibnu Khaldun menulis 

                                                             
13 Hasyim, Watak Peradaban dalam Epistemologi Ibnu Khaldun, 45. 
14 Hasyim, Watak Peradaban dalam Epistemologi Ibnu Khaldun, 45. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 219 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

tentang uraian sejarah, dinasti, dan juga bangsa-bangsa yang masyhur pada saat 

itu. Ketiga, dibagi menjadi dua jilid yaitu jilid enam dan tujuh, yang di dalamnya, 

Ibnu Khaldun menuliskan  sejarah bahasa Barbar dan Zanata dan negara-negara 

Maghribi (Afrika Utara). 

c. Al-Ta‟rif  (Autobiografi) 

Buku al-Ta‟rif  berasal dari al Ta‟rif bi Ibnu Khaldun wa Rihlatuhu Syarqan wa 

Gharban, atau oleh orang-orang pada umumnya disebut dengan Autobiografi. al-

Ta‟rif adalah ulasan terakhir yang berada kitab al-„lbar, berisi tentang riwayat dan 

juga perjalanan hidupnya.  

 
Pemikiran Ibnu Khaldun 

Corak pemikiran yang dimiliki oleh Ibnu Khaldun dipengaruhi oleh 

kehidupan yang dialaminya (pendidikan, politik, intelektual, dan lain sebagainya). 

Latar belakang keluarganya (politikus) dan berintelektual tinggi, serta pengalaman 

yang mumpuni, membuat ia dapat merangkai dan memformulasikan beberapa teori 

pendidikan serta ilmu sosial.  

Pemikiran seorang Ibnu Khaldun dipengaruhi oleh ilmuwan sebelumnya, 

yaitu al-Ghazali dan Ibnu Rusyd. Ia mengambil pemikiran filsafat dari al-Ghazali dan 

pemikiran rasio dari Ibnu Rusyd. Dengan filsafat dan rasio tersebut, Ibnu Khaldun 

berhasil menggabungkan dan mensejajarkan keduanya secara proporsional sehingga 

menjadikan beliau memiliki corak pemikiran yang baru yakni rasionalisti-sufistik. Ia 

tidak ingin mencampur berbagai hal yang berbeda, lalu secara paksa harus 

berhubungan dengan ketentuan agama, tetapi yang diinginkan ialah dapat 

menyelesaikan suatu masalah yang ada dengan menggunakan penalaran ilmu. Dengan 

menggunakan cara berpikir seperti itu, Ibnu Khaldun dapat mengamati serta 

menganalisa gejala-gejala sosial beserta sejarah yang menyertai, yang akhirnya 

melahirkan suatu teori modern dalam kemasyarakatan.15 

 

 

 

                                                             
15 Nasrowi, ―Konsep Pendidikan Islam Prespektif Kitab Muqaddimah Ibnu Khaldun,‖ 177–178. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

220 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

Konsep Pemikiran Ibnu Khaldun tentang Pendidikan Islam 

Menurut Ibnu Khaldun, pendidikan adalah suatu penerangan ilmu 

pengetahuan dan keterampilan serta berbagai aspeknya pada karya nyata untuk 

memperoleh rizki menuju kepada masyarakat lebih maju sesuai dengan 

kecenderungan individu.16 Ibnu Khaldun memiliki pemikiran bahwa terbentuknya 

masyarakat dan juga perkembangan budaya merupakan suatu gejala konklusif yang 

timbul dari ilmu dan pendidikan. Selain itu, manusia juga terdorong untuk memiliki 

pengetahuan yang berperan dalam pembentukan masyarakat. Oleh karena itu, Ibnu 

Khaldun berpendapat bahwa pendidikan berusaha untuk melahirkan masyarakat yang 

memiliki budaya dan melestarikan eksistensi masyarakat pada periode selanjutnya. 

Maka, pendidikan akan mengarahkan manusia agar menjadi sumber daya yang 

berkualitas tinggi. Pendidikan menurut Ibnu Khaldun tidak hanya mencakup empat 

hal saja, tetapi pendidikan mempunyai cakupan cukup luas. Yakni suatu proses dari 

perubahan zaman, dimana manusia dapat menangkap peristiwa yang terjadi, lalu 

menyerapnya dan memproses dalam pikiran, serta menghayatinya di dalam hati. 

 

Tujuan Pendidikan menurut Ibnu Khaldun 

Pendidikan menurut Ibnu Khaldun mempunyai pengertian yang cukup luas. 

Pendidikan bukan hanya merupakan proses belajar mengajar yang dibatasi oleh ruang 

dan waktu, tetapi pendidikan adalah suatu proses, dimana manusia secara sadar 

menangkap, menyerap dan menghayati peristiwa-peristiwa alam sepanjang zaman.17 

Ibnu Khaldun tidak menuliskan secara jelas dalam al-Muqaddimah mengenai tujuan 

pendidikan. Meskipun tidak memberikan tujuan pendidikan secara jelas, namun ia 

menegaskan bahwa ilmu dan pendidikan tidak lain merupakan gejala sosial yang 

menjadi ciri khas jenis insani.  

Manusia mampu bertindak secara teratur dan terencana melalui pikiran. 

Kemampuan manusia untuk berfikir baru dapat dicapai setelah sifat hewani-nya 

mencapai kesempurnaan. Ia mencapai kesempurnaan bentuk melalui ilmu 

                                                             
16 Siti Rohmah, ―Relevansi Konsep Pendidikan Islam Ibnu Khaldun dengan Pendidikan Modern,‖ 
Forum Tarbiyah, vol.. 10, no.. 2 (December 2012), 269. 
17 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, Terj. Akhmad Thoha, cet II (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1986), 541. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 221 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

pengetahuan yang dicari menggunakan organ tubuhnya sendiri (pendengaran, 

penglihatan dan akal). Akhirnya manusia menjadi berilmu (alim) sebab pencarian ilmu 

pengetahuan.18 Melalui proses, manusia mampu membedakan antara ilmu 

pengetahuan dan life skills.  

Kemudian manusia ingin mencapai apa yang menjadi tuntutan wataknya, 

yaitu ingin mengetahui segala sesuatu lalu dia mencari orang yang lebih dulu memiliki 

ilmu atau kelebihan dan dari sinilah timbul pengajaran. Setelah itu pikiran dan 

pandangannya dicurahkan pada hakikat kebenaran satu demi satu serta 

memperhatikan peristiwa-peristiwa yang dialaminya. Akhirnya dia menjadi terlatih 

dan ketika itu ilmunya menjadi suatu ilmu special dan jiwa generasi yang sedang 

tumbuh pun tertarik untuk memperoleh pengetahuan merupakan hal yang dialami di 

dalam peradaban manusia.19 

Tetapi terdapat uraian secara tersirat dalam al-Muqaddimah yang membahas 

tentang tujuan yang harus diraih dalam dunia pendidikan.  Dari uraian tersirat 

tersebut, al-Toumy mencoba untuk menganalisanya, dan ditemukan enam tujuan 

yang ingin dicapai melalui adanya pendidikan, yaitu: 20 

a. Mempersiapkan individu dari sisi keagamaannya, yakni menggunakan cara 

memperdalam ilmu agama, terutama al-Quran dan hadis.  

b. Mempersiapkan individu dari sisi akhlaknya. Yakni dengan membentuk 

kepribadian seperti yang telah dicontohkan Rasulullah dan para sahabatnya. 

c. Mempersiapkan individu dari sisi hubungan sosialnya. 

d. Mempersiapkan individu dari sisi pekerjaan.  

e. Mempersiapkan individu dari sisi pemikirannya, agar memiliki pekerjaan yang 

sesuai dengan keterampilannya. 

f. Mempersiapkan individu dari sisi bidang kesenian. Yakni dengan mengadakan 

kegiatan ekstra seperti musik, kaligrafi, dan lain sebagainya.  

Sedangkan tujuan pendidikan Islam menurut Ibnu Khaldun yaitu 

menanamkan ajaran Al-Quran dan hadis sejak dini, karena Al-Quran dan hadis 

                                                             
18  Khaldun, Muqaddimah, Terj. Akhmad Thoha, 533. 
19  Khaldun, Muqaddimah, Terj. Akhmad Thoha, 534. 
20 At-Toumy, Manusia Dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi Dan Pendidikan (Pustaka al-Husna, 1989), 
66. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

222 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

merupakan sumber pedoman di seluruh aspek kehidupan, sekaligus digunakan 

sebagai kurikulum dari pendidikan Islam. Ia mempunyai keinginan untuk membentuk 

suatu masyarakat yang siap bertemu dan menjalani setiap perubahan yang terjadi di 

masyarakat, karena Ibnu Khaldun tidak hanya mengutamakan pengajaran secara teori 

saja, tetapi juga melakukan pembentukan keterampilan nyata agar mereka dapat 

menjalani hidup dengan lebih baik. Ibnu Khaldun berkeinginan untuk membentuk 

pribadi manusia bukan hanya sebagai hamba Allah saja, tetapi juga dapat menjadi 

seorang khalifah atau pemimpin di muka bumi. Ia bermaksud mendidik hamba Allah 

bukan hanya seseorang ahli keagamaan saja, tetapi juga sebagai orang yang tahu dan 

faham apa yang terkandung di dalam  Al-quran dan hadis, serta cakap dalam 

pelaksanaan kehidupan sehari-harinya, baik sebagai individualis maupun sebagai 

warga negara. 

Melalui pendekatan filosofis-empiris, visi dan misi dari tujuan pendidikan Islam 

dapat diarahkan oleh Ibnu Khaldun secara ideal dan praktis. Menurutnya terdapat 

tiga tingkatan yang ingin dicapai saat melakukan proses pendidikan, yaitu:21 

a. Pengembangan ketrampilan (al-malakah) dalam setiap bidang. Tiap-tiap individu 

pasti memiliki pemahaman terhadap suatu hal tertentu, tetapi suatu keterampilan 

tidak akan dapat dipahami jika tidak ada usaha untuk mengembangkannya. 

b. Penguasaan akan keterampilan secara profesional mengikuti pada perubahan 

zaman. Salah satu caranya ialah melalui pendidikan. Selain itu, penunjang 

kemajuan yang terjadi di setiap zaman juga dapat menggunakan pendidikan.  

c. Pembinaan pola pikir yang bagus. Untuk menciptakan seseorang dengan pola 

pikir yang baik sejak dini, dapat dilakukan pembinaan pola pikir yang berdasar 

pada kemampuan berpikir baik serta ilmu pengetahuan.  

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa tujuan pendidikan tidak 

hanya sekedar untuk memperoleh ilmu akademik saja, tetapi juga untuk memperoleh 

keahlian akan suatu keteramplan tertentu. Tujuan pendidikan tersebut juga relevan 

dengan tujuan pendidikan di Indonesia, yang tertuang dalam UU RI no. 20 tahun 

                                                             
21 Yayat Hidayat, ―Pendidikan Dalam Prespektif Ibnu Khaldun,‖ STITNU al-Farabi Pangandaran , n.d., 
16–17. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 223 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

2003 pasal 3: “tujuan pendidikan nasional adalah mengembangkan potensi peserta didik agar 

menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, 

sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta 

bertanggung jawab.”22 

Tujuan pendidikan Indonesia mirip dengan tujuan pendidikan dari konsep 

Ibnu Khaldun. Tujuan yang  paling esensial adalah beriman dan bertaqwa kepada 

Allah, cakap, kreatif dan mandiri. Hal ini menunjukkan bahwa konsep Ibnu Khaldun 

tentang tujuan pendidikan juga digunakan oleh Negara Indonesia. Ibnu Khaldun 

memberikan porsi yang sama antara apa yang akan dicapai dalam urusan ukhrowi dan 

duniawi, karena dia memandang terbukanya pikiran dan kematangan individu serta 

kematangan berpikir adalah alat bagi ilmu industri dan sistem sosial serta peradaban. 

 

Guru dan Siswa 

Kegiatan inti dari suatu proses belajar mengajar adalah komunikasi timbal 

balik antara pengajar dan pelajar dalam mentransfer ilmu pengetahuan. Ibnu Khaldun 

memberi penjelasan secara tegas tentang kriteria seorang guru yang baik, yaitu 

memiliki ilmu pengetahuan serta wawasan yang luas, memiliki kepribadian yang baik 

dan yang terakhir adalah metode pengajaran yang diterapkan harus sesuai, agar 

pelajar/siswa dapat mendapatkan ilmu pengerahuan yang baik dan banyak serta 

bermanfaat.  

Seorang guru yang disarankan oleh Ibnu Khaldun juga harus mempunyai 

sikap yang lembut, penuh kasih sayang dan tegas tetapi tidak kasar kepada siswanya. 

Guru juga hendaknya dapat menjadi suri tauladan atau contoh baik bagi para 

siswanya, karena seorang siswa mudah menangkap dan juga meniru apa yang ia lihat 

serta dengar dari orang yang mengajarnya. Selain itu, Ibnu Khaldun juga memandang 

bahwa guru adalah profesi, untuk itu berhak mendapatkan upah. Mengenai hal ini, ia 

memandang bahwa mengajar adalah salah satu keahlian dan dikelompokkan ke dalam 

                                                             
22 Undang-Undang RI No.mor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan Nasional.  



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

224 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

pertukangan. Karena bersifat keahlian, maka semakin orang butuh kepadanya maka 

semakin besar pula upah yang diberikan kepadanya.23  

Adapun pandangan Ibnu Khaldun tentang seorang siswa, bahwa ia adalah 

individu yang belum tumbuh dewasa baik mental maupun fisik, jadi ia masih memiliki 

banyak potensi untuk mengembangkannya. Ibnu Khaldun menganjurkan para guru 

agar mempelajari dengan sungguh-sungguh perkembangan akal, pikiran dan karakter 

para siswanya, karena mereka belum memiliki  kematangan dalam pertumbuhannya.  

Pendapat seperti yang diutarakan oleh Ibnu Khaldun juga sudah banyak 

terdapat di sistem pendidikan Indonesia. Guru yang baik dan memberikan kasih 

sayang terhadap siswanya berkontribusi besar terhadap kesuksesan mereka dalam 

dunia pendidikan. Kasih sayang yang ditunjukkan tidak selalu berbentuk suatu pujian 

saja. Bentuk ketegasan seorang guru kepada muridnya yang melalaikan tanggung 

jawabnya atau melakukan kesalahan juga merupakan bentuk kasih sayang. Guru 

melakukan hal ini supaya para pelajar tumbuh menjadi pribadi yang baik di 

masyarakatnya.  Selain itu, yang terbaru dalam pendidikan di Indonesia adalah adanya 

pendidikan karakter, dimana hal tersebut sesuai dengan pendapat Ibnu Khaldun, 

yaitu para guru harus mempelajari dengan sungguh-sungguh perkembangan akal, 

pikiran dan karakter para siswanya, karena mereka belum memiliki  kematangan 

dalam pertumbuhannya. 

 
Kurikulum 

Pengertian kurikulum pada masa Ibnu Khaldun sebagaimana dijelaskan oleh 

al-syaibani masih terbatas pada maklumat dan pengetahuan yang dikemukakan oleh 

guru atau sekolah dalam bentuk mata pelajaran yang terbatas atau dalam bentuk 

kitab-kitab tradisional yang dikaji oleh murid dalam tiap tahap pendidikan.24 

Sedangkan pengertian kurikulum modern telah mencakup konsep yang lebih luas 

yang di dalamnya mencakup empat unsur pokok yaitu: tujuan pendidikan yang ingin 

dicapai, pengetahuan-pengetahuan dari mana terbentuknya kurikulum itu, metode 

                                                             
23 Moh. Nahrowi, ―Konsep Pendidikan Islam dalam Perspektif Ibnu Khaldun,‖ Jurnal Falasifa, vol. 9, 
no. 2 (September 2018), 82. 
24 Abdurrahman Ibnu Khaldun, Muqaddimah Ibn Khaldun (Beirut: Dar Al-Kitab Al-Ilmiyah, 1993), 481. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 225 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

pengajaran serta bimbingan kepada murid, ditambah metode penilaian yang 

dipergunakan untuk mengukur kurikulum dan hasil proses pendidikan.25 

Bentuk pelajaran maklumat yang disampaikan secara langsung oleh guru di 

setiap kajian kitab-kitab tradisional masih merupakan kurikulum pembelajaran yang 

berlaku dan digunakan pada masa Ibnu Khaldun.  Ibnu Khaldun mempunyai 

pendapat jika Alquran tetaplah menjadi pembelajaran dasar untuk semua orang yang 

dapat dikembangkan sesuai dengan keahlian yang diperoleh di kemudian hari.26 

Memberi pengetahuan dini  tentang dasar al-quran dan hadis secara mendalam 

merupakan simbol dan juga budi pekerti Islam, karena al-quran dan hadis merupakan 

ajaran yang dapat membentuk keimanan seseorang dan juga memperteguh keyakinan 

mereka kepada Allah Swt. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa kurikulum pendidikan 

tersebut  dibagi ke dalam dua tingkatan, yakni:27  

1. Tingkatan para pemula 

Mendalami pembelajaran Alquran dan hadis yang merupakan dasar agama, 

dijadikan Ibnu Khaldun sebagai materi pembelajaran pada tingkatan para 

pemula. Karena di dalam  Alquran juga mencakup berbagai sumber ilmu 

pengetahuan, terutama tentang akidah dan juga keimanan supaya dapat 

membangun pribadi siswa menjadi seorang abdi yang taat, berakhlak dan 

berbudi pekerti layaknya Nabi Muhammad dan sahabatnya.  

2. Tingkatan atas/lanjutan  

Klasifikasi dibagi menjadi dua bentuk kurikulum, yakni: 

a. Ilmu yang berhubungan dengan ilmu itu sendiri, seperti: hadis, fiqih, tafsir 

Alquran dan qiraat Alquran, kalam, tasawuf dan lain sebagainya.  

b. Ilmu yang dikembangkan dari ilmu lainnya, yang tidak berhubungan dengan 

dzat Allah, seperti: kedokteran, fisika, ilmu logika/ ilmu mantiq, ilmu 

pertanian,  astronomi, dan lain sebagainya. 

Membiasakan anak untuk belajar Al-quran sejak dini sangat banyak 

diterapkan di Indonesia dewasa ini. Banyak orang tua yang membiasakan anaknya 

                                                             
25 Al-Syaibani and Omar Muhammad Al-Toumy, Filsafat Pendidikan Islam, Terj. Hasan Langgulung 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1979), 480. 
26  Al-Syaibani and Omar Muhammad Al-Toumy, Filsafat Pendidikan Islam, 486. 
27 Khaldun, Muqaddimah, terj. Akhmad Thoha, 544. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

226 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

pada  Al-quran sejak di dalam kandungan, ada juga yang memulai memperkenalkan 

anaknya terhadap Al-quran di usia dini dengan menyekolahkan di sekolah-sekolah 

berbasis Al-quran. Setelah mengetahui dasar-dasar ilmu agama dalam Al-Quran dan 

hadis, baru anak menerima pelajaran lainnya, seperti bahasa, matematika, ipa, ips, 

yang pada tingkatan atas dikembangkan lagi menjadi kedokteran, ekonomi, 

managemen, bisnis, dan lain sebagainya. Karena semakin berkembangnya zaman, 

maka kurikulum juga berubah, agar dapat mengikuti perubahan yang ada, baik dari 

sisi zaman ataupun siswanya.  Berdasarkan susunan kurikulum yang ada di Indonesia 

dalam Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan 

Nasional Pasal 37: ”kurikulum pendidikan dasar dan menengah wajib memuat: pendidikan 

agama, pendidikan kewarganegaraan, bahasa, matematika, ilmu pengetahuan alam, ilmu 

pengetahuan sosial, seni budaya, pendidikan jasmani dan olahraga, keterampilan/kejuruan, dan 

muatan lokal”.28 

Pembahasan materi dalam setiap pembelajaran, serta keguanaannya bagi siswa 

merupakan dasar Ibnu Khaldun menentukan pengklasifikasian ilmunya.  Di bawah 

ini meruapakan pengklasifikasian menurut Ibnu Khaldun, yakni: 

a. Ilmu yang berhubungan dengan rasional manusia („aqliyah), yaitu hasil dari 

aktivitas pemikiran dan perenungan manusia yang dilakukan secara mendalam.29 

Ilmu ini bersifat alami atau rasio bagi manusia, yang menjadikan manusia mampu 

berfikir dan terbimbing kepada objek-objek dengan problema argumen dan 

metode pengajaran sehingga mengetahui perbedaan antara yang benar dan yang 

salah berdasar atas apa yang telah dipikirkan.30 Ilmu ni mencakup empat macam 

ilmu, yaitu: ilmu manthiq, ilmu fisika, ilmu metafisika, dan ilmu eksakta.  

b. Ilmu yang berhubungan dengan tekstual (naqliyah), yaitu ilmu yang bersandar 

kepada informasi berdasarkan kejelasan syariat yang telah ditetapkan, yang di 

dalamnya tidak ada tempat bagi rasio, kecuali jika digunakan untuk mengaitkan 

persoalan-persoalan yang lebih mendetail dengan cara menggunakan prinsip-

                                                             
28 Undang-Undang RI No.mor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan Nasional 
29 Fathiyyah Hasan Sulaiman, Pandangan Ibnu Khaldun Tentang Ilmu Dan Pendidikan, terj. Herry No.er Ali 
(Bandung: CV. Diponegoro, 1987), 41. 
30 Khaldun, Muqaddimah, terj. Akhmad Thoha, 543. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 227 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

prinsip dasar (ashl).31 Dasar dari ilmu naqliyah adalah Alquran dan hadis, yang 

termasuk dalam kategorinya adalah tafsir, qiraat, hadis, ushul fiqih, dan fiqih.  

Apa yang dirumuskan Ibnu Khaldun tentang klasifikasi ilmu ternyata 

memiliki banyak perbedaan dengan pemikir-pemikir pada masa sebelumya. Dengan 

ini dapat diartikan bahwa ilmu pengetahuan itu secara terus-menerus mengalami 

perkembangan yang disetarakan dengan perkemabangan zaman. Karena 

berkembangnya ilmu pengetahuan  dari masa ke masa tersebut, maka membuat ilmu 

pengetahuan pada masa sekarang tidak hanya berfokus pada dua pembagian yang 

telah dijabarkan Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah-nya saja. Banyak ilmu pengetahuan 

yang lahir dan berkembang yang pada akhirnya melahirkan ilmu yang baru lagi.  

 
Metode Pendidikan 

Menurut pendapat Nuzaruddin Wajdi dalam jurnalnya, Ibnu Khaldun di 

dalam kitab Muqaddimah-nya telah menuliskan metode pendidikan sebagaimana 

berikut:32 ―Ia berpendapat bahwa untuk mengajarkan seorang anak kecil atau yang 

mulai beranjak remaja dianjurkan menggunakan metode tahapan secara menyeluruh, 

lalu secara tahap-bertahap, dan yang terakhir diperinci tiap materi. Dengan 

menggunakan cara tersebut, siswa diharapkan dapat menerima dan memahami materi 

dan persoalan di setiap ilmu yang diajarkan oleh guru.‖  

Ibnu Khaldun menawarkan beberapa metode pengajaran dan pendidikan 

yang dapat diterapkan kepada siswa mulai dari tingkat pemula hingga atas, 

penjabarannya sebagai berikut: 

a. Metode Tahapan dan Pengulangan (Tadarruj wa Tikran) 

Metode yang digunakan yakni dengan cara guru dapat menjelaskan suatu 

uraian materi secara umum atau global, kemudian diuraikan menjadi penjelasan 

yang lebih khusus, atau per-sub bab hingga tujuan akhirnya dapat tercapai, 

kemudian diulangi lagi pelajaran tersebut, sehingga siswa tidak kesulitan dalam 

memahami materi yang telah diajarkan. Metode pentahapan dan pengulangan 

masih relevan digunakan dalam dunia pendidikan saat ini. Dalam menyampaikan 

                                                             
31  Khaldun, Muqaddimah, terj. Akhmad Thoha, 544. 
32 Muh. Barid Nuzaruddin Wajdi, ―Pendidikan Ideal Menurut Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah,‖ 
Jurnal Lentera, vol. 1, no. 2, (September, 2015), 277-282. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

228 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

materi yang diajarkannya, guru biasanya melakukan pentahapan dari murid yang 

membaca atau mempelajari materi secara individu terlebih dahulu, lalu guru 

mulai menyampaikan arti, makna, atau pengertian dari suatu materi, dan 

selanjutnya guru memberi evaluasi entah dari praktek atau soal latihan kepada 

murid.  

Lalu metode pengulangan juga sering digunakan guru untuk mereview 

pelajaran yang telah disampaikan pada pertemuan sebelumnya. Dapat juga 

membuat pengulangan dengan menanyakan kepada murid materi yang telah 

dipelajari sebelumnya. Namun, menurut Ibnu Khaldun metode ini hanya 

digunakan dalam bidang-bidang tertentu saja, terutama dalam Bahasa seperti 

dalam pengajaran Bahasa Arab yang asli dan dengannya al-Qur‘an diturunkan 

sebaiknya dimulai dengan menghafalkan ucapan purba bangsa Arab yang berasal 

dari al-Qur‘an dan hadis, ucapan orang salaf dan pidatonya orang-orang Arab 

serta sajak-sajak dan syair-syair.33 

b. Menggunakan Media dan Sarana  

Ibnu Khaldun berpendapat bahwa pada umumnya para pelajar tidak 

sanggup menyerap definisi tentang sesuatu ilmu dengan definisi yang 

sebenarnya, kecuali beberapa orang saja. Oleh karenanya, ia menawarkan agar 

pendidik memberikan contoh-contoh yang mudah dipahami. Di antara contoh 

tersebut tentunya berupa alat-alat peraga yang mudah dimengerti oleh para 

pelajar.34 Karena dengan diperagakan secara langsung, pelajar akan lebih mudah 

mengingat juga memahami apa yang diajarkan oleh guru. Ibnu Khaldun juga 

menekankan bahwa proses pembelajaran siswa bergantung  dan hal inilah yang 

ditekankan oleh beliau, karena memang anak bergantung pada panca indranya 

untuk proses penyusunan pengalaman yang terjadi dalam dirinya. 

Cara yang digunakan oleh Ibnu Khaldun ini masih releven dan banyak 

digunakan saat ini. Seperti halnya penggunaan boneka peraga untuk melakukan 

pembelajaran pada materi memandikan mayit dan juga menyolatinya. Jadi murid 

                                                             
33 Khaldun, Muqaddimah Ibn Khaldun, 481. 
34 Khaldun, Muqaddimah Ibn Khaldun, 458. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 229 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

tidak hanya membayangkan apa yang telah guru mereka jelaskan, tetapi juga 

dapat mempraktikan secara langsung pada alat peraga yang telah disediakan. 

Pada masa sekarang juga banyak terdapat multimedia, seperti gambar dan film 

yang dapat menjadikan murid lebih antusias dalam menerima setiap materi yang 

diberikan kepadanya.  

c. Widya-Wisata  

Ibnu Khaldun menganjurkan para guru untuk melakukan kegiatan 

pembelajaran di luar kelas, karena dengan begitu siswa akan mendapatkan 

sumber pengetahuan langsung dari alam dan dapat menyesuaikan dengan jiwa 

eksploratif siswa. Dengan diadakannya kegiatan wisata, siswa dapat mengetahui 

apa yang ada di sekitarnya. Dengan menggunakan panca indranya langsung, 

siswa dapat berinteraksi langsung dan mendapatkan sumber-sumber 

pengetahuan baru yang tidak didapatkan di kegiatan dalam kelas.  

Pendidikan pada masa modern seperti sekarang ini banyak menggunakan 

cara Ibnu Khaldun tentang widya wisata. Seperti melakukan karya wisata di 

sebuah perkebunan untuk melihat secara langsung proses perkembangbiakan 

suatu tanaman, dan disesuaikan dengan materi yang telah mereka peroleh dari 

guru. Melakukan studi banding antar sekolah, agar dapat mengetahui apa 

kelebihan dari sekolah tersebut, baik dari sisi program pendidikan atau yang 

lainnya, lalu dapat diterapkan di sekolahnya, sehingga menjadi lembaga yang 

lebih bagus. 

d. Tidak Mencampurkan antara Dua Ilmu Pengetahuan dalam Satu Waktu 

Ibnu Khaldun memandang perlunya spesifikasi ilmu pengetahuan. 

Artinya, seorang pelajar mesti mengkhususkan kajiannya kepada satu bidang 

keilmuan. Sebab, apabila seorang pelajar dihadapkan kepada persoalan yang 

banyak sekaligus ia tidak akan sanggup memahami secara keseluruhan. 

Akibatnya, otaknya akan jemu dan tidak sanggup untuk beraktivitas sehingga 

bisa membuatnya meninggalkan ilmu yang sedang dipelajarinya.35 Cara ini 

dilakukan untuk memfokuskan pikiran siswa pada setiap materi pelajaran dan 

                                                             
35 Khaldun, Muqaddimah Ibn Khaldun, 458. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

230 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

juga untuk menghindari terpecahnya konsentrasi siswa dalam menyerap ilmu 

yang pada akhirnya akan mengakibatkan sebuah kerugian dan kesulitan. 

Pendapat Ibnu Khaldun tersebut menunjukkan bahwa adanya spesialisasi ilmu 

(takhassus) merupakan suatu hal yang sangat penting.   

Pada bagian lain, Ibnu Khaldun juga berpendapat bahwa banyaknya 

buku yang memuat berbagai istilah tentang suatu ilmu akan menghambat 

seorang pelajar untuk memperoleh ilmu. Idealnya, seorang pelajar mesti 

menghafal di luar kepala berbagai buku yang ada, paling tidak sebagian besar dari 

padanya, sesuai dengan bidang ilmunya. Akan tetapi, kebanyakan buku yang ada 

justru lebih banyak perbedaan pada istilah saja, sementara substansinya sama.36 

Ibnu Khaldun menganjurkan supaya seorang guru tidak mencampurkan dua 

materi ilmu yang berbeda dalam satu kali waktu pembelajaran.37 Cara seperti 

yang dianjurkan oleh Ibnu Khaldun juga masih relevan, dan masih digunakan di 

dunia pendidikan Indonesia. Karena, jika murid menerima dua mata pelajaran 

secara langsung, pasti akan menimbulkan ketidakpahaman dan juga membuat 

murid menjadi tidak menguasai secara menyeluruh dari materi yang telah 

disampaikan, sehingga semua yang dipelajari menjadi hal yang sia-sia karena 

tidak dapat dipahami dengan baik.  

e. Sangsi Sebagai Sebuah Motivasi 

Ibnu Khaldun menyarankan supaya seorang guru dapat memiliki sikap 

yang penuh kasih sayang ketika mengajar siswanya, tidak melakukan kekerasan, 

karena akan berdampak pada psikis anak. Jika seorang anak mendapat perlakuan 

kasar dan juga keras, maka akan membuat ia suka berdusta, malas,dan berbuat 

kotor, dan saat itu anak tidak dapat menyatakan apa yang tergetar dalam hati 

kecilnya, akhirnya rusaklah makna kemanusiaan dalam dirinya sejak masa kanak-

kanak, selain itu ia juga menjadi sempit hatinya dan hilang kecerdasannya. 

Kecuali, jika anak tersebut memang melakukan suatu kesalahan yang bisa 

berakibat untuk dirinya sendiri atau orang lain, maka guru dapat memberikan 

                                                             
36 Khaldun, Muqaddimah Ibn Khaldun, 357–358. 
37 Khaldun, Muqaddimah Ibn Khaldun, 458–459. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 231 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

sangsi sesuai apa yang telah dilakukannya, agar anak tersebut mendapatkan efek 

jera dan tidak mengulanginya lagi.  

Di dalam pendidikan di Indonesia pada saat ini, bentuk kasih sayang 

yang ditunjukkan seorang guru tidak hanya berbentuk pujian, atau bahkan 

membenarkan kesalahan yang dilakukan oleh muridnya, tetapi guru 

memberlakukan sikap tegas kepada muridnya dengan memberikan sangsi jika 

memang mereka melanggar aturan yang telah ditentukan, atau bisa juga 

melakukan kesalahan yang dilakukan secara sengaja. Semua itu, dilakukan untuk 

mendidik akhlak mereka supaya menjadi seseorang yang bermanfaat dan 

bermartabat di masyarakatnya.  

 
Riwayat Hidup Imam al-Ghazali 

Abu Hamid ibn Muhammad Ibn Ahmad al-Ghazali atau orang sering 

menyebutnya dengan nama imam al-Ghazali dilahirkan di Ghazaleh yang terletak di 

daerah Thus, wilayah Khurasan pada tahun 450 M. Tokoh sufi, yang pemikirannya 

banyak diilhami oleh nilai-nilai tasawuf dan mendapatkan  julukan al-Ghazali di 

masyarakat. Ia dapat menjadi seorang tokoh sufi yang diakui oleh orang dari generasi 

ke generasi dikarenakan ayahnya juga seorang sufi yang sholeh, tetapi meninggal pada 

saat al-Ghazali masih kecil. Pada akhirnya, ia dititipkan kepada seorang sufi lainnya 

untuk mendapatkan bimbingan dalam hidupnya.38 

Sejak masih kecil al-Ghazali sudah terkenal sebagai pribadi yang mencintai 

ilmu pengetahuan dan penggila kebenaran yang hakiki. Meskipun duka ditinggal  ayah 

menerpanya, ia tetap semangat dalam mencari ilmu.39 Al-Ghazali memulai karir 

kejayaannya ketika ia berpindah menuju ke Istana Nizam Mulk dan menjabat sebagai 

perdana menteri dari Sultan Bani Saljuk. Partisipasi seorang al-Ghazali di sekolompok 

para intelektual sangat menarik perhatian dari Nizham Mulk. Kecerdasan yang 

dimiliki, kefasihan lidahnya, tingginya ilmu filasafat, dan argumen-argumen hebatnya 

menjadikan kesan mendalam bagi seorang Sultan Nizham Mulk. Sehingga al-Ghazali 

                                                             
38 Imam Syafe‘i, Konsep Guru Menurut Al-Ghazali, cet ke-10 (Yogyakarta: Duta Pustaka, 1992), 10. 
39 Abuddin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pemikiran Islam (Jakarta: PT. Raja GRafindo Persada, 2003), 82. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

232 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

dijadikan sebagai seorang profesor di universitas yang didirikan sang Sultan di kota 

Baghdad.40 

Setelah empat tahun mengajar di Universitas Baghdad, al-Ghazali memilih 

untuk mengundurkan diri dan menunaikan ibadah haji. Setelah ber-Haji ia berpindah 

tempat lagi ke kota Syam, dengan kehidupan yang difokuskan untuk ibadah kepada 

Allah, menjauhi barang-barang haram dan juga meninggalkan kemewahan hidup yang 

pernah ia jalani di Baghdad. 41 Di akhir perjalanannya, ia memilih untuk kembali ke 

daerahnya sendiri, yakni Tus di tahun 1105 M, serta membangun sebuah madrasah 

dan mengabdi menjadi pengajar sampai akhir hayatnya di tahun 1111M.42 

 

Riwayat Pendidikan Imam al-Ghazali 

Awal pendidikan al-Ghazali ketika kecil yaitu di tanah kelahirannya, Tus, 

dengan mempelajari dasar-dasar ilmu pengetahuan. Setelah beranjak dewasa ia 

memilih pergi ke Nisyafur dan berguru pada Imam al-Haramain Abi al-Ma‘ali al-

Juwaini. Selain itu, ia juga pergi ke Khurasan, karena kedua tempat itulah pusat dari 

peradaban ilmu pengetahuan pada masa al-Ghazali.43 Dari gurunya, Imam al-

Haramain, atas kecerdasan yang dimilikinya, ia mendapatkan gelar “bahrun mughriq”.44  

Adapun ilmu-ilmu yang dipelajari oleh al-Ghazali adalah teologi, filsafat, 

sufisme, hukum Islam, logika dan ilmu-ilmu tentang alam. Oleh karena ilmu-ilmu 

yang telah ia pelajari dan juga dalami, membuat pemikiran dan juga pandangannya 

menjadi terpengaruh.45 Selain gelar “bahrun mughriq” yang ia dapatkan dari gurunya, 

karena banyaknya keahlian yang dimiliki menjadikan ia mempunyai gelar-gelar 

lainnya, yakni: Syaikh al-Suffiyin, Imam al-Murabbin, dan juga Hujjah al-Islam.  

 

 

 

                                                             
40 Nata, Pemikiran Para Tokoh, 83. 
41 Nata, Pemikiran Para Tokoh, 84. 
42 al-Rasyid and Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Ciputat Press, 2005), 87. 
43 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: PT.Raja GRafindo Persada, 2005), 209. 
44 Djalaludin and Usman Said, FIlsafat Pendidikan Islam (Jakarta: PT.Raja GRafindo Persada, 1994), 139. 
45 Harun Nasution, Falsafat Dan Mistisme Dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), 43. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 233 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

Karya Imam al-Ghazali 

Dua karya al-Ghazali yang sangat fenomenal dari generasi ke generasi adalah 

Maqasid al-Falasifah dan Tahafut al-Falasifah. Kedua kitab tersebut menunjukkan 

tingginya penguasaan al-Ghazali terhadap ilmu filsafat.46   

a. Ihya‟ Ulumiddin, sudah mengalami banyak percetakan ulang, di Bulaq dan dicetak 

tahun 1269, 1279, 1282, dan 1289, kemudian Istanbul tahun 1321, ada juga 

cetakan dari Teheran tahun 1293, dan yang terakhir cetakan oleh Dar Al-Qalam 

Beirut tanpa keterangan tahun.  

b. Ayyuhal Al-Walad, dicetak ke dalam bentuk sebuah Majmu‘ah di Kairo pada 

tahun 1328, lalu pada tahun 1343 ke dalam bentuk Al-Jawahir Al-Ghawali min 

Rasa‟il Hujjatul Islam Al-Ghazali di Istanbul tahun 1305 H, di kota Qazan pada 

tahun 1905 berbentuk terjemahan bahasa Turki oleh Muhammad Rasyid, 

kemudian diterjemahkan juga oleh Hamer Yargestel di Vina tahun 1838 ke 

dalam bahasa Jerman, dan terakhir diterjemahkan oleh Dr. Taufiq Shibagh ke 

dalam bahasa Prancis di dalam Mansyurat Al-Aunsku tahun 1951 dengan 

menggunakan judul Traite du Disciple.  

c. Bidayah Al-Hidayah, terdapat beberapa cetakan di antaranya: cetakan di Bulaq 

tahun 1287, di Kairo tahun 1277 dan 1303, ada juga di dalam Ta‘liqat karya 

Muhammad An-Nawawi Al-Jari di Kairo tahun 1308 H, Bulaq tahun 1309, 

Lucknow tahun 1893, Kairo tahun 1306 dan 1326, Bombay tahun 1326, Kairo 

tahun 1353 H, dan Kairo tahun 1985 Maktabah al-Qur‘an dengan koreksi 

Muhammad Utsman Al-Khasyat. Diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dan 

Jerman.  

d. Karya-karya lainnya seperti: Kimmiya As-Sa‟adah, Al-Iqtishod fi Al-I‟tiqod, Al-Basith 

fi Al-Furu‟, Al-Wasith, Al-Wajiz, Lubab An-Nazhar, Iljam Al-Awwam „an Ilm Al-

Kalam, Al-Munqidz min Adh-Dhalal, Talbis Iblis  

e. Dan juga: Mi‟yar Al-„Ilmi, Al-Ma‟arif Al-Aqliah, Misykat Al-Anwar, AlMushtashfa, 

Fatihat Al-Kitab, Mizan Al-„Amal, Makatibul Ghazali, Al-Khulashah fi „Ilmil Fiqh, Al-

                                                             
46 Ahmad Syar‘i, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2005), 38. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

234 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

Manqal fi „Ilmil Jadal, Ma‟khadul Khilaf, Tahsinul Ma‟akhidz, Al-Mabadi wal Ghayat fi 

Fannil Khilaf.47 Dan masih banyak karyanya lagi. 

 
Pemikiran al-Ghazali 

Imam al-Ghazali bukanlah orang pertama yang mendapatkan julukan sufi. 

Beliau juga bukanlah seorang perintis dan peletak pertama dasar ilmu tasawuf, karena 

jauh sebelum beliau menulis karya-karya tasawufnya, sudah banyak ulama yang telah 

berkonsentrasi pada ilmu tasawuf ini. 

Bermula pada abad ke-2 H, banyak tokoh sufi yang muncul dan menulis 

sebuah karya seperti: Haris al-Muhasibi (w. 243 H) yang memiliki karya al-Ri‘ayah li 

Huquq Allah. Terdapat juga seorang sufi bernama Abu Sa‘id al-Kharraz (w. 277 H) 

yang menulis sebuah karya al-Thariq ila Allah aw Kitab al-Sidq dan tokoh lainnya. 

Adapun tasawuf pada abad ini berkembang menjadi sebuah mistisme dalam Islam, 

dengan mencoba disandarkan pada teks al-Quran dan hadis.  

Lalu, pada abad ke-3 H, mulai muncul tokoh-tokoh sufi yang menjadikan 

model tasawuf menjadi tasawuf falsafi. Adapun tokohnya seperti al-Junayd yang 

membicarakan konsep Tawhid-Fana-uluhiyyah, kemudian Abu Yazid yang 

membicarakan tentang konsep ittihad yang pada akhirnya di tangan seorang Muhyidin 

Ibn ‗Arabi menjadi konsep wihdat al-wujud dan akhirnya dikenal sebagai model tasawuf 

falsafi. 

Kemudian, di abad ke-4 H, karya-karya tasawuf semakin banyak. Tetapi 

memunculkan model tasawuf yang berbeda dengan abad 3 H. Pada abad ini karya-

karya tasawuf lebih banyak berfokus pada tasawuf khuluqi „amali, yakni tasawuf yang 

memfokuskan pada cara untuk menyucikan hati, hidup sederhana, pembenahan 

moral, dan juga aksetisme.  Adapun tokohnya seperti Abu al-Qasim ‗Abd al-Karim 

al-qushayri, yang memiliki sebuah karya al-Risalah al-Qushayriyah dan tokoh-tokoh 

lainnya. 

Abad ke-5 H, Al-Ghazali dengan  Abd al-Qadir ibn Musa al-Jilani memiliki 

karya seperti: Futuh al-Ghayb, al-Fath al-Rabbani, Jala‟ al-Khafir dan lain-lain. Al-Ghazali 

                                                             
47 Abdul Qoyum, Surat-SUrat al-Ghazali Terj. Haidar Baqir (Bandung: Mizan, 1985),13. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 235 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

memiliki pemikiran yang berbeda dengan al-Jilani, jika al-Jilani lebih merujuk karya-

karya nya pada al-Qur‘an dan Hadis dan pengalaman spiritualnya. Maka, al-Ghazali 

merujuk karya nya ihya‟ Ulumuddin pada konsep tauhid Husayn ibn Mansur al-Hallaj 

dan asketisme al-Muhasibi. Karena tokoh-tokoh sufi tersebut lah (yang menjadi 

rujukannya), yang pada akhirnya banyak mempengaruhi dan juga membentuk corak 

pemikiran, serta pilihan hidup dari seorang Imam al-Ghazali. Dalam kitabnya itu, 

terdapat beberapa bahasan tentang maqamat dan ahwaal , taubat, riyyadah, 

tawwakkal, zuhud, serta qana‘ah.48 

 
Konsep Pemikiran Imam Al-Ghazali Tentang Pendidikan 

Al-Ghazali mengikuti paham empirisme dalam pemikirannya tentang 

pendidikan. Hal tersebut dikarenakan al-Ghazali berpendapat bahwa pendidikan 

sangat berpengaruh terhadap anak didik. Menurutnya, apa yang ada dalam diri anak-

anak sama dengan apa yang ia peroleh dari lingkungannya, baik dalam keluarga, 

sekolah, maupun masyarakat. Ia berpendapat seperti itu karena menurutnya seorang 

anak kecil hanyalah makhluk suci yang berhati bersih serta murni seperti sebongkah 

permata yang sangat berharga.49 

 
Tujuan Pendidikan 

Imam al-Ghazali memiliki pendapat bahwa tujuan dari adanya sebuah 

pendidikan adalah untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah Swt, bukan untuk 

mendapatkan kedudukan di dunia dan hanya demi menghasilkan pundi-pundi uang. 

Karena, apabila adanya pendidikan hanya untuk mencari pangkat dan kedudukan, hal 

tersebut dapat menimbulkan iri, dengki dan permusuhan antar manusia. Pendapat 

yang diutarakan oleh al-Ghazali sesuai jika dihubungkan dengan Kalamullah tentang 

tujuan diciptakannya manusia di bumi ini, yakni: 

  ت  خَلقَ   وَمَا
 
 وَ  جِن  ل  ٱ

 
 ٱ

إ
ل   نَ  ل 

إ
ونِ لِيَع   إ   ٦٥ ب د 

Artinya: Dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka mengabdi 

kepada-Ku (Q.S. al-Dzariyat: 56) 

                                                             
48 Abd. Moqsith Ghazali, ―Corak Tasawuf Al-Ghazali Dan Relevansinya dalam Konteks Sekarang,‖ al-
Tahrir vol. 13, no.. 1 , May 2013,  69–72. 
49 Nata, Filsafat Pendidikan Islam, 211. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

236 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

Al-Ghazali dalam upaya mendidik anak memiliki pandangan khusus. Ia lebih 

memfokuskan pada upaya untuk mendekatkan anak kepada Allah Swt. Sehingga 

setiap bentuk apapun dalam kegiatan pendidikan harus mengarah kepada pengenalan 

dan pendekatan anak kepada sang pencipta.50 Jalan menuju tercapainya tujuan 

tersebut akan semakin terbentang lebar bila anak dibekali dengan ilmu pengetahuan. 

Sebagaimana dijelaskan dalam kitabnya:  

“Sesungguhnya hasil ilmu itu ialah mendekatkan diri kepada Allah Swt, Tuhan 
semesta Alam, menghubungkan diri dengan ketinggian malaikat dan berhampiran 
dengan malaikat yang tinggi….”51 

Ilmu pengetahuan yang dimaksud diperoleh melalui pengajaran, oleh sebab 

itu prinsip belajar yang ditanamkan dalam menguasai suatu ilmu pengetahuan 

menurut al-Ghazali yaitu untuk memperkokoh agama dengan tafaqquh fiddin, hal 

tersebut merupakan salah satu jalan mengantarkan pada Allah Swt. Banyak 

keutamaan-keutamaan tafaqquh fi ad-din beliau jelaskan dalam kitab ihya ulumuddin 

sebagai anjuran bahwa tafaqquh fi ad-din merupakan pekerjaan mulia.52  

Jika diuraikan lebih terperinci, maka tujuan pendidikan yang digagas oleh al-

Ghazali ialah: 

a. Mempelajari suatu ilmu sebagai wujud ibadah kepada Allah Swt. 

b. Untuk membentuk budi pekerti yang baik. 

c. Untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat.53 

Berdasarkan penjelasan tentang tujuan pendidikan di atas, seorang al-Ghazali 

memandang bahwa dunia bukanlah suatu yang penting, karena tidak abadi dan dapat 

rusak. Ia dengan sifat zuhudnya, merasa cukup dengan apa yang sudah ia peroleh di 

dunia, tidak ingin muluk-muluk mengejar dunia, tetapi ia lebih banyak memikirkan 

kehidupan kelak di akhirat, bekal apa yang telah persiapkan untuk menuju kehidupan 

yang abadi. Orientasi pendidikan menurut al-Ghazali adalah mencapai kesempurnaan 

sebagai manusia untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt dan meraih kebahagiaan 

dunia dan akhirat. Ia juga berpendapat bahwa esensi dari tujuan pendidikan juga 

                                                             
50 Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, Jilid 1. (Beirut: Dar Ibnu Hazm, 2005), 59. 
51 Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, 13. 
52 Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, 13 
53 al-Rasyid and Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam, 87. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 237 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

harus mampu membuat seorang anak tahu dan paham akan hukum Islam melalui 

pelajaran dasar, yakni al-Quran dan hadis.  

 
Guru dan Siswa 

Al-Ghazali menghendaki kriteria seorang guru haruslah seseorang yang dapat 

mencintai dan menyayangi siswanya, tidak terlalu mempermasalahkan berapa 

bisyaroh (upah) yang akan ia terima, mampu menjadi seorang penasehat bagi 

siswanya, motivator mereka untuk selalu bergerak maju. Selanjutnya, seorang guru 

harus memahami apa potensi, bakat serta minat yang ada pada setiap individu 

siswanya, karakter setiap individunya dan yang paling penting haruslah menjadi suri 

teladan terbaik untuk semua  anaknya seperti perilaku Rasulullah dan para 

sahabatnya. 54 

Pada zaman sekarang, kriteria seorang guru yang dianjurkan oleh al-Ghazali 

dianggap masih relevan dengan kriteria guru yang ada di Indonesia, bahwa seorang 

guru bukan hanya harus baik dari segi norma dan akhlak, tetapi juga harus mumpuni 

dari segi akademiknya dan profesional dengan pekerjaannya. 

Tetapi, adanya krisis moralitas menjadi tantangan dalam pendidikan Islam di 

Indonesia, dikarenakan seorang guru tidak menuntut ilmu  secara ikhlas, tetapi untuk 

memenuhi nafsu duniawi. Seperti halnya seorang guru yang sibuk mengurusi berkas-

berkas untuk menunjang sertifikasi, tetapi melupakan esensi mengajar yang 

sebenarnya, lupa bahwa apa yang diterima oleh seorang siswa tergantung pada apa 

yang disampaikan oleh gurunya.  

Jadi, dengan melihat kembali kriteria yang telah ditulis oleh al-Ghazali, 

diharapkan guru-guru harus lebih memperhatikan esensi mengajar dan memiliki 

loyalitas tinggi terhadap ilmu pengetahuan dan proses pendidikan. Sehingga tidak 

hanya mementingkan nafsu duniawi saja. Selain seorang guru, al-Ghazali juga 

memikirkan tentang kriteria dari seorang siswa. Menurut beliau, sifat dan perilaku 

yang hendaknya tercermin dalam diri anak didik, yakni, pertama, memiliki niat 

bersungguh-sungguh dalam menuntut ilmu dan tidak melupakan meminta bimbingan 

dari guru. Kedua, saling menyayangi dan tolong menolong antar sesama teman. 

                                                             
54 M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), 103–104. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

238 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

Ketiga, mempelajari semua ilmu dengan serius dan bersungguh-sungguh, agar tidak 

menyesal di kemudian hari.55 

Apabila dihubungkan dengan konteks pendidikan Islam di Indonesia saat ini, 

apa yang dikriteriakan oleh al-Ghazali bisa menjadi acuan bagi seorang siswa. Tentu 

saja, ditambahkan dengan memiliki kreativitas serta semangat pendidikan yang tinggi.  

 
Kurikulum  

Al-Ghazali menyusun kurikulum pendidikan dengan memperhatikan ilmu-

ilmu agama serta akhlak yang akan sangat dibutuhkan oleh masyarakat. Zainuddin 

dkk mengutip sebuah karya al-Ghazali, yakni ihya Ulumuddin untuk mengetahui 

pembagian ilmu pengetahuan. Adapun pembagiaannya adalah sebagai berikut: 

1. Didasarkan pada tingkat kewajiban 

2. Didasarkan pada sumber 

3. Didasarkan pada fungsi sosial 

Pertama, ilmu pengetahuan yang didasarkan pada tingkat kewajiban terdiri 

dari dua hal, yakni bersifat fardu ‗ain dan fardu kifayah. Ilmu yang digolongkan pada 

fardu ‗ain untuk dipelajari ialah ilmu-ilmu tentang menjalankan perintah Allah, seperti 

sholat, zakat, haji. Selain itu, seseorang juga diwajibkan untuk mengetahui hal-hal 

yang berbau maksiat dan juga pengetahuan-pengetahuan untuk mendapatkan derajat 

tinggi di hadapan Allah Swt. 56 

Kemudian, ilmu-ilmu yang digolongkan fardhu kifayah dalam mempelajarinya 

yaitu setiap ilmu pengetahuan yang tidak dapat dikesampingkan jika untuk 

menegakkan kesejahteraan dunia. Karena jika tidak mempelajarinya akan 

mendapatkan banyak kesulitan-kesulitan dan juga kekacauan dalam kehidupan ini.  

Kedua, yakni pembagian ilmu didasarkan sumbernya. Al-Ghazali memiliki 

pendapat bahwa ilmu itu berasal dari dua sumber, yaitu ilmu syari‘at yang terdiri dari 

ilmu-ilmu pokok yang di dalamnya berisi ilmu-ilmu al-Qur‘an, hadis Nabi, serta 

pendapat-pendapat yang diutarakan oleh para sahabat-sahabat Nabi. Ilmu cabang di 

                                                             
55 Ramayulis and Nizar, Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Sistem Pendidikan dan Para Tokohnya, 273. 
56 Mujahidin Muhayan, Jalan Menuju Penyucian Jiwa Terj. Ihya‟ Ulumuddin, cet II. (Jakarta: Pene Pundi 
Aksara, 2010), 7. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 239 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

dalamnya berisi ilmu-ilmu yang mempelajari tentang fiqh, akhlak dan lain-lain. 

Selanjutnya, ilmu pengantar yang di dalamnya berisi ilmu yang membahas tentang 

gramatikal bahasa. Pembagian terakhir yaitu ilmu syaru‘at; ilmu pelengkap yang di 

dalamnya mencakup ilmu hadis, ilmu atsar, ilmu tafsir dan lain sebagainya.  

Kemudian, ilmu-ilmu yang bukan syari‘at. Terdiri dari ilmu-ilmu yang 

menguntungkan / terpuji, seperti  contoh: ilmu tentang kedokteran, tentang 

perusahaan, ilmu pertanian, pertuakangan dan lain sebagainya. Bagian selanjutnya dari 

ilmu yang bukan syari‘at yaitu ilmu-ilmu yang tidak merugikan atau diperbolehkan 

untuk mempelajarinya, diantaranya seperti ilmu tentang sastra, budaya, sejarah dan 

lain-lain.  Lalu, ilmu-ilmu yang merugikan / tercela yang tidak termasuk dalam syari‘at 

yakni mempelajari ilmu sihir, ilmu tenung dan lain sebagainya.57  

Ketiga, pembagian terakhir dari kurikulum pendidikan yakni didasarkan pada 

fungsi sosialnya. Menurut al-Ghazali, berdasarkan fungsi sosialnya, ilmu pengetahuan 

dibagi menjadi dua yakni, ilmu pengetahuan terpuji (mahmudah) yang merupakan ilmu 

pengetahuan yang bermanfaat bagi masyarakat dan juga tidak merugi jika 

mempelajarinya.  Lalu, ilmu pengetahuan tercela (madzmumah) yang merupakan ilmu-

ilmu yang dapat merugikan dan bahkan dapat merusak manusia.  

Pembagian kurikulum yang diusung oleh al-Ghazali masih sangat relevan 

dengan yang ada di Indonesia saat ini, dimana seorang hamba wajib mengetahui 

tentang hukum-hukum syariat sesuai dengan aturan Allah,serta menjauhi hal-hal yang 

dapat menjerumuskan diri pada maksiat dan zina. Pembagian ilmu yang bukan 

merupakan syariat tetapi menguntungkan juga masih relevan, bahkan mengalami 

perkembangan sesuai dengan perkembangan dan perubahan zaman. Dan di 

Indonesia, selain ilmu sihir, ada juga ilmu santet yang tidak boleh dipelajari, karena 

selain mendapat kerugian di dunia, juga dapat berpotensi musyik kepada Allah Swt.  

 
Metode Pendidikan 

Al-Ghazali membuat klasifikasi sebuah metode pengajaran ke dalam dua 

bagian, yakni: dikhususkan pada pembelajaran Agama dan dikhususkan pada 

pembelajaran akhlak. Pertama, yang dikhususkan pada pembelajaran Agama, metode 

                                                             
57 Djalaludin and Said, FIlsafat Pendidikan Islam, 142–143. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

240 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

ini dianggap lebih sulit dari pada metode pendidikan umum lainya, dikarenakan 

metode Agama fokus  pada permasalahan keyakinan kepada Allah Swt. dan juga 

kepribadian setiap individual siswa, yang mana pengajarannya yaitu tentang 

pengetahuan aqidah. Dengan adanya metode pendidikan agama, diharapkan dapat 

mengendalikan akal setiap siswa ketika melakukan proses pembelajaran, sehingga 

tidak hanya berfokus pada rasio dan rasa saja dengan mengabaikan dzikir. Dengan 

metode pendidikan agama seorang guru berharap siswanya memiliki kepribadian yang 

sempurna, yang menjadikan agama sebagai pembimbing akal mereka dan dapat 

menciptakan kehidupan yang seimbang. 

Kedua, yang dikhususkan pada pembelajaran akhlak, menurut al-Ghazali 

dapat diterapkan dengan nasihat, latihan dan pembiasaan yang tidak meninggalkan 

ajaran Islam. Dalam membentuk kepribadian siswa dengan akhlak yang baik tentu 

tidak dengan cara instan, harus bertahap dan berangsur-angsur agar mencapai sebuah 

kesempurnaan. Al-Ghazali menghubungkan pendidikan akhlak ini dengan 

pembahasan tentang jiwa. Karena menurutnya, sumber dari akhlak adalah  tindakan-

tindakan nyata yang dilakukan oleh setiap individual yang merupakan wujud dari 

sebuah jiwanya. Tetapi tindakan tersebut tidak berpengaruh pada jiwa individualnya. 

Karena alasan di ataslah, menurut al-Ghazali adanya sebuah pendidikan akhlak itu 

penting untuk memelihara jiwa seseorang. Metode pendidikan menurut al-Ghazali 

ialah seperti di bawah ini: 

a. Menghafalkan dasar-dasar agama mulai sejak dini 

b. Setelah beranjak dewasa, mulai diajari dan dijelaskan serta difahamkan materi 

yang dipelajari dan tidak lupa disertai dengan pendapat-pendapat yang rasional 

yang dapat meningkatkan daya kritis anak didik. 

Selain metode di atas, al-Ghazali juga menekankan tentang sikap dan tingkah 

laku seorang pendidik (guru). Adapun metode mendidik yang dianjurkan oleh al-

Ghazali ialah seperti di bawah ini: 

a. Guru sebagai suri tauladan terbaik 

b. Guru harus menyayangi semua muridnya, tidak boleh pilih kasih di antara murid-

muridnya 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 241 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

c. Guru harus paham setiap karakter individual siswanya 

d. Guru harus mendidik keimanan siswanya dengan tegas 

e. Guru harus memberi semangat dan motivasi untuk semua siswanya 

f. Guru harus mengamalkan apa yang telah ia pelajari kepada siswanya 

g. Guru mengajarkan suatu pelajaran atau materi sesuai dengan kapasitas umur dan 

intelektual siswanya 

h. Guru tidak boleh mengharapkan bisyaroh atau upah. 58 

Jadi, dapat disimpulkan bahwa metode pendidikan yang diusung oleh al-

Ghazali adalah metode yang berfokus pada peserta didik atau child / student 

centered. Dengan metode tersebut menjadikan siswa sebagai fokus utama dari pada 

gurunya. Di Indonesia sendiri metode student center juga masih sering digunakan, 

seperti menggunakan metode konseling yang mana guru bertindak sebagai penasehat 

dan pendengar segala sesuatu yang murid ceritakan. Dapat juga menggunakan 

metode motivasi dan juga mendorong semangat untuk siswa yang mempunyai 

kepercayaan diri rendah atau juga yang mempunyai kepribadian yang akan 

merugikannya di kemudia hari. 

 
Perbandingan antara Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang 

Pendidikan Islam 

Konsep pendidikan yang diuraikan oleh Ibnu Khaldun dan al-Ghazali 

sebenarnya memiliki beberapa persamaan, seperti penjelasan di atas jika pemikiran 

filsafat yang dimiliki oleh al-Ghazali menjadi salah satu inspirasi pemikiran yang 

dihasilkan oleh Ibnu Khaldun. Tetapi, baik persamaan maupun perbedaan yang 

muncul tetap dapat dibandingkan karena adanya perubahan zaman yang pasti sangat 

berpengaruh pada sistem pendidikan. Berikut ini akan penulis uraikan perbandingan 

antara pemikiran-pemikiran Ibnu Khaldun dan al-Ghazali tentang pemikiran 

pendidikan Islam serta relevansinya di pendidikan Indonesia saat ini.  

Pertama, tentang pengertian pendidikan,  menurut Ibnu Khaldun pendidikan 

adalah suatu penerangan ilmu pengetahuan dan juga ketrampilan yang bertujuan 

untuk memperoleh rizki untuk kemajuan tiap individual di lingkungan masyarakatnya. 

                                                             
58 Muzayyin Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2005), 94. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

242 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

Sedangkan menurut al-Ghazali, pendidikan adalah sesuatu yang sangat berpengaruh 

pada diri seorang anak, karena sesuatu yang tumbuh dan berkembang dalam sifat dan 

sikapnya ialah hasil dari apa yang ditanamkan oleh orang tua dan gurunya.   

Jika dikaitkan dengan pendidikan Indonesia saat ini, kedua pendapat tersebut 

adalah suatu yang benar dan juga dapat diterapkan dengan baik. Karena orang tua 

adalah madrasah pertama bagi setiap anaknya, apa yang ia lakukan merupakan apa 

yang ia terima dan pahami dari orang tuanya. Begitupun pendapat Ibnu Khaldun 

bahwa pendidikan digunakan untuk memperoleh rizki, karena jika kita tidak 

mempunyai ilmu pengetahuan dan juga keterampilan, maka hanya akan menjadi 

beban di masyarakat dan juga akan tertinggal dari perkembangan zaman. Dalam UU 

RI no. 20 tahun 2003 pasal 1 juga dijelaskan bahwa, “pendidikan merupakan sebuah sadar 

dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik 

secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual agama, 

pengendalian diri, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa 

dan negara”.
59

 

Kedua, tentang tujuan pendidikan yang diutarakan oleh Ibnu Khaldun bahwa 

tujuan dari pendidikan adalah untuk mengembangkan keterampilan individu di setiap 

bidang keilmuwan, menguasai keterampilan tersebut secara maksimal dan 

profesional, dan memiliki pola pikir yang bagus dan maju. Ibnu Khaldun mempunyai 

pemikiran bahwa kepribadian yang dimiliki oleh seseorang dipengaruhi juga oleh 

lingkungan sekitar, serta adat istiadat yang berlaku. Lalu, menurut al-Ghazali, tujuan 

pendidikan ialah sebagai ajang untuk selalu dekat dengan Tuhan, bukan untuk 

mendapatkan tahta tinggi di dunia yang berujung hanya untuk mengumpulkan pundi-

pundi uang saja. Yang dimaksutkan oleh al-Ghazali adalah ilmu agama tidak boleh 

digunakan untuk kepentingan duniawi saja, tetapi jika ilmu-ilmu umum non agama 

dapat digunakan untuk kepentingan duniawi, karena jika tidak mementingkan dunia 

sama sekali kita akan menjadi masyarakat yang tertinggal dari perubahan zaman yang 

sangat pesat ini.   

                                                             
59 UU RI Tahun 2003 Pasal 1 Tentang Sistem Pendidikan Nasional 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 243 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

Pendapat yang diutarakan oleh Ibnu Khaldun dan al-Ghazali masih relevan 

jika digunakan di Indonesia, yakni tujuan dari sebuah pendidikan tidaklah selalu 

berfokus pada banyaknya ilmu pengetahuan yang diperoleh, tetapi juga pada seni 

keterampilan dan keahlian yang dapat sangat berguna di masyarakat. Untuk pendapat 

al-Ghazali memang benar bahwa tujuan pendidikan salah satunya untuk 

mendekatkan diri kepada Allah, selain itu juga untuk menumbuhkan kecerdasan 

spiritual dan juga moral dalam diri setiap individual. Tetapi al-Ghazali tidak 

mempunyai pemikiran untuk menistakan dunia, melainkan menjadikan apa yang ada 

di dunia ini untuk mencapai tujuan akhiratnya, bukan malah terlena dengan apa yang 

ada di dunia dan melupakan kehidupan kekal di akhirat esok. Pemikiran kedua tokoh 

ini tentang tujuan dari pendidikan dapat diambil hikmahnya agar manusia selain 

menjadi pribadi yang mempunyai pengetahuan tinggi dan juga keahlian, juga tidak 

lupa untuk selalu mendekatkan diri kepada sang Pencipta. 

Pendidikan memiliki kedudukan yang sangat penting dalam kehidupan 

manusia.60 Kepentingan tersebut guna mencapai tujuan yang ingin dicapai. Di 

Indonesia tujuan yang ingin dicapai dalam pendidikan secara eksplisit dirumuskan 

dalam UU RI No 20 Tahun 2003 Bab II Pasal 3. Dalam ketetapan Undang-Undang 

tentang sistem pendidikan, dirumuskan bahwa tujuan dan fungsi pendidikan adalah 

membentuk manusia Indonesia seutuhnya yang kata kuncinya adalah beriman dan 

bertaqwa berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri dan menjadi warga 

negara yang demokratis serta bertanggung jawab.61 Jika ditilik lebih dalam, dimensi 

―keutuhan manusia‖ dalam UU tersebut terdiri dua bagian yang saling terkait. 

Dimensi tersebut adalah dimensi religius dan sosial pada bidang kecakapan, 

kemandirian, kewarganegaraan yang demokratis serta bertanggung jawab. Maka, 

dalam upaya pencapaian manusia yang utuh, memerlukan sistem pendidikan yang 

benar. 

Pelaksanaan pendidikan Islam di Indonesia selama ini lebih menitikberatkan 

kepada aspek kognitif. Sementara aspek kognitif yang merupakan potensi akal hanya 

merupakan satu bagian dari kepribadian manusia. Akibatnya, pendidikan kurang 

                                                             
60 Zainuddin Fanani, Pedoman Pendidikan Modern (Jakarta: Arya Surya Perdana, 2010), 5. 
61 UURI No.mor 20 Pasal 3 Tentang Sistem Pendidikan Nasional  



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

244 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

berhasil melahirkan outcome yang berakhlak mulia dan bertanggung jawab 

sebagaimana yang dicita-citakan dalam tujuan pendidikan. Pendidikan Islam dewasa 

ini mendapat sorotan yang tajam dari sebagian masyarakat, terutama terhadap 

pelaksanaan pendidikan Islam di sekolah-sekolah sebagai lembaga pendidikan formal.  

Hal ini didasari oleh adanya fenomena sosial berupa banyaknya perilaku 

penyimpangan moral seperti praktek KKN, politik praktis pragmatis, konflik SARA 

dan sebagainya, yang pelakunya justru dilakukan oleh kaum terpelajar dan merupakan 

output dari lembaga pendidikan Islam. Fenomena ini pada gilirannya menimbulkan 

pandangan bahwa pendidikan Islam hanya sekedar transfer of knowledge saja, tanpa 

mampu melakukan transfer of values dan internalization of values.62 Untuk itu, pendidikan 

Islam di Indonesia perlu melakukan reorientasi terhadap tujuannya. Disebut 

reorientasi karena konsep dasar tentang tujuan pendidikan Islam telah jelas, 

sebagaimana pandangannya tentang manusia di atas. Dalam hal ini, perlu dibangun 

kembali paradigm holistic-integralistik. Paradigma ini memandang pendidikan sebagai 

sarana untuk mengembangkan potensi manusia secara utuh. Manusia dipandang 

sebagai kesatuan yang bulat, yakni kesatuan jasmani-ruhani, kesatuan makhluk 

pribadi, makhluk social dan makhluk Tuhan, kesatuan melangsungkan, 

mempertentangkan dan mengembangkan hidupnya. Dengan paradigma ini, maka 

tujuan pendidikannya akan mengintrodusir terbentuknya manusia seutuhnya dan 

masyarakat seutuhnya.63 Namun yang terpenting dari semua itu adalah kebijakan 

pendidikan dan pelaksanaannya mestinya tetap mengacu kepada konsep dasar tentang 

hakikat manusia tersebut. Di sinilah diperlukannya konsistensi antara teori dengan 

praktek.  

Ketiga, tentang guru dan siswa menurut Ibnu Khaldun dan juga al-Ghazali 

memiliki beberapa kesamaan. Menurut Ibnu Khaldun, guru adalah seseorang yang 

memiliki wawasan luas, berkepribadian baik, dan juga mempunyai sifat lemah lembut 

yang tidak meninggalkan ketegasan. Lalu menurut al-Ghazali guru haruslah mencintai 

                                                             
62 Muhammad Kosim, Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Khaldun; Kritis, Humanis dan Religius (Jakarta: 
Rineka Cipta, 2012), 128. 
63 Ali Maksum and Luluk Ruhendi, Paradigm Pendidikan Universal di Era Modern dan Post Modern, Mencari 
“Visi Baru” Atas “Realitas Baru” Pendidikan Kita (Yogyakarta: Ircisod, 2004), 186–187. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 245 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

semua siswanya, menjadi penasehat yang baik, dan menjadi motivator, serta tidak 

selalu mempermasalahkan upah yang akan diterima. Selain itu guru juga harus 

memahami setiap karakter yang dimiliki oleh siswanya dan juga menjadi suri tauladan 

yang baik.  

Kriteria guru yang dianjurkan oleh Ibnu Khaldun dan juga al-Ghazali sangat 

relevan sekali jika diterapkan pada guru di Indonesia, karena apabila seorang guru 

tidak mempunyai wawasan yang luas, maka siswanya tidak akan percaya padanya, dan 

juga jika ia tidak menjadi contoh yang baik, bagaimana siswanya dapat menjadi siswa 

yang baik juga. Karena kebanyakan dari siswa itu meniru apa yang dilakukan oleh 

gurunya, karena guru adalah idola bagi setiap siswanya.  

Kemudian pendapat Ibnu Khaldun tentang seorang siswa adalah seorang 

yang belum tumbuh dewasa, baik dari segi fisik maupun mentalnya. Jadi guru 

mempunyai banyak peluang untuk mengembangkannya. Sedangkan menurut al-

Ghazali, seorang siswa haruslah saling tolong menolong dan menyanyangi, belajar 

dengan sungguh-sungguh dan tidak melupakan bimbingan guru. Kedua pendapat 

tersebut masih sangat relevan jika digunakan di Indonesia, karena dengan 

mengkombinasikan kedua kriteria tersebut akan mewujudkan siswa yang baik dan 

juga berwawasan luas. Untuk itu, pelaksanaan pendidikan hendaknya mencerdaskan 

masyarakat, tanpa diskrimisasi terhadap kaum yang lemah. Sebaliknya, masyarakat 

dituntut untuk berperan aktif dalam mengawasi, mendukung dan memberikan 

kontribusi yang berarti dalam peningkatan kualitas pendidikan Islam di Indonesia.64 

Dalam undang-undang, pernyataan tentang siswa terdapat dalam UU RI no. 20 tahun 

2003 pasal 12, setiap siswa mempunyai beberapa hak yang dapat diterimanya, dan 

mereka juga berkewajiban untuk mengikuti beberapa aturan yang sudah ditetapkan, 

sesuai dengan norma-norma pendidikan.
65

 Sedangkan untuk  seorang guru juga 

terdapat beberapa hak dan kewajiban yang dapat diterima dan dilakukan, seperti 

dalam UU RI no. 20 tahun 2003 pasal 39-44, yaitu setiap guru hendaknya dapat 

                                                             
64 Kosim, Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Khaldun; Kritis, Humanis dan Religius, 146. 
65 UURI No.mor 20 Pasal 12 Tentang Sistem Pendidikan Nasional 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

246 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

menciptakan kondisi kelas yang menyenangkan, dialogis, dapat memberi teladan yang 

baik dan dapat menjaga nama baik yang telah disematkan kepadanya.
66

 

Keempat, dari segi kurikulum, menurut Ibnu Khaldun dibagi menjadi dua 

tingkatan, yakni tingkatan pemula dan tingkatan lanjutan. Pada tingkatan pemula, 

anak hanya difokuskan untuk mempelajari al-Quran dan hadis sebagai landasan ajaran 

agama Islam, juga di dalamnya banyak pelajaran tentang akidah, keimanan, akhlak, 

yang mempunyai peran penting sebagai dasar ajaran untuk perkembangan fisik dan 

psikis anak serta juga budi pekerti mereka. Pada tingkatan lanjutan, anak mulai diajari 

bermacam-macam ilmu pengetahuan, mulai dari ilmu-ilmu asli (hadis, al-Qur‘an, 

kalam, dll) dan juga ilmu turunan (kedokteran, logika, astronomi, pertanian, dll). 

Kemudian klasifikasi ilmu menurut Ibnu Khaldun juga dibagi menjadi dua, yakni 

yang berhubungan dengan rasio („aqliyah) dan juga berhubungan tekstual (naqliyah). 

Yang dimaksud berhubungan dengan rasio yaitu ilmu tersebut merupakan hasil 

pemikiran dari manusia yang dilakukan secara mendalam, termasuk diantaranya ialah 

ilmu manthiq, fisika, metafisika. Lalu, ilmu yang berhubungan dengan tekstual yaitu 

ilmu yang disandarkan pada sebuah informasi yang sudah jelas syari‘atnya sesuai 

dengan yang telah ditetapkan, termasuk diantaranya ialah ilmu tafsir, ushul fiqh dan 

lain-lain.  

Kemudian, kurikulum pendidikan menurut al-Ghazali dibagi menjadi tiga, 

yakni didasarkan pada tingkat kewajibannya, didasarkan pada sumber dan didasarkan 

pada fungsi sosial. Bagian perrtama, Ilmu yang didasarkan pada kewajiban untuk 

mempelajarinya dibagi menjadi dua, yakni ilmu yang digolongkan fardu ‗ain seperti 

pengetahuan tentang sholat, zakat, haji, dan ilmu yang digolongkan pada fardu 

kifayah ialah seperti ilmu untuk menegakkan kesejahteraan dunia. Bagian kedua, ilmu 

yang didasarkan pada sumbernya, yaitu ilmu yang tergolong pada ilmu-ilmu syari‘at 

seperti ilmu yang mengandung ajaran al-Qur‘an dan hadis. Lalu, ilmu yang tergolong 

bukan ilmu-ilmu syari‘at seperti ilmu tentang kedokteran, perusahaan, pertanian, ilmu 

sastra, ilmu sejarah dan lain-lain. Bagian ketiga, ilmu yang didasarkan pada fungsi 

                                                             
66 UURI No.mor 20 Pasal 39-44 Tentang Sistem Pendidikan Nasional 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 247 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

sosialnya, yakni ilmu yang memiliki manfaat (terpuji) dan ilmu yang merugikan 

(tercela). 

Dari dua pendapat yang diutarakan oleh Ibnu Khaldun dan al-Ghazali 

tentang kurikulum pendidikan, keduanya hampir sama hanya berbeda dalam 

pengklasifikasiannya. Keduanya juga masih relevan digunakan oleh setiap jenjang 

pendidikan di Indonesia. Di mana pada awal tingkatan seorang anak diberi 

pemahaman tentang dasar agama terlebih dahulu yakni al-Qur‘an dan hadis, untuk 

memperkuat iman mereka serta memperbaiki akhlaknya. Setelah itu disetiap jenjang 

pendidikan, anak akan menambah ilmu-ilmu yang akan mereka pelajari, dari 

madrasah ibtidaiyyah, madrasah tsanawiyah, madrasah Aliyah dan terakhir di jenjang 

perkuliahan. Semua materi yang dipelajari pasti sesuai dengan pilihan yang diambil, 

baik itu IPA, IPS, Bahasa, Agama, dan berlanjut menjadi spesialisasi, seperti 

kedokteran, guru, administrasi, akuntan, ahli bahasa dan lain sebagainya. Hal tersebut 

juga dijelaskan dalam Undang-Undang RI no. 20 tahun 2003 pasal 36 ayat 3, 

“kurikulum disusun sesuai dengan jenjang pendidikan dalam kerangka NKRI dengan 

memperhatikan: (1) peningkatan iman dan takwa, (2) peningkatan akhlak mulia, (3) 

peningkatan potensi, kecerdasam dan minat peserta didik, (4) keragaman potensi daerah dan 

lingkungan, (5) tuntutan pembangunan daerah dan nasional, (6) tuntutan dunia kerja, (7) 

perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi dan seni, (8) agama, (9) persatuan perkembangan 

global, dan (10) persatuan nasional dan nilai-nilai kebangsaan.”
67

 

Seperti perkembangan pendidikan di Indonesia, walaupun lembaga 

pendidikan terbagi dua: sekolah berciri khas agama, seperti MI, MTs, MA, IAIN dan 

sekolah umum, seperti SD, SMP, SMA, UI, hendaknya memperkenalkan paradigma 

ini sejak awal. Jika paradigm semacam ini sudah tertanam, maka para pelajar di 

sekolah agama akan dituntut kreativitasnya untuk mengenal lebih jauh lagi tentang 

ilmu alam atau yang bersifat sains dan teknologi, sehingga ia mampu beradaptasi 

dengannya. Sebaliknya, mereka yang menuntut ilmu di sekolah umum akan 

menguasai suatu ilmu dengan tetap menemukan kebenaran hakiki artinya, ilmu yang 

dikuasainya tidak menyebabkan dan mengantarkannya kepada kekafiran, tetapi justru 

                                                             
67 UURI No.mor 20 Pasal 36 ayat 3 Tentang Sistem Pendidikan Nasional 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

248 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

kepada tingkat yang mulia yaitu beriman dan berilmu. Ketika ia mengkaji tentang 

alam, seyogyanya ia berpikir siapa yang menjadikan itu semua. Ketakjubannya 

terhadap penemuan-penemuan ilmiah, semakin membuat ia mengenal kebesaran 

Tuhannya.68 

Kelima, metode pendidikan menurut Ibnu Khaldun yaitu metode yang 

digunakan untuk mendidik anak kecil, remaja, hingga dewasa dengan cara bertahap 

dan juga diperinci di setiap materinya. Selain itu, guru juga dapat menggunakan media 

atau sarana untuk menunjang pembelajaran, melakukan kegiatan luar kelas atau widya 

wisata untuk menunjang pengetahuan siswa akan dunia luar, dan siswa juga dapat 

berinteraksi langsung dengan alam sekitar, selanjutnya diharapkan guru tidak 

menggunakan cara dengan mencampur beberapa ilmu pengetahuan di satu 

pertemuan atau satu waktu, dan yang terakhir adalah memberi sangsi jika siswa 

memang melakukan kesalahan, tetapi sangsi tersebut untuk mendidik mereka, bukan 

untuk unjuk kekerasan kepada siswa.  

Kemudian, metode pendidikan yang dianjurkan oleh al-Ghazali dibagi 

menjadi dua, yakni yang dikhususkan pada pembelajaran agama dan yang 

dikhususkan pada pembelajaran akhlak. Yang maksud dengan pembelajaran agama 

yaitu metode yang pengajarannya difokuskan pada pengetahuan aqidah. Tujuan dari 

metode pendidikan akhlak ialah agar setiap individual siswa memiliki kepribadian 

yang sempurna, dengan menjadikan agama sebagai pembimbing akal yang kelak dapat 

menimbulkan kehidupan yang seimbang. Lalu, yang dimaksud dengan pembelajaran 

akhlak ialah penerapan nasihat, latihan serta pembiasaan diri dengan tidak 

meninggalkan ajaran Islam. Adanya metode ini dikarenakan untuk membentuk akhlak 

yang baik di setiap diri seseorang tidak dapat dengan menggunakan cara instan, 

melainkan dengan bertahap dan berangsur-angsur untuk mendapatkan hasil yang 

sempurna.  

Menurut kedua pendapat tokoh tersebut, penggunaan metode pendidikan 

yaitu untuk membentuk pribadi siswa yang beriman, berakhlak, serta berwawasan 

luas. Meskipun secara metode berbeda antara Ibnu Khaldun dan al-Ghazali, tetapi 

                                                             
68 Muhammad Kosim, Integrase Ilmu Umum dan Agama (Harian Haluan, 2005), 5.  



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 249 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

keduanya dapat dikombinasikan menjadi satu dan menjadi sebuah metode pendidikan 

yang berintegrasi tinggi. Jadi, seorang siswa dapat menerima pembelajaran agama 

untuk memperkuat akidah mereka, lalu mendapatkan pendidikan akhlak untuk 

memperbaiki budi pekerti mereka hingga menjadi baik dan sempurna, dan kedua 

metode tersebut dapat diberikan secara bertahap dan berangsur-angsur. Selain itu, 

dapat juga menggunakan sarana atau media agar menunjang pengetahuan, 

menghilangkan kebosanan mereka dan dapat mengeksplorasi dunia luar untuk 

menambah wawasan. 

Pelaksanaan pendidikan Islam di Indonesia selama ini masih butuh 

pembenahan dan pengembangan metode mengajar. Pemikiran Ibnu Khaldun yang 

perlu mendapat perhatian untuk pengembangan metode pendidikan Islam di 

Indonesia adalah metode hafalan dan belajar al-Qur‘an. menyikapi persoalan ini, 

tampaknya perlu dilakukan rekonstruksi kurikulum dengan memberikan perhatian 

yang besar terhadap bidang studi Bahasa Arab ke dalam kurikulum yang dimulai sejak 

usia dini. Setiap generasi muslim hendaknya dibekali dengan pelajaran Bahasa Arab. 

Dalam hal ini para guru mengembangkan metode yang tepat guna untuk 

mengajarkannya.69  

Metode-metode yang diungkapkan oleh kedua tokoh tersebut sangat relevan 

apabila diterapkan di Indonesia, dan juga sudah banyak instansi yang menerapkannya. 

Jadi, dengan menggunakan metode-metode tersebut, diharapkan siswa mempunyai 

keimanan yang kuat, akhlak yang baik, serta wawasan yang luas, agar tidak 

tersingkirkan di setiap perubahan zaman yang terjadi.   

 
Kesimpulan 

Menurut Ibnu Khaldun pendidikan adalah suatu penerangan ilmu 

pengetahuan dan juga keterampilan yang bertujuan untuk memperoleh rizki untuk 

kemajuan tiap individual di lingkungan masyarakatnya. Sedangkan tujuan pendidikan 

adalah untuk mengembangkan keterampilan individu di setiap bidang keilmuwan, 

menguasai keterampilan tersebut secara maksimal dan profesional dan memiliki pola 

pikir yang bagus dan maju. Selanjutnya, guru menurut Ibnu Khaldun adalah 

                                                             
69 Kosim, Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Khaldun; Kritis, Humanis Dan Religius, 142. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

250 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

seseorang yang memiliki wawasan luas, berkepribadian baik dan mempunyai sifat 

lemah lembut dengan tanpa meninggalkan ketegasan, dan  siswa adalah seorang yang 

belum tumbuh dewasa baik dari segi fisik maupun mentalnya, jadi guru mempunyai 

banyak peluang untuk mengembangkannya. Dari segi kurikulum pendidikan, Ibnu 

Khaldun membagi menjadi dua, yaitu yang berhubungan dengan rasio dan yang 

berhubungan dengan tekstual. Terakhir, tentang metode pendidikan yang diuraikan 

oleh Ibnu Khaldun lebih lengkap, dimulai dengan menggunakan cara bertahap serta 

pengulangan untuk memperdalam ingatan siswa, menggunakan sarana untuk 

menunjang pengetahuannya, melakukan eksplorasi alam untuk beriteraksi langsung 

dengan alam sekitar, tidak mencampurkan banyak ilmu dalam satu waktu pelajaran 

dan memberikan sangsi sebagai motivasi siswa, bukan bentuk dari kekerasan.  

Menurut al-Ghazali, pendidikan adalah sesuatu yang sangat berpengaruh pada 

diri seorang anak, karena apa yang ada dalam dirinya sesuai dengan yang ditanamkan 

oleh lingkungan sekitarnya, baik keluarga, sekolah, maupun masyarakatnya.. 

Sedangkan tujuan pendidikanya ialah untuk tidak menggunakan ilmu agama demi 

kepentingan duniawi saja, tetapi jika ilmu-ilmu umum non agama dapat digunakan 

untuk kepentingan duniawi, karena jika tidak mementingkan dunia sama sekali kita 

akan menjadi masyarakat yang tertinggal dari perubahan zaman yang sangat pesat ini. 

Kemudian kriteria seorang guru menurut al-Ghazali guru haruslah mencintai semua 

siswanya, menjadi penasehat yang baik, dan menjadi motivator, serta tidak selalu 

mempermasalahkan upah yang akan diterima. Selain itu guru juga harus memahami 

setiap karakter yang dimiliki oleh siswanya dan juga menjadi suri tauladan yang baik. 

Kemudian, menurutnya, seorang siswa haruslah saling tolong menolong dan 

menyanyangi, belajar dengan sungguh-sungguh dan tidak melupakan bimbingan guru. 

Dari segi kurikulum, al-Ghazali lebih terperinci dalam mengklasifikasikan ilmunya. 

Yaitu didasarkan pada kewajiban mempelajari ilmu, didasarkan pada sumber ilmu dan 

didasarkan pada fungsi sosial ilmunya. Yang terakhir, metode pendidikan yang 

diuraikan oleh al-Ghazali dibagi menjadi dua yaitu metode pendidikan agama untuk 

memperdalam aqidah dan keyakinan siswa kepada Allah dan metode pendidikan 

akhlak untuk memperbaiki akhlak siswa. Metode tersebut diberikan secara berkala 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 251 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

dan bertahap untuk mendapat hasil yang sempurna. Antara pemikiran pendidikan 

Ibnu Khaldun dan Imam al-Ghazali memilki relevansi yang sangat besar terhadap 

pendidikan di Indonesia saat ini, seperti yang telah diuraikan penulis di atas. Selain 

itu, pemikiran kedua tokoh ini juga dapat menjadi acuan untuk memperbaiki semua 

kalangan dalam pendidikan, baik itu guru, murid, maupun manajemennya. 

Diharapkan dengan menerapkan cara-cara dan juga nasihat-nasihat yang telah 

diuraikan di atas, dapat memperbaiki lagi sistem pendidikan yang ada di Indonesia.  

 
Referensi 

Al-Ghazali. 2005. Ihya Ulumuddin. Jilid 1. Beirut: Dar Ibnu Hazm. 

Ali, A. Mukti. 1970. Ibnu Khaldun Dan Asal-Usul Sosiologinya. Yogyakarta: Yayasan 
Nida. 

al-Rasyid, and Samsul Nizar. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Ciputat Press. 

Al-Syaibani, and Omar Muhammad Al-Toumy. 1979. Filsafat Pendidikan Islam, Terj. 
Hasan Langgulung. Jakarta: Bulan Bintang. 

Arifin, Muzayyin. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT. Bumi Aksara. 

At-Toumy. 1989. Manusia Dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi Dan Pendidikan. 
Pustaka al-Husna. 

Djalaludin, and Usman Said. 1994. FIlsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT. Raja 
GRafindo Persada. 

Fanani, Zainuddin. 2010. Pedoman Pendidikan Modern. Jakarta: Arya Surya Perdana. 

Ghazali, Abd. Moqsith. ―Corak Tasawuf Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam 
Konteks Sekarang.‖ al-Tahrir, vol 13, no. 1 (May 2013). 

Hasyim, Hafidz. 2012. Watak Peradaban Dalam Epistemologi Ibnu Khaldun. Yogyakarta: 
Pustaka Belajar. 

Hidayat, Yayat. ―Pendidikan Dalam Prespektif Ibnu Khaldun.‖ STITNU al-Farabi 
Pangandaran (n.d.). 

Juwariyah. ―Ibnu Khaldun Dan Pemikirannya Tentang Filsafat Pendidikan.‖ Jurnal 
Kependidikan Islam Vol 4, No. 1 (2008). 

Khaldun. 1993. Abdurrahman Ibnu. Muqaddimah Ibn Khaldun. Beirut: Dar Al-Kitab 
Al-Ilmiyah. 

Khaldun. 1986. Ibnu. Muqaddimah, Terj. Akhmad Thoha. Cet II. Jakarta: Pustaka 
Firdaus. 

Kosim, Muhammad. 2012. Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Khaldun; Kritis, Humanis Dan 
Religius. Jakarta: Rineka Cipta. 



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati 
Perbandingan Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya 

252 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021  
       p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252 

 

M. Arifin. 1991. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

Maksum, Ali, and Luluk Ruhendi. Paradigm Pendidikan Universal Di Era Modern Dan 
Post Modern, Mencari “Visi Baru” Atas “Realitas Baru” Pendidikan Kita. 
Yogyakarta: Ircisod, 2004. 

Mufid, Ahmad Irfan, and Suwidi. ―Mengungkap Politik Kekuasaan Dalam 
Modernisasi Pendidikan Islam Di Indonesia Melalui Kajian Historis.‖ 
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam Vol 9, no. No 1 (February 2016). 

Muhayan, Mujahidin. 2010. Jalan Menuju Penyucian Jiwa Terj. Ihya‟ Ulumuddin. Cet II. 
Jakarta: Pene Pundi Aksara. 

Nahrowi, Moh. ―Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Ibnu Khaldun.‖ Jurnal 
Falasifa Vol 9, no. No 2 (September 2018). 

Nasrowi, Bagas Mukti. ―Konsep Pendidikan Islam Prespektif Kitab Muqaddimah 
Ibnu Khaldun.‖ Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol 8, No. 2 (December 2017). 

Nasution, Harun. 1978. Falsafat Dan Mistisme Dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Nata, Abuddin. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT.Raja GRafindo Persada. 

———. 2003. Pemikiran Para Tokoh Pemikiran Islam. Jakarta: PT. Raja GRafindo 
Persada. 

Qoyum, Abdul. 1985. Surat-Surat al-Ghazali Terj. Haidar Baqir. Bandung: Mizan. 

Ramayulis, and Samsul Nizar. 2011. Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Sistem Pendidikan 
Dan Para Tokohnya. Jakarta: Kalam Mulia. 

Rohmah, Siti. ―Relevansi Konsep Pendidikan Islam Ibnu Khaldun Dengan 
Pendidikan Modern.‖ Forum Tarbiyah Vol. 10, No. 2 (December 2012). 

Sulaiman, fathiyyah Hasan. 1987. Pandangan Ibnu Khaldun Tentang Ilmu Dan Pendidikan, 
Terj. Herry Noer Ali. Bandung: CV. Diponegoro. 

Syafe‘i, Imam. 1992. Konsep Guru Menurut Al-Ghazali. Cet ke-10. Yogyakarta: Duta 
Pustaka. 

Syar‘i, Ahmad. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan Nasional 

Wafi, Ali Abdul Wahid. 1985. Ibnu Khaldun Riwayat Dan Karyanya. Jakarta: Grafiti 
Press1. 

Wajdi, Muh. Barid Nuzaruddin. ―Pendidikan Ideal Menurut Ibnu Khaldun Dalam 
Muqaddimah.‖ Jurnal Lentera Vol 1, No. 2 (September 2015). 

 


