PERBANDINGAN PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DAN AL-GHAZALI
TENTANG PENDIDIKAN ISLAM DAN RELEVANSINYA
TERHADAP PENDIDIKAN DI INDONESIA

Shirley Khumaidah
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia
Email: khumaidah.khumaira@gmail.com

Rachma Nika Hidayati
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia
Email: rachmanika87390@gmail.com

Abstrak : Ibnu Khaldun dan al-Ghazali adalah dua pemikir Islam yang sangat
masyhur dikalangan masyarakat luas, dari pemikir muslim sampai non
muslim. Pemikiran Ibnu Khaldun yang tertuang dalam kitabnya, yaitu
Mugaddimah banyak menjadi referensi orang-orang dalam menetapkan sistem
pendidikan Islam yang ideal. Corak pemikirannya yang mengalami
percampuran antara al-Ghazali dan Ibnu Rusyd membuatnya mempunyai
pemikiran baru yaitu rasionalisti-sufistik. Dalam pemikiran tersebut Ibnu
Khaldun secara proporsional mendudukan wahyu sama atau setara dengan
rasio. Kemudian, pemikiran-pemikiran al-Ghazali yang telah dituangkan di
setiap karyanya, membuat banyak pemikir lainnya baik muslim maupun non
muslim menjadikannya rujukan dan juga menerjemahkan karyanya dalam
bahasa mereka. Corak pemikirannya yang berupa sufistik banyak
mempengaruhi karya-karyanya juga mempengaruhi pemikirannya tentang
pendidikan yang ideal menurutnya. Kedua pemikiran tokoh tersebut jika
dikaitkan dengan pendidikan Islam di Indonesia baik di madrasah-madrasah
negeri ataupun di pondok pesantren masih memiliki kesesuaian serta
hubungan. Hal tersebut dikarenakan para guru-guru atau kyai di Indonesia
juga menggunakan dasar pemikiran dua tokoh tersebut dalam mendidik
murid atau santrinya.

Kata kunci: Ibnu Khaldun, Imam al-Ghazali, Pendidikan Islam

Pendahuluan

Perbincangan tentang pendidikan merupakan hal yang tak pernah ada
matinya. Setiap saat, setiap waktu dan setiap negara pasti membicarakan tentang
pendidikan. Dalam kondisi apapun, baik maju atau berkembang, stabil atau bahkan
dalam kondisi terpuruk sekalipun pendidikan selalu menjadi topik yang menarik. Hal

tersebut menunjukan signifikasi kedudukan pendidikan dalam peradaban manusia.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 212-252


mailto:khumaidah.khumaira@gmail.com

Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

Perkembangan pendidikan di Indonesia banyak menarik perhatian peneliti
luar maupun lokal karena perkembangan pendidikan di Indonesia merupakan hal
yang unik dibandingkan dengan perkembangan pendidikan di negara lainnya. Salah
satu keunikannya adalah lahirnya berbagai model pendidikan yang berbasis organisasi
keagamaan maupun non keagamaan, yang dalam perjalanannya masuk dalam
kontestasi kompetisi untuk menawarkan model Pendidikan Nasional. Kontestasi
antara nasionalisme sekuler dan agama membuktikan bahwa kebijakan pendidikan
Indonesia dari awal hingga sekarang tidak dapat dilepaskan dari pertarungan
kepentingan kelompok tersebut terutama dalam menemukan model pendidikan
nasional yang ideal bagi masyarakat Indonesia. Sementara itu dari aspek
kelembagaannya bahwa pendidikan di Indonesia memang tidak dapat dilepaskan dari
dua kelompok tersebut. Arief Subhan memaparkan bahwa madrasah sebagai model
pendidikan Islam Indonesia pada dasarnya merupakan satu upaya umat islam untuk
menyudahi kontestasi antara nasionalisme agama dan sekuler.'

Berbicara tentang pendidikan Islam, pasti juga membahas beberapa tokoh
yang memiliki peran besar, diantaranya adalah Ibnu Khaldun dan Imam al-Ghazali.
Ibnu Khaldun memiliki peran besar dalam dunia pendidikan Islam. Hasil dari
pemikiran Ibnu Khaldun senantiasa menjadi bahan perbincangan serta perdebatan
menarik di dunia pendidikan. Baik saat beliau masih hidup atau masa setelah beliau
meninggal. Sebegitu besarnya kontribusi beliau dalam pendidikan, pemikirannya tidak
hanya dikonsumsi oleh para tokoh pendidikan Islam, tetapi juga beberapa lulusan
dari negera barat yang juga memilih pemikiran Ibnu Khaldun sebagai rujukan dalam
penelitiannya.

Imam al-Ghazali juga tak kalah terkenal, bahkan Ibnu Khaldun terinspirasi
tentang pemikiran filsafat yang diusung oleh al-Ghazali. Beberapa karyanya juga
menjadi dasar pendidikan baik di wilayah pesantren maupun di perguruan tinggi.
Selain itu, popularitas yang dimiliki oleh al-Ghazali juga tidak hanya berkubang pada

umat Islam saja, banyak non muslim yang menerjemahkan kitab-kitab karya al-

! Ahmad Irfan Mufid and Suwidi, “Mengungkap Politik Kekuasaan dalam Modernisasi Pendidikan
Islam di Indonesia Melalui Kajian Histotis,” Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, vol. 9, no.. 1 (February
2016), 1-2.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 213
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

Ghazali dalam bahasa mereka dan menjadikan karya tersebut sebagai rujukan
pemikiran mereka.

Dalam catatan sejarah perkembangan pendidikan di Indonesia, dualisme
pendidikan memang merupakan salah satu isu yang tak terpisahkan ketika
memperbincangkan sistem pendidikan nasional. Beberapa bukti historis untuk
membenarkan hal tersebut salah satunya adalah adanya penolakan terhadap hasil
penelitian gubernur Jenderal Van Der Capellen pada tahun 1819 dalam
pengembangan sistem pendidikan kolonial. Pada awal abad ke 20 dinyatakan adanya
keinginan melaksanakan satu jenis pendidikan berdasarkan unsur pribumi murni,
yang dihubungkan dengan pendidikan islam yang sudah ada. Namun gubernur
Jenderal Van Der Capellen menolak untuk menyesuaikan sistem pendidikan kolonial
dengan pendidikan islam dikarenakan pendidikan pribumi memiliki kebiasaan “jelek”,
yakni metode membaca teks arab yang dihafal sehingga tidak dapat dijadikan titik
tolak ukur untuk mengembangkan sistem pendidikan umum.’

Untuk mendapatkan data dalam penelitian ini, peneliti menggunakan metode
penelitian kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). Penelitian
kepustakaan adalah penelitian yang data-datanya diperoleh dari proses mengkaji buku
(baik sumber data primer maupun sekunder). Teknik analisis data yang digunakan
adalah content analysis yang digunakan untuk memecahkan masalah menjadi susunan
konseptual kemudian diberi kode atau nama dan hasilnya digunakan untuk membuat

kesimpulan tentang pesan yang ada di dalam teks yang diteliti.

Riwayat Hidup Ibnu Khaldun

Nama lengkap Ibnu Khaldun adalah Waliuddin Abdurrahman Zaid bin
Muhammad Khaldun, lahir di Tunisia pada tanggal 1 Ramadhan 732 H (27 Mei 1332
M). Abdurrahman adalah nama kecilnya, tetapi di dalam keluarganya ia dipanggil

dengan nama Abu Zaid karena diikutkan dengan nama anak sulungnya. Waliuddin

2 Ahmad Irfan Mufid and Suwidi, Mengungkap Politik Kekuasaan, 3.
214 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

merupakan gelar kehormatan dan kebesaran yang diberikan oleh raja Mesir sewaktu
beliau diangkat menjadi ketua Pengadilan di Mesir.’

Nama Ibnu Khaldun dikaitkan dengan kakek beliau yang kesembilan, yaitu
Khalid ibn Usman. Khalid ibn Usman menjadi salah seorang yang masuk pertama
kali ke Andalusia ketika terjadi infasi terhadap bangsa Arab. Banu Khaldun adalah
sebutan bagi keturunan Khalid ibn Usman, yang termasuk di dalamnya adalah Ibnu
Khaldun.*

Abad ke-8 M, Andalusia dalam keadaan perebutan kekuasaan di masa
pemerintahan Amir Abdullah ibn Muhammad dari Bani Umayyah (274-200 H), dan
daerah yang paling parah terdampak adalah Sevilla. Oleh karena itu, keturunan
Khaldun pindah dari Sevilla. Dalam keadaan seperti itu, Kuraib salah satu keturunan
Khaldun mengadakan pemberontakan bersama Umayyah ibn Abdul Ghafir. Kuraib
berhasil merebut kekuasaan dan mendirikan pemerintahan di Sevilla, tetapi tidak
bertahan lama karena ia mati terbunuh. Banu Khaldun memilih tinggal di Sevilla
selama masa pemerintahan Umayyah, dan mereka juga tidak mengambil peranan
penting dalam pemerintahan, sampai datangnya pemerintahan dari raja-raja kecil dan
Sevilla dikuasai oleh Ibnu Abbad. Sejak pengambilan kekuasaan tersebut, banu
Khaldun mulai menjadi sorotan lagi hingga berganti ke pemerintahan al-
Muwahhidun.” Mereka mulai lagi membangun hubungan dengan keluarga kerajaan,
sechingga mereka mendapatkan kedudukan yang terhormat.’

Abu Abdullah Muhammad adalah ayah dari Ibnu Khaldun. Beliau pada
mulanya ikut berkecimpung di dunia politik, tetapi tidak lama setelah itu, beliau
memilih untuk mengundurkan diri dan kembali menekuni ilmu pengetahuan serta
kesufian. Ia merupakan seorang ahli di bidang bahasa dan sastra Arab.” Dari beliaulah

seorang Ibnu Khaldun kecil mulai mengenal dan mempelajari ilmu-ilmu agama,

3 Bagas Mukt Nasrowi, “Konsep Pendidikan Islam Prespektf Kitab Muqaddimah Ibnu Khaldun,”
Jurnal Pendidikan Babhasa Arab, vol. 8, no.. 2, December 2017, 174.
* Hafidz Hasyim, Watak Peradaban Dalam Epistemologi 1bnu Khaldun (Y ogyakarta: Pustaka Belajar, 2012),
41.
> A. Mukti Ali, Ibnun Khaldun Dan Asal-Usul Sosiologinya (Y ogyakarta: Yayasan Nida, 1970), 14-15.
¢ Ali Abdul Wahid Wafi, Ibnu Khaldun Riwayat Dan Karyanya (Jakarta: Grafiti Press1, 1985), 9.
7 Ramayulis and Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Sistem Pendidikan Dan Para Tokobnya
(Jakarta: Kalam Mulia, 2011), 281.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 215

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

terutama tentang Al-quran beserta tajwidnya dan Bahasa Arab lengkap dengan
nahwu-shorrofnya.®

Pada awal umur 20 tahun sekitar tahun 755 H/ 1354 M, ia mulai memiliki
ketertarikan pada seluk beluk perpolitikan, setelah bergelut di sana, ia mulai diangkat
menjadi sekretaris Sultan di Maroko. Namun jabatan tersebut tidak berlangsung lama,
karena pada tahun 1357 M Ibnu Khaldun ikut Amir Abu Abdullah Muhammad
dalam upaya menggulingkan pemerintahan, sehingga ia tertangkap dan dijebloskan
dalam jeruji besi. Beliau ditahan tidak begitu lama karena saat Sultan meninggal dunia
dan kekuasaan direbut oleh al-Mansur bin Sulaiman dari menterinya al-Hasan, Ibnu
Khaldun memilih bergabung dan diangkat menjadi sekretarisya. Menjadi sekretaris al-
Mansur pula tidak ia jalani dalam waktu yang lama, karena ia memilih untuk
berkerjasama dengan Abu Salim. Pada saat itulah Ibnu Khaldun mulai menunjukan
prestasi yang menakjubkan di dunia perpolitikan. Pada tahun 1361 M Ibnu Khaldun
memilih untuk mengundurkan diri dari jabatan sekretaris kerajaan karena adanya
pemberontakan di kalangan keluarga istana.”

Ternyata dunia perpolitikan tidak menjadi tempat yang nyaman bagi seorang
Ibnu Khaldun. Ia memilih untuk kembali pada dunia ilmu pengetahuan yang dulu
pernah lama digelutinya. Karena ingin hidup tenang dan jauh dari percekcokan
politik, Ibnu Khaldun memilih untuk pindah ke daerah banu Arif. Di sanalah ia mulai
menyusun sebuah kitab yang menjadikan namanya terus harum dan terkenal. Kitab
tersebut diberi nama ”Mugaddimah”."" Beliau wafat pada usia 76 tahun, bertepatan
dengan hari rabu tanggal 25 Ramadhan 808 H/ 17 Maret 1406 M dan dimakamkan di
pemakaman para sufi di bab al-Nashr di Kairo."

Riwayat Pendidikan Ibnu Khaldun
Pendidikan Ibnu Khaldun waktu kecil bertempat di Masjid al-Qubbah,

Tunisia. Akibat dari perpecahan di dunia perpolitikan Andalusia yang semakin

8 Hasyim, Watak Peradaban dalam Epistemologi 1bnu Kbhaldun, 43.
9 A. Mukti Ali, [bnu Kbaldun dan Asal-Usul Sosiologinya (Yogyakarta: Yayasan Nida, 1970), 23-27.
10 Nasrowi, “Konsep Pendidikan Islam Prespektif Kitab Mugaddimah Ibnu Khaldun,” 175.
11 Juwatiyah, “Ibnu Khaldun Dan Pemikirannya Tentang Filsafat Pendidikan,” Jurnal Kependidikan
Istam, vol.. 4, no.. 1, 2008, 120.
216 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

menjadi Tunisia menjadi tempat pilihan untuk para ilmuwan dan ulama melakukan
transmigrasi. Perpindahan tersebut membuat seorang Ibnu Khaldun muda dapat
menimba banyak ilmu pengetahuan, seperti: hadis-ilmu hadis, figih-ushul figih,
logika, ilmu fisika, tafsir- ilmu tafsir, tauhid, figth bermadzhab Maliki, bahasa Arab
dan gramatikanya, filsafat dan matematika. Para guru yang namanya dicatatkan oleh
Ibnu Khaldun dalam a/-Mugaddimah antara lain: Muhammad bin Sulaiman al Syaththi,
Ahmad al Zawawi, ‘Abdullah bin Yusuf bin Ridwan al Maliki, Muhammad bin al
Syawwaz al Zarzali, Ahmad bin al Qashar, Muhammad bin ‘Abdullah al Faqih,
Muhammad bin Sa’ad bin Burral al Anshari, Muhammad bin al ‘Arabi al Husyairi,
Abu al Qasim Muhammad al Qashir, Muhammad bin Abdissalam, Abu Muhammad
bin ‘Abd al Muhaimin al Hadrami, dan ‘Abdullah bin Muhammad bin Muhammad al
Abilli."” Pada tahun 1349 M, Afrika Utara mengalami duka yang mendalam karena
adanya wabah pes, dan wabah tersebut terus meluas hingga mencapai daratan Eropa.
Ribuan orang menjadi korban, termasuk di dalamnya yaitu ayah Ibnu Khaldun dan
juga sebagian besar gurunya. Karena khawatir intelektualitasnya tersendat, Ibnu
Khaldun memilih untuk bertransmigrasi ke Maroko, mengikuti para gurunya. Lima
tahun setelah kematian ayahnya, di Maroko lah ia mendapat kesempatan untuk
menyelesaikan pendidikan tingginya. Ada empat cabang ilmu yang dipelajarinya
secara mendalam, yaitu: nahwu, shorof, sastra, tafsir, figih, ulumul qur’an, filsafat,
matematika, sejarah, administrasi, politik dan lain sebagainya.

Berdasarkan penjelasan di atas dapat diketahui bahwa di sepanjang hidupnya,
Ibnu Khaldun tidak pernah berhenti menuntut ilmu, bahkan hingga di akhir
hayatnya, ia tetap mendedikasikan dirinya pada ilmu pengetahuan. Sehingga dengan
kecerdasan yang dimiliki serta garis keturunan yang luar biasa menjadikannya seorang

yang alim nan bijaksana.

Karya Ibnu Khaldun
Ibnu Khaldun adalah seorang pemikir yang terkenal dengan karya-karya
besarnya, vyaitw: al-Mugaddimah, al-I'bar, dan al-Ta’rif. Selain tiga karya besarnya

tersebut, ia juga diberitakan pernah menulis uraian tentang a/-Burdah karya al-Bushairi,

12 Hasyim, Watak Peradaban dalam Epistemologi 1bnn Khaldun, 43—44.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 217
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

meringkas Mubashal karya Fakhruddin al-Razi dan juga pernah menulis beberapa
ringkasan karya Ibn Rusyd."” Adapun rincian tiga karya besarnya sebagai berikut:
a. AlLMungaddimah (Pendahuluan)

Al-Mugaddimah (Pendahuluan) yaitu bagian buku pertama dari buku
besar a/ 1bar, di dalamnya berisi pendahuluan yang merupakan inti dari seluruh
persoalan, dan buku ini juga yang mengangkat nama Ibnu Khaldun hingga
menjadi harum dan terkenal pada masa hidup dan sesudahnya.

Kitab a/ Mugaddimah di dalamnya berisi tentang: (1) kata pengantar
singkat; (2) Pendahuluan berisi uraian tentang manfaat dari historiografi dan juga
kritikan tentang kesalahan dari sejarawan; (3) Buku pertama dari a/ Tbar; Ibnu
Khaldun menulis kritikan terhadap penulisan sejarah sebelumnya; (4) Bagian bab
pertama dari kitab @/ Mugaddimah berisi gambaran tentang peradaban manusia;
(5) Bagian bab kedua dari kitab @/ Mugaddimah Ibnu Khaldun menguraikan
tentang peradaban orang-orang badui (nomaden); (6) Bagian bab ketiga, beliau
menulis penjelasan tentang kerajaan, dinasti, pemerintahan dan juga khalifah; (7)
Bagian bab keempat, beliau menguraikan tentang kota, peradaban kota, dan
negara; (8) Bagian bab kelima, beliau menulis tentang penjelasan cara-cara
memperoleh keterampilan, seperti pertukangan, kerajinan, dan lainnya; dan yang
terakhir (9) Bagian bab keenam, berisi penjabaran tentang berbagai jenis ilmu
pengetahuan, tentang Pendidikan dan juga beberapa cara pengajaran yang sesuai
dengan pendidikan Islam.

b. AFlbar (Pelajaran)

Buku al-I’bar pada mulanya memiliki nama yang sangat panjang, yakni a/
Tbar wa Diwan al Mubtada’ wa al Khabar fi Ayyam al ‘Arab wa al ‘Ajam wa al Barbar
wa man Asharubum min diawi al Sulthani al ‘Akbar'* yang kemudian terkenal
dengan sebutan a/ ‘Ibar. Buku tersebut dibagi menjadi tiga buku: pertama, yaitu
kitab a/ Mugaddimah atau jilid satu. Kedua, dibagi menjadi empat jilid, yaitu jilid

dua, tiga, empat, dan lima, yang mana di dalamnya, Ibnu Khaldun menulis

13 Hasyim, Watak Peradaban dalam Epistenologi Ibnn Khaldun, 45.

4 Hasyim, Watak Peradaban dalam Epistemologi 1bnn Khaldun, 45.

218 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

tentang uraian sejarah, dinasti, dan juga bangsa-bangsa yang masyhur pada saat
itu. Ketiga, dibagi menjadi dua jilid yaitu jilid enam dan tujuh, yang di dalamnya,
Ibnu Khaldun menuliskan sejarah bahasa Barbar dan Zanata dan negara-negara
Maghribi (Afrika Utara).
c. AFTa’rif (Autobiografi)
Buku a/-Ta’rif berasal darti a/ Ta'rif bi Ibnu Khaldun wa Riblatubn Syargan wa
Gharban, atau oleh orang-orang pada umumnya disebut dengan Autobiografi. a/-
Ta’rif adalah ulasan terakhir yang berada kitab a/-7bar, berisi tentang riwayat dan

juga perjalanan hidupnya.

Pemikiran Ibnu Khaldun

Corak pemikiran yang dimiliki oleh Ibnu Khaldun dipengaruhi oleh
kehidupan yang dialaminya (pendidikan, politik, intelektual, dan lain sebagainya).
Latar belakang keluarganya (politikus) dan berintelektual tinggi, serta pengalaman
yang mumpuni, membuat ia dapat merangkai dan memformulasikan beberapa teori
pendidikan serta ilmu sosial.

Pemikiran seorang Ibnu Khaldun dipengaruhi oleh ilmuwan sebelumnya,
yaitu al-Ghazali dan Ibnu Rusyd. Ia mengambil pemikiran filsafat dari al-Ghazali dan
pemikiran rasio dari Ibnu Rusyd. Dengan filsafat dan rasio tersebut, Ibnu Khaldun
berhasil menggabungkan dan mensejajarkan keduanya secara proporsional sehingga
menjadikan beliau memiliki corak pemikiran yang baru yakni rasionalisti-sufistik. la
tidak ingin mencampur berbagai hal yang berbeda, lalu secara paksa harus
berhubungan dengan ketentuan agama, tetapi yang diinginkan ialah dapat
menyelesaikan suatu masalah yang ada dengan menggunakan penalaran ilmu. Dengan
menggunakan cara berpikir seperti itu, Ibnu Khaldun dapat mengamati serta
menganalisa gejala-gejala sosial beserta sejarah yang menyertai, yang akhirnya

melahirkan suatu teori modern dalam kemasyarakatan.15

15 Nasrowi, “Konsep Pendidikan Islam Prespektif Kitab Mugaddimah Ibnu Khaldun,” 177-178.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 219
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

Konsep Pemikiran Ibnu Khaldun tentang Pendidikan Islam

Menurut Ibnu Khaldun, pendidikan adalah suatu penerangan ilmu
pengetahuan dan keterampilan serta berbagai aspeknya pada karya nyata untuk
memperoleh rizki menuju kepada masyarakat lebih maju sesuai dengan
kecenderungan individu.'® Ibnu Khaldun memiliki pemikiran bahwa terbentuknya
masyarakat dan juga perkembangan budaya merupakan suatu gejala konklusif yang
timbul dari ilmu dan pendidikan. Selain itu, manusia juga terdorong untuk memiliki
pengetahuan yang berperan dalam pembentukan masyarakat. Oleh karena itu, Ibnu
Khaldun berpendapat bahwa pendidikan berusaha untuk melahirkan masyarakat yang
memiliki budaya dan melestarikan eksistensi masyarakat pada periode selanjutnya.
Maka, pendidikan akan mengarahkan manusia agar menjadi sumber daya yang
berkualitas tinggi. Pendidikan menurut Ibnu Khaldun tidak hanya mencakup empat
hal saja, tetapi pendidikan mempunyai cakupan cukup luas. Yakni suatu proses dari
perubahan zaman, dimana manusia dapat menangkap peristiwa yang terjadi, lalu

menyerapnya dan memproses dalam pikiran, serta menghayatinya di dalam hati.

Tujuan Pendidikan menurut Ibnu Khaldun

Pendidikan menurut Ibnu Khaldun mempunyai pengertian yang cukup luas.
Pendidikan bukan hanya merupakan proses belajar mengajar yang dibatasi oleh ruang
dan waktu, tetapi pendidikan adalah suatu proses, dimana manusia secara sadar
menangkap, menyerap dan menghayati peristiwa-peristiwa alam sepanjang zaman. "’
Ibnu Khaldun tidak menuliskan secara jelas dalam a/-Mugaddimah mengenai tujuan
pendidikan. Meskipun tidak memberikan tujuan pendidikan secara jelas, namun ia
menegaskan bahwa ilmu dan pendidikan tidak lain merupakan gejala sosial yang
menjadi ciri khas jenis insani.

Manusia mampu bertindak secara teratur dan terencana melalui pikiran.
Kemampuan manusia untuk berfikir baru dapat dicapai setelah sifat hewani-nya

mencapai kesempurnaan. Ia mencapai kesempurnaan bentuk melalui ilmu

16 Siti Rohmah, “Relevansi Konsep Pendidikan Islam Ibnu Khaldun dengan Pendidikan Modern,”
Forum Tarbiyah, vol.. 10, no.. 2 (December 2012), 269.
17 Ibnu Khaldun, Mugaddimab, Terj. Akbmad Thoba, cet 11 (Jakarta: Pustaka Firdaus, 19806), 541.
220 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

pengetahuan yang dicari menggunakan organ tubuhnya sendiri (pendengaran,
penglihatan dan akal). Akhirnya manusia menjadi berilmu (alim) sebab pencarian ilmu
pengetahuan.'®  Melalui proses, manusia mampu membedakan antara ilmu
pengetahuan dan life skills.

Kemudian manusia ingin mencapai apa yang menjadi tuntutan wataknya,
yaitu ingin mengetahui segala sesuatu lalu dia mencari orang yang lebih dulu memiliki
ilmu atau kelebihan dan dari sinilah timbul pengajaran. Setelah itu pikiran dan
pandangannya dicurahkan pada hakikat kebenaran satu demi satu serta
memperhatikan peristiwa-peristiwa yang dialaminya. Akhirnya dia menjadi terlatih
dan ketika itu ilmunya menjadi suatu ilmu special dan jiwa generasi yang sedang
tumbuh pun tertarik untuk memperoleh pengetahuan merupakan hal yang dialami di
dalam peradaban manusia."”

Tetapi terdapat uraian secara tersirat dalam a/-Mugaddimah yang membahas
tentang tujuan yang harus dirath dalam dunia pendidikan. Dari uraian tersirat
tersebut, al-Toumy mencoba untuk menganalisanya, dan ditemukan enam tujuan
yang ingin dicapai melalui adanya pendidikan, yaitu: *

a. Mempersiapkan individu dari sisi keagamaannya, yakni menggunakan cara
memperdalam ilmu agama, terutama al-Quran dan hadis.

b. Mempersiapkan individu dari sisi akhlaknya. Yakni dengan membentuk
kepribadian seperti yang telah dicontohkan Rasulullah dan para sahabatnya.

c. Mempersiapkan individu dari sisi hubungan sosialnya.

d. Mempersiapkan individu dari sisi pekerjaan.

e. Mempersiapkan individu dari sisi pemikirannya, agar memiliki pekerjaan yang
sesuai dengan keterampilannya.

f. Mempersiapkan individu dari sisi bidang kesenian. Yakni dengan mengadakan
kegiatan ekstra seperti musik, kaligrafi, dan lain sebagainya.

Sedangkan tujuan pendidikan Islam menurut Ibnu Khaldun vyaitu

menanamkan ajaran Al-Quran dan hadis sejak dini, karena Al-Quran dan hadis

18 Khaldun, Mugaddimah, Terj. Akbmad Thoba, 533.
19 Khaldun, Mugaddimah, Terj. Akbmad Thoba, 534.
20 At-Toumy, Manusia Dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi Dan Pendidikan (Pustaka al-Husna, 1989),
66.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 221
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

merupakan sumber pedoman di seluruh aspek kehidupan, sekaligus digunakan
sebagai kurikulum dari pendidikan Islam. Ia mempunyai keinginan untuk membentuk
suatu masyarakat yang siap bertemu dan menjalani setiap perubahan yang terjadi di
masyarakat, karena Ibnu Khaldun tidak hanya mengutamakan pengajaran secara teori
saja, tetapi juga melakukan pembentukan keterampilan nyata agar mereka dapat
menjalani hidup dengan lebih baik. Ibnu Khaldun berkeinginan untuk membentuk
pribadi manusia bukan hanya sebagai hamba Allah saja, tetapi juga dapat menjadi
seorang khalifah atau pemimpin di muka bumi. Ia bermaksud mendidik hamba Allah
bukan hanya seseorang ahli keagamaan saja, tetapi juga sebagai orang yang tahu dan
faham apa yang terkandung di dalam Al-quran dan hadis, serta cakap dalam
pelaksanaan kehidupan sehari-harinya, baik sebagai individualis maupun sebagai
warga negara.

Melalui pendekatan filosofis-empiris, visi dan misi dari tujuan pendidikan Islam
dapat diarahkan oleh Ibnu Khaldun secara ideal dan praktis. Menurutnya terdapat
tiga tingkatan yang ingin dicapai saat melakukan proses pendidikan, yaitu:*'

a. Pengembangan ketrampilan (a/-malakah) dalam setiap bidang. Tiap-tiap individu
pasti memiliki pemahaman terhadap suatu hal tertentu, tetapi suatu keterampilan
tidak akan dapat dipahami jika tidak ada usaha untuk mengembangkannya.

b. Penguasaan akan keterampilan secara profesional mengikuti pada perubahan
zaman. Salah satu caranya ialah melalui pendidikan. Selain itu, penunjang
kemajuan yang terjadi di setiap zaman juga dapat menggunakan pendidikan.

c. Pembinaan pola pikir yang bagus. Untuk menciptakan seseorang dengan pola
pikir yang baik sejak dini, dapat dilakukan pembinaan pola pikir yang berdasar
pada kemampuan berpikir baik serta ilmu pengetahuan.

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa tujuan pendidikan tidak
hanya sekedar untuk memperoleh ilmu akademik saja, tetapi juga untuk memperoleh
keahlian akan suatu keteramplan tertentu. Tujuan pendidikan tersebut juga relevan

dengan tujuan pendidikan di Indonesia, yang tertuang dalam UU RI no. 20 tahun

2! Yayat Hidayat, “Pendidikan Dalam Prespektif Ibnu Khaldun,” STITNU a/-Farabi Pangandaran , n.d.,
16-17.
222 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran Ibnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

2003 pasal 3: “Yujnan pendidikan nasional adalah mengembangkan potensi peserta didik agar
menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuban Yang Maha Esa, berakblak mulia,
sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta
bertanggung jawab.”™

Tujuan pendidikan Indonesia mirip dengan tujuan pendidikan dari konsep
Ibnu Khaldun. Tujuan yang paling esensial adalah beriman dan bertaqwa kepada
Allah, cakap, kreatif dan mandiri. Hal ini menunjukkan bahwa konsep Ibnu Khaldun
tentang tujuan pendidikan juga digunakan oleh Negara Indonesia. Ibnu Khaldun
memberikan porsi yang sama antara apa yang akan dicapai dalam urusan ukhrowi dan
duniawi, karena dia memandang terbukanya pikiran dan kematangan individu serta

kematangan berpikir adalah alat bagi ilmu industri dan sistem sosial serta peradaban.

Guru dan Siswa

Kegiatan inti dari suatu proses belajar mengajar adalah komunikasi timbal
balik antara pengajar dan pelajar dalam mentransfer ilmu pengetahuan. Ibnu Khaldun
memberi penjelasan secara tegas tentang kriteria seorang guru yang baik, yaitu
memiliki ilmu pengetahuan serta wawasan yang luas, memiliki kepribadian yang baik
dan yang terakhir adalah metode pengajaran yang diterapkan harus sesuai, agar
pelajar/siswa dapat mendapatkan ilmu pengerahuan yang baik dan banyak serta
bermanfaat.

Seorang guru yang disarankan oleh Ibnu Khaldun juga harus mempunyai
sikap yang lembut, penuh kasih sayang dan tegas tetapi tidak kasar kepada siswanya.
Guru juga hendaknya dapat menjadi suri tauladan atau contoh baik bagi para
siswanya, karena seorang siswa mudah menangkap dan juga meniru apa yang ia lihat
serta dengar dari orang yang mengajarnya. Selain itu, Ibnu Khaldun juga memandang
bahwa guru adalah profesi, untuk itu berhak mendapatkan upah. Mengenai hal ini, ia

memandang bahwa mengajar adalah salah satu keahlian dan dikelompokkan ke dalam

22 Undang-Undang RI No.mor 20 Tahun 2003 Tentang Sistens Pendidikan Nasional.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 223
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

pertukangan. Karena bersifat keahlian, maka semakin orang butuh kepadanya maka
semakin besar pula upah yang diberikan kepadanya.”

Adapun pandangan Ibnu Khaldun tentang seorang siswa, bahwa ia adalah
individu yang belum tumbuh dewasa baik mental maupun fisik, jadi ia masih memiliki
banyak potensi untuk mengembangkannya. Ibnu Khaldun menganjurkan para guru
agar mempelajari dengan sungguh-sungguh perkembangan akal, pikiran dan karakter
para siswanya, karena mereka belum memiliki kematangan dalam pertumbuhannya.

Pendapat seperti yang diutarakan oleh Ibnu Khaldun juga sudah banyak
terdapat di sistem pendidikan Indonesia. Guru yang baik dan memberikan kasih
sayang terhadap siswanya berkontribusi besar terhadap kesuksesan mereka dalam
dunia pendidikan. Kasih sayang yang ditunjukkan tidak selalu berbentuk suatu pujian
saja. Bentuk ketegasan seorang guru kepada muridnya yang melalaikan tanggung
jawabnya atau melakukan kesalahan juga merupakan bentuk kasih sayang. Guru
melakukan hal ini supaya para pelajar tumbuh menjadi pribadi yang baik di
masyarakatnya. Selain itu, yang terbaru dalam pendidikan di Indonesia adalah adanya
pendidikan karakter, dimana hal tersebut sesuai dengan pendapat Ibnu Khaldun,
yaitu para guru harus mempelajari dengan sungguh-sungguh perkembangan akal,
pikiran dan karakter para siswanya, karena mereka belum memiliki kematangan

dalam pertumbuhannya.

Kurikulum

Pengertian kurikulum pada masa Ibnu Khaldun sebagaimana dijelaskan oleh
al-syaibani masih terbatas pada maklumat dan pengetahuan yang dikemukakan oleh
guru atau seckolah dalam bentuk mata pelajaran yang terbatas atau dalam bentuk
kitab-kitab tradisional yang dikaji oleh murid dalam tiap tahap pendidikan.*
Sedangkan pengertian kurikulum modern telah mencakup konsep yang lebih luas
yang di dalamnya mencakup empat unsur pokok yaitu: tujuan pendidikan yang ingin

dicapai, pengetahuan-pengetahuan dari mana terbentuknya kurikulum itu, metode

23 Moh. Nahrowi, “Konsep Pendidikan Islam dalam Perspektif Ibnu Khaldun,” Jumal Falasifa, vol. 9,
no. 2 (September 2018), 82.
24 Abdurrahman Ibnu Khaldun, Mugaddimah 1bn Khaldun (Beirut: Dar Al-Kitab Al-Tlmiyah, 1993), 481.
224 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

pengajaran serta bimbingan kepada murid, ditambah metode penilaian yang
dipergunakan untuk mengukur kurikulum dan hasil proses pendidikan.”

Bentuk pelajaran maklumat yang disampaikan secara langsung oleh guru di
setiap kajian kitab-kitab tradisional masih merupakan kurikulum pembelajaran yang
berlaku dan digunakan pada masa Ibnu Khaldun. Ibnu Khaldun mempunyai
pendapat jika Alquran tetaplah menjadi pembelajaran dasar untuk semua orang yang
dapat dikembangkan sesuai dengan keahlian yang diperoleh di kemudian hari.*
Memberi pengetahuan dini tentang dasar al-quran dan hadis secara mendalam
merupakan simbol dan juga budi pekerti Islam, karena al-quran dan hadis merupakan
ajaran yang dapat membentuk keimanan seseorang dan juga memperteguh keyakinan
mereka kepada Allah Swt. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa kurikulum pendidikan
tersebut dibagi ke dalam dua tingkatan, yakni:*’

1. Tingkatan para pemula

Mendalami pembelajaran Alquran dan hadis yang merupakan dasar agama,

dijadikan Ibnu Khaldun sebagai materi pembelajaran pada tingkatan para

pemula. Karena di dalam  Alquran juga mencakup berbagai sumber ilmu
pengetahuan, terutama tentang akidah dan juga keimanan supaya dapat
membangun pribadi siswa menjadi seorang abdi yang taat, berakhlak dan
berbudi pekerti layaknya Nabi Muhammad dan sahabatnya.

2. Tingkatan atas/lanjutan

Klasifikasi dibagi menjadi dua bentuk kurikulum, yakni:

a. Ilmu yang berhubungan dengan ilmu itu sendiri, seperti: hadis, figih, tafsir
Alquran dan giraat Alquran, kalam, tasawuf dan lain sebagainya.

b. Ilmu yang dikembangkan dari ilmu lainnya, yang tidak berhubungan dengan
dzat Allah, seperti: kedokteran, fisika, ilmu logika/ ilmu mantiq, ilmu
pertanian, astronomi, dan lain sebagainya.

Membiasakan anak untuk belajar Al-quran sejak dini sangat banyak

diterapkan di Indonesia dewasa ini. Banyak orang tua yang membiasakan anaknya

25 Al-Syaibani and Omat Muhammad Al-Toumy, Filsafat Pendidikan Isiam, Terj. Hasan 1.anggnlung
(Jakarta: Bulan Bintang, 1979), 480.
20 Al-Syaibani and Omar Muhammad Al-Toumy, Filsafat Pendidikan Isian, 486.
27 Khaldun, Mugaddimab, tery. Akbmad Thoba, 544.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 225
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

pada Al-quran sejak di dalam kandungan, ada juga yang memulai memperkenalkan
anaknya terhadap Al-quran di usia dini dengan menyekolahkan di sekolah-sekolah
berbasis Al-quran. Setelah mengetahui dasar-dasar ilmu agama dalam Al-Quran dan
hadis, baru anak menerima pelajaran lainnya, seperti bahasa, matematika, ipa, ips,
yang pada tingkatan atas dikembangkan lagi menjadi kedokteran, ekonomi,
managemen, bisnis, dan lain sebagainya. Karena semakin berkembangnya zaman,
maka kurikulum juga berubah, agar dapat mengikuti perubahan yang ada, baik dari
sisi zaman ataupun siswanya. Berdasarkan susunan kurikulum yang ada di Indonesia
dalam Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan

Nasional Pasal 37: “kurikulum pendidikan dasar dan menengah wajib memmuat: pendidikan

agama, pendidikan kewarganegaraan, babasa, matematika, ilmu  pengetabuan alam, ilmn

pengetabuan sosial, seni budaya, pendidikan jasmani dan olabhraga, keterampilan/ keuruan, dan
muatan lokal””*

Pembahasan materi dalam setiap pembelajaran, serta keguanaannya bagi siswa
merupakan dasar Ibnu Khaldun menentukan pengklasifikasian ilmunya. Di bawah
ini meruapakan pengklasifikasian menurut Ibnu Khaldun, yakni:

a. Ilmu yang berhubungan dengan rasional manusia (‘aglyah), yaitu hasil dari
aktivitas pemikiran dan perenungan manusia yang dilakukan secara mendalam.”
Ilmu ini bersifat alami atau rasio bagi manusia, yang menjadikan manusia mampu
berfikir dan terbimbing kepada objek-objek dengan problema argumen dan
metode pengajaran sehingga mengetahui perbedaan antara yang benar dan yang
salah berdasar atas apa yang telah dipikirkan.” Ilmu ni mencakup empat macam
ilmu, yaitu: ilmu manthiq, ilmu fisika, ilmu metafisika, dan ilmu eksakta.

b. Ilmu yang berhubungan dengan tekstual (naqliyah), yaitu ilmu yang bersandar
kepada informasi berdasarkan kejelasan syariat yang telah ditetapkan, yang di
dalamnya tidak ada tempat bagi rasio, kecuali jika digunakan untuk mengaitkan

persoalan-persoalan yang lebih mendetail dengan cara menggunakan prinsip-

2 Undang-Undang RI No.mor 20 Tahun 2003 Tentang Sisten Pendidikan Nasional
2 Fathiyyah Hasan Sulaiman, Pandangan 1bnu Khaldun Tentang Lmn Dan Pendidikan, terj. Herry No.er Ali
(Bandung: CV. Diponegoro, 1987), 41.
3 Khaldun, Mugaddimab, terj. Akbmad Thoba, 543.
226 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

prinsip dasar (ashl).” Dasar dati ilmu nagliyah adalah Alquran dan hadis, yang
termasuk dalam kategorinya adalah tafsir, qiraat, hadis, ushul fiqih, dan figih.
Apa yang dirumuskan Ibnu Khaldun tentang klasifikasi ilmu ternyata
memiliki banyak perbedaan dengan pemikir-pemikir pada masa sebelumya. Dengan
ini dapat diartikan bahwa ilmu pengetahuan itu secara terus-menerus mengalami
perkembangan yang disetarakan dengan perkemabangan zaman. Karena
berkembangnya ilmu pengetahuan dari masa ke masa tersebut, maka membuat ilmu
pengetahuan pada masa sekarang tidak hanya berfokus pada dua pembagian yang
telah dijabarkan Ibnu Khaldun dalam Muwgaddimah-nya saja. Banyak ilmu pengetahuan
yang lahir dan berkembang yang pada akhirnya melahirkan ilmu yang baru lagi.

Metode Pendidikan

Menurut pendapat Nuzaruddin Wajdi dalam jurnalnya, Ibnu Khaldun di
dalam kitab Mugaddimah-nya telah menuliskan metode pendidikan sebagaimana
berikut:* “Ia berpendapat bahwa untuk mengajarkan seorang anak kecil atau yang
mulai beranjak remaja dianjurkan menggunakan metode tahapan secara menyeluruh,
lalu secara tahap-bertahap, dan yang terakhir diperinci tiap materi. Dengan
menggunakan cara tersebut, siswa diharapkan dapat menerima dan memahami materi
dan persoalan di setiap ilmu yang diajarkan oleh guru.”

Ibnu Khaldun menawarkan beberapa metode pengajaran dan pendidikan
yang dapat diterapkan kepada siswa mulai dari tingkat pemula hingga atas,
penjabarannya sebagai berikut:

a.  Metode Tahapan dan Pengulangan (Tadarruj wa Tikran)

Metode yang digunakan yakni dengan cara guru dapat menjelaskan suatu
uraian materi secara umum atau global, kemudian diuraikan menjadi penjelasan
yang lebih khusus, atau per-sub bab hingga tujuan akhirnya dapat tercapai,
kemudian diulangi lagi pelajaran tersebut, sehingga siswa tidak kesulitan dalam
memahami materi yang telah diajarkan. Metode pentahapan dan pengulangan

masih relevan digunakan dalam dunia pendidikan saat ini. Dalam menyampaikan

31U Khaldun, Mugaddimab, terj. Akbmad Thoba, 544.
32 Muh. Barid Nuzaruddin Wajdi, “Pendidikan Ideal Menurut Ibnu Khaldun dalam Mugaddimah,”
Jurnal Lentera, vol. 1, no. 2, (September, 2015), 277-282.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 227
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

materi yang diajarkannya, guru biasanya melakukan pentahapan dari murid yang
membaca atau mempelajari materi secara individu terlebih dahulu, lalu guru
mulai menyampaikan arti, makna, atau pengertian dari suatu materi, dan
selanjutnya guru memberi evaluasi entah dari praktek atau soal latihan kepada
murid.

Lalu metode pengulangan juga sering digunakan guru untuk mereview
pelajaran yang telah disampaikan pada pertemuan sebelumnya. Dapat juga
membuat pengulangan dengan menanyakan kepada murid materi yang telah
dipelajari sebelumnya. Namun, menurut Ibnu Khaldun metode ini hanya
digunakan dalam bidang-bidang tertentu saja, terutama dalam Bahasa seperti
dalam pengajaran Bahasa Arab yang asli dan dengannya al-Qur’an diturunkan
sebaiknya dimulai dengan menghafalkan ucapan purba bangsa Arab yang berasal
dari al-Qur’an dan hadis, ucapan orang salaf dan pidatonya orang-orang Arab
serta sajak-sajak dan syair-syair.”

b. Menggunakan Media dan Sarana

Ibnu Khaldun berpendapat bahwa pada umumnya para pelajar tidak
sanggup menyerap definisi tentang sesuatu ilmu dengan definisi yang
sebenarnya, kecuali beberapa orang saja. Oleh karenanya, ia menawarkan agar
pendidik memberikan contoh-contoh yang mudah dipahami. Di antara contoh
tersebut tentunya berupa alat-alat peraga yang mudah dimengerti oleh para
pelajar.”* Karena dengan diperagakan secara langsung, pelajar akan lebih mudah
mengingat juga memahami apa yang diajarkan oleh guru. Ibnu Khaldun juga
menekankan bahwa proses pembelajaran siswa bergantung dan hal inilah yang
ditekankan oleh beliau, karena memang anak bergantung pada panca indranya
untuk proses penyusunan pengalaman yang terjadi dalam dirinya.

Cara yang digunakan oleh Ibnu Khaldun ini masih releven dan banyak
digunakan saat ini. Seperti halnya penggunaan boneka peraga untuk melakukan

pembelajaran pada materi memandikan mayit dan juga menyolatinya. Jadi murid

33 Khaldun, Mugaddimab 1bn Khaldun, 481.

3 Khaldun, Mugaddimab Ibn Khaldun, 458.

228 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

tidak hanya membayangkan apa yang telah guru mereka jelaskan, tetapi juga
dapat mempraktikan secara langsung pada alat peraga yang telah disediakan.
Pada masa sekarang juga banyak terdapat multimedia, seperti gambar dan film
yang dapat menjadikan murid lebih antusias dalam menerima setiap materi yang
diberikan kepadanya.
c.  Widya-Wisata

Ibnu Khaldun menganjurkan para guru untuk melakukan kegiatan
pembelajaran di luar kelas, karena dengan begitu siswa akan mendapatkan
sumber pengetahuan langsung dari alam dan dapat menyesuaikan dengan jiwa
eksploratif siswa. Dengan diadakannya kegiatan wisata, siswa dapat mengetahui
apa yang ada di sekitarnya. Dengan menggunakan panca indranya langsung,
siswa dapat berinteraksi langsung dan mendapatkan sumber-sumber
pengetahuan baru yang tidak didapatkan di kegiatan dalam kelas.

Pendidikan pada masa modern seperti sekarang ini banyak menggunakan
cara Ibnu Khaldun tentang widya wisata. Seperti melakukan karya wisata di
sebuah perkebunan untuk melihat secara langsung proses perkembangbiakan
suatu tanaman, dan disesuaikan dengan materi yang telah mereka peroleh dari
guru. Melakukan studi banding antar sekolah, agar dapat mengetahui apa
kelebihan dari sekolah tersebut, baik dari sisi program pendidikan atau yang
lainnya, lalu dapat diterapkan di sekolahnya, sehingga menjadi lembaga yang
lebih bagus.

d. Tidak Mencampurkan antara Dua Ilmu Pengetahuan dalam Satu Waktu

Ibnu Khaldun memandang perlunya spesifikasi ilmu pengetahuan.
Artinya, seorang pelajar mesti mengkhususkan kajiannya kepada satu bidang
keilmuan. Sebab, apabila seorang pelajar dihadapkan kepada persoalan yang
banyak sckaligus ia tidak akan sanggup memahami secara keseluruhan.
Akibatnya, otaknya akan jemu dan tidak sanggup untuk beraktivitas sehingga
bisa membuatnya meninggalkan ilmu yang sedang dipelajarinya.”® Cara ini

dilakukan untuk memfokuskan pikiran siswa pada setiap materi pelajaran dan

% Khaldun, Mugaddimab 1bn Khaldun, 458.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 229
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

juga untuk menghindari terpecahnya konsentrasi siswa dalam menyerap ilmu
yang pada akhirnya akan mengakibatkan sebuah kerugian dan kesulitan.
Pendapat Ibnu Khaldun tersebut menunjukkan bahwa adanya spesialisasi ilmu
(takhassus) merupakan suatu hal yang sangat penting.

Pada bagian lain, Ibnu Khaldun juga berpendapat bahwa banyaknya
buku yang memuat berbagai istilah tentang suatu ilmu akan menghambat
seorang pelajar untuk memperoleh ilmu. Idealnya, seorang pelajar mesti
menghafal di luar kepala berbagai buku yang ada, paling tidak sebagian besar dari
padanya, sesuai dengan bidang ilmunya. Akan tetapi, kebanyakan buku yang ada
justru lebih banyak perbedaan pada istilah saja, sementara substansinya sama.”
Ibnu Khaldun menganjurkan supaya seorang guru tidak mencampurkan dua
materi ilmu yang berbeda dalam satu kali waktu pembelajaran.”” Cara seperti
yang dianjurkan oleh Ibnu Khaldun juga masih relevan, dan masih digunakan di
dunia pendidikan Indonesia. Karena, jika murid menerima dua mata pelajaran
secara langsung, pasti akan menimbulkan ketidakpahaman dan juga membuat
murid menjadi tidak menguasai secara menyeluruh dari materi yang telah
disampaikan, sehingga semua yang dipelajari menjadi hal yang sia-sia karena
tidak dapat dipahami dengan baik.

e.  Sangsi Sebagai Sebuah Motivasi

Ibnu Khaldun menyarankan supaya seorang guru dapat memiliki sikap
yang penuh kasih sayang ketika mengajar siswanya, tidak melakukan kekerasan,
karena akan berdampak pada psikis anak. Jika seorang anak mendapat perlakuan
kasar dan juga keras, maka akan membuat ia suka berdusta, malas,dan berbuat
kotor, dan saat itu anak tidak dapat menyatakan apa yang tergetar dalam hati
kecilnya, akhirnya rusaklah makna kemanusiaan dalam dirinya sejak masa kanak-
kanak, selain itu ia juga menjadi sempit hatinya dan hilang kecerdasannya.
Kecuali, jika anak tersebut memang melakukan suatu kesalahan yang bisa

berakibat untuk dirinya sendiri atau orang lain, maka guru dapat memberikan

36 Khaldun, Mugaddimab 1bn Khaldun, 357-358.

37 Khaldun, Mugaddimab Ibn Khaldun, 458—459.

230 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

sangsi sesuai apa yang telah dilakukannya, agar anak tersebut mendapatkan efek
jera dan tidak mengulanginya lagi.

Di dalam pendidikan di Indonesia pada saat ini, bentuk kasih sayang
yang ditunjukkan seorang guru tidak hanya berbentuk pujian, atau bahkan
membenarkan kesalahan yang dilakukan oleh muridnya, tetapi guru
memberlakukan sikap tegas kepada muridnya dengan memberikan sangsi jika
memang mereka melanggar aturan yang telah ditentukan, atau bisa juga
melakukan kesalahan yang dilakukan secara sengaja. Semua itu, dilakukan untuk
mendidik akhlak mereka supaya menjadi seseorang yang bermanfaat dan

bermartabat di masyarakatnya.

Riwayat Hidup Imam al-Ghazali

Abu Hamid ibn Muhammad Ibn Ahmad al-Ghazali atau orang sering
menyebutnya dengan nama imam al-Ghazali dilahirkan di Ghazaleh yang terletak di
daerah Thus, wilayah Khurasan pada tahun 450 M. Tokoh sufi, yang pemikirannya
banyak diilhami oleh nilai-nilai tasawuf dan mendapatkan julukan al-Ghazali di
masyarakat. Ia dapat menjadi seorang tokoh sufi yang diakui oleh orang dari generasi
ke generasi dikarenakan ayahnya juga seorang sufi yang sholeh, tetapi meninggal pada
saat al-Ghazali masih kecil. Pada akhirnya, ia dititipkan kepada seorang sufi lainnya
untuk mendapatkan bimbingan dalam hidupnya.™

Sejak masih kecil al-Ghazali sudah terkenal sebagai pribadi yang mencintai
ilmu pengetahuan dan penggila kebenaran yang hakiki. Meskipun duka ditinggal ayah
menerpanya, ia tetap semangat dalam mencari ilmu.” Al-Ghazali memulai karir
kejayaannya ketika ia berpindah menuju ke Istana Nizam Mulk dan menjabat sebagai
perdana menteri dari Sultan Bani Saljuk. Partisipasi seorang al-Ghazali di sekolompok
para intelektual sangat menarik perhatian dari Nizham Mulk. Kecerdasan yang
dimiliki, kefasihan lidahnya, tingginya ilmu filasafat, dan argumen-argumen hebatnya

menjadikan kesan mendalam bagi seorang Sultan Nizham Mulk. Sehingga al-Ghazali

38 Imam Syafe’i, Konsep Guru Menurut Al-Ghazali, cet ke-10 (Yogyakarta: Duta Pustaka, 1992), 10.
% Abuddin Nata, Pemikiran Para Tokob Pemikiran Islam (Jakarta: PT. Raja GRafindo Persada, 2003), 82.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 231
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

dijadikan sebagai seorang profesor di universitas yang didirikan sang Sultan di kota
Baghdad.”

Setelah empat tahun mengajar di Universitas Baghdad, al-Ghazali memilih
untuk mengundurkan diri dan menunaikan ibadah haji. Setelah ber-Haji ia berpindah
tempat lagi ke kota Syam, dengan kehidupan yang difokuskan untuk ibadah kepada
Allah, menjauhi barang-barang haram dan juga meninggalkan kemewahan hidup yang
pernah ia jalani di Baghdad. *' Di akhir petjalanannya, ia memilih untuk kembali ke
daerahnya sendiri, yakni Tus di tahun 1105 M, serta membangun sebuah madrasah

dan mengabdi menjadi pengajar sampai akhir hayatnya di tahun 1111M.%

Riwayat Pendidikan Imam al-Ghazali

Awal pendidikan al-Ghazali ketika kecil yaitu di tanah kelahirannya, Tus,
dengan mempelajari dasar-dasar ilmu pengetahuan. Setelah beranjak dewasa ia
memilih pergi ke Nisyafur dan berguru pada Imam al-Haramain Abi al-Ma’ali al-
Juwaini. Selain itu, ia juga pergi ke Khurasan, karena kedua tempat itulah pusat dari
peradaban ilmu pengetahuan pada masa al-Ghazali.¥ Dari gurunya, Imam al-
Haramain, atas kecerdasan yang dimilikinya, ia mendapatkan gelar “babrun mughriq”.*

Adapun ilmu-ilmu yang dipelajari oleh al-Ghazali adalah teologi, filsafat,
sufisme, hukum Islam, logika dan ilmu-ilmu tentang alam. Oleh karena ilmu-ilmu
yang telah ia pelajari dan juga dalami, membuat pemikiran dan juga pandangannya
menjadi terpengaruh.” Selain gelar “babrun mughriq” yang ia dapatkan dari gurunya,
karena banyaknya keahlian yang dimiliki menjadikan ia mempunyai gelar-gelar

lainnya, yakni: Syaikh al-Suffiyin, Imam al-Murabbin, dan juga Hujjah al-Islan.

40 Nata, Pemikiran Para Tokobh, 83.
4 Nata, Pemikiran Para Tokob, 84.
42 al-Rasyid and Samsul Nizat, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Ciputat Press, 2005), 87.
43 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: PT Raja GRafindo Persada, 2005), 209.
4 Dijalaludin and Usman Said, Flksafat Pendidikan Islam (Jakarta: PT.Raja GRafindo Persada, 1994), 139.
4 Harun Nasution, Falsafat Dan Mistisme Dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), 43.
232 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

Karya Imam al-Ghazali

Dua karya al-Ghazali yang sangat fenomenal dari generasi ke generasi adalah

Magasid ~ al-Falasifah dan Tabafut ~al-Falasifah. Kedua kitab tersebut menunjukkan

tingginya penguasaan al-Ghazali terhadap ilmu filsafat.*

a.

€.

Ihya’ Ulnmiddin, sudah mengalami banyak percetakan ulang, di Bulaq dan dicetak
tahun 1269, 1279, 1282, dan 1289, kemudian Istanbul tahun 1321, ada juga
cetakan dari Teheran tahun 1293, dan yang terakhir cetakan oleh Dar Al-Qalam
Beirut tanpa keterangan tahun.

Ayynhal Al-Walad, dicetak ke dalam bentuk sebuah Majmu’ah di Kairo pada
tahun 1328, lalu pada tahun 1343 ke dalam bentuk Al-Jawahir Al-Ghawali min
Rasa“il Hujjatul Islam Al-Ghazali di Istanbul tahun 1305 H, di kota Qazan pada
tahun 1905 berbentuk terjemahan bahasa Turki oleh Muhammad Rasyid,
kemudian diterjemahkan juga oleh Hamer Yargestel di Vina tahun 1838 ke
dalam bahasa Jerman, dan terakhir diterjemahkan oleh Dr. Taufiq Shibagh ke
dalam bahasa Prancis di dalam Mansyurat Al-Aunsku tahun 1951 dengan
menggunakan judul Traite du Disciple.

Bidayah Al-Hidayah, terdapat beberapa cetakan di antaranya: cetakan di Bulaq
tahun 1287, di Kairo tahun 1277 dan 1303, ada juga di dalam Ta’liqat karya
Muhammad An-Nawawi Al-Jari di Kairo tahun 1308 H, Bulaq tahun 1309,
Lucknow tahun 1893, Kairo tahun 1306 dan 1326, Bombay tahun 1326, Kairo
tahun 1353 H, dan Kairo tahun 1985 Maktabah al-Qur’an dengan koreksi
Muhammad Utsman Al-Khasyat. Diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dan
Jerman.

Karya-karya lainnya seperti: Kimmiya As-Sa’adab, Al-lgtishod fi Al-I'tigod, Al-Basith
fi Al-Furu’, AI-Wasith, AI-Wajiz, Lubab An-Naghar, Ijam Al-Awwam ‘an Iim Al-
Kalam, Al-Mungidz min Adh-Dhalal, Talbis 1blis

Dan juga: Miyar Al-Timi, Al-Ma'arif Al-Agliah, Misykat Al-Anwar, AlMushtashfa,
Fatibat Al-Kitab, Mizan Al-‘Amal, Makatibn! Ghazali, Al-Khulashab fi 1lmil Figh, Al-

4 Ahmad Syat’i, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2005), 38.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 233
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

Mangal fi Timil Jadal, Ma khadul Khilaf, Tahsinul Ma'akhidz, Al-Mabadi wal Ghayat fi
Fannil Khilaf"” Dan masih banyak karyanya lagi.

Pemikiran al-Ghazali

Imam al-Ghazali bukanlah orang pertama yang mendapatkan julukan sufi.
Beliau juga bukanlah seorang perintis dan peletak pertama dasar ilmu tasawuf, karena
jauh sebelum beliau menulis karya-karya tasawufnya, sudah banyak ulama yang telah
berkonsentrasi pada ilmu tasawuf ini.

Bermula pada abad ke-2 H, banyak tokoh sufi yang muncul dan menulis
sebuah karya seperti: Haris al-Muhasibi (w. 243 H) yang memiliki karya al-Ri’ayah li
Huquq Allah. Terdapat juga seorang sufi bernama Abu Sa’id al-Kharraz (w. 277 H)
yang menulis sebuah karya alTharig ila Allah aw Kitab al-Sidg dan tokoh lainnya.
Adapun tasawuf pada abad ini berkembang menjadi sebuah mistisme dalam Islam,
dengan mencoba disandarkan pada teks al-Quran dan hadis.

Lalu, pada abad ke-3 H, mulai muncul tokoh-tokoh sufi yang menjadikan
model tasawuf menjadi tasawuf falsafi. Adapun tokohnya seperti al-Junayd yang
membicarakan  konsep  Tawhid-Fana-nlubiyyah, kemudian Abu Yazid yang
membicarakan tentang konsep ##had yang pada akhirnya di tangan seorang Muhyidin
Ibn ‘Arabi menjadi konsep wibdat al-wujud dan akhirnya dikenal sebagai model zasawnf
Sfalsaf.

Kemudian, di abad ke-4 H, karya-karya tasawuf semakin banyak. Tetapi
memunculkan model tasawuf yang berbeda dengan abad 3 H. Pada abad ini karya-
karya tasawuf lebih banyak berfokus pada fasawnf khulugi ‘amali, yakni tasawuf yang
memfokuskan pada cara untuk menyucikan hati, hidup sederhana, pembenahan
moral, dan juga aksetisme. Adapun tokohnya seperti Abu al-Qasim ‘Abd al-Karim
al-qushayri, yang memiliki sebuah karya al-Risalah al-Qushayriyah dan tokoh-tokoh
lainnya.

Abad ke-5 H, Al-Ghazali dengan Abd al-Qadir ibn Musa al-Jilani memiliki
karya seperti: Futub al-Ghayb, al-Fath al-Rabbani, Jala’ al-Khafir dan lain-lain. Al-Ghazali

47 Abdul Qoyum, Surat-SUrat al-Ghazali Terj. Haidar Bagir (Bandung: Mizan, 1985),13.
234 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

memiliki pemikiran yang berbeda dengan al-Jilani, jika al-Jilani lebih merujuk karya-
karya nya pada al-Qur’an dan Hadis dan pengalaman spiritualnya. Maka, al-Ghazali
merujuk karya nya zhya’ Ulumuddin pada konsep tauhid Husayn ibn Mansur al-Hallaj
dan asketisme al-Muhasibi. Karena tokoh-tokoh sufi tersebut lah (yang menjadi
rujukannya), yang pada akhirnya banyak mempengaruhi dan juga membentuk corak
pemikiran, serta pilihan hidup dari seorang Imam al-Ghazali. Dalam kitabnya itu,
terdapat beberapa bahasan tentang maqamat dan ahwaal , taubat, riyyadah,

tawwakkal, zuhud, serta qzma’ah.48

Konsep Pemikiran Imam Al-Ghazali Tentang Pendidikan

Al-Ghazali mengikuti paham empirisme dalam pemikirannya tentang
pendidikan. Hal tersebut dikarenakan al-Ghazali berpendapat bahwa pendidikan
sangat berpengaruh terhadap anak didik. Menurutnya, apa yang ada dalam diri anak-
anak sama dengan apa yang ia peroleh dari lingkungannya, baik dalam keluarga,
sekolah, maupun masyarakat. Ia berpendapat seperti itu karena menurutnya seorang
anak kecil hanyalah makhluk suci yang berhati bersih serta murni seperti sebongkah

permata yang sangat berharga.”

Tujuan Pendidikan

Imam al-Ghazali memiliki pendapat bahwa tujuan dari adanya sebuah
pendidikan adalah untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah Swt, bukan untuk
mendapatkan kedudukan di dunia dan hanya demi menghasilkan pundi-pundi uang.
Karena, apabila adanya pendidikan hanya untuk mencari pangkat dan kedudukan, hal
tersebut dapat menimbulkan iri, dengki dan permusuhan antar manusia. Pendapat
yang diutarakan oleh al-Ghazali sesuai jika dihubungkan dengan Kalamullah tentang
tujuan diciptakannya manusia di bumi ini, yakni:

o gyl 9) iy fo s g

Artinya: Dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka mengabdi
kepada-Kn (Q.S. al-Dzariyat: 56)

4 Abd. Mogsith Ghazali, “Corak Tasawuf Al-Ghazali Dan Relevansinya dalam Konteks Sekarang,” a/
Tabrirvol. 13, no.. 1, May 2013, 69-72.
4 Nata, Filsafat Pendidikan Islan, 211.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 235
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

Al-Ghazali dalam upaya mendidik anak memiliki pandangan khusus. Ia lebih
memfokuskan pada upaya untuk mendekatkan anak kepada Allah Swt. Sehingga
setiap bentuk apapun dalam kegiatan pendidikan harus mengarah kepada pengenalan
dan pendekatan anak kepada sang pencipta.”’ Jalan menuju tercapainya tujuan
tersebut akan semakin terbentang lebar bila anak dibekali dengan ilmu pengetahuan.
Sebagaimana dijelaskan dalam kitabnya:

“Sesunggubnya basil ithnu itn ialah mendekatkan diri kepada Allah Swt, Tuban
semesta Alam, menghubungkan diri dengan ketinggian malaikat dan berhampiran
dengan malaikat yang tingg....””"

Ilmu pengetahuan yang dimaksud diperoleh melalui pengajaran, oleh sebab

itu prinsip belajar yang ditanamkan dalam menguasai suatu ilmu pengetahuan
menurut al-Ghazali yaitu untuk memperkokoh agama dengan ftafaggub fiddin, hal
tersebut merupakan salah satu jalan mengantarkan pada Allah Swt. Banyak
keutamaan-keutamaan ‘Zafagqub fi ad-din beliau jelaskan dalam kitab bya ulumuddin
sebagai anjuran bahwa zafagqub fi ad-din merupakan peketjaan mulia.”

Jika diuraikan lebih terperinci, maka tujuan pendidikan yang digagas oleh al-
Ghazali ialah:

a. Mempelajari suatu ilmu sebagai wujud ibadah kepada Allah Swit.
b. Untuk membentuk budi pekerti yang baik.
c.  Untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat.”

Berdasarkan penjelasan tentang tujuan pendidikan di atas, seorang al-Ghazali
memandang bahwa dunia bukanlah suatu yang penting, karena tidak abadi dan dapat
rusak. Ia dengan sifat zuhudnya, merasa cukup dengan apa yang sudah ia peroleh di
dunia, tidak ingin muluk-muluk mengejar dunia, tetapi ia lebih banyak memikirkan
kehidupan kelak di akhirat, bekal apa yang telah persiapkan untuk menuju kehidupan
yang abadi. Orientasi pendidikan menurut al-Ghazali adalah mencapai kesempurnaan
sebagai manusia untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt dan meraih kebahagiaan

dunia dan akhirat. Ia juga berpendapat bahwa esensi dari tujuan pendidikan juga

0 Al-Ghazali, Ihya Ulnmunddin, Jilid 1. (Beirut: Dar Ibnu Hazm, 2005), 59.

St Al-Ghazali, Ihya Ulnmuddin, 13.

52 Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, 13

5 al-Rasyid and Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam, 87.

236 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

harus mampu membuat seorang anak tahu dan paham akan hukum Islam melalui

pelajaran dasar, yakni al-Quran dan hadis.

Guru dan Siswa

Al-Ghazali menghendaki kriteria seorang guru haruslah seseorang yang dapat
mencintai dan menyayangi siswanya, tidak terlalu mempermasalahkan berapa
bisyaroh (upah) yang akan ia terima, mampu menjadi seorang penasehat bagi
siswanya, motivator mereka untuk selalu bergerak maju. Selanjutnya, seorang guru
harus memahami apa potensi, bakat serta minat yang ada pada setiap individu
siswanya, karakter setiap individunya dan yang paling penting haruslah menjadi suri
teladan terbaik untuk semua  anaknya seperti perilaku Rasulullah dan para
sahabatnya. >*

Pada zaman sekarang, kriteria seorang guru yang dianjurkan oleh al-Ghazali
dianggap masih relevan dengan kriteria guru yang ada di Indonesia, bahwa seorang
guru bukan hanya harus baik dari segi norma dan akhlak, tetapi juga harus mumpuni
dari segi akademiknya dan profesional dengan pekerjaannya.

Tetapi, adanya krisis moralitas menjadi tantangan dalam pendidikan Islam di
Indonesia, dikarenakan seorang guru tidak menuntut ilmu secara ikhlas, tetapi untuk
memenuhi nafsu duniawi. Seperti halnya seorang guru yang sibuk mengurusi berkas-
berkas untuk menunjang sertifikasi, tetapi melupakan esensi mengajar yang
sebenarnya, lupa bahwa apa yang diterima oleh seorang siswa tergantung pada apa
yang disampaikan oleh gurunya.

Jadi, dengan melihat kembali kriteria yang telah ditulis oleh al-Ghazali,
diharapkan guru-guru harus lebih memperhatikan esensi mengajar dan memiliki
loyalitas tinggi terhadap ilmu pengetahuan dan proses pendidikan. Sehingga tidak
hanya mementingkan nafsu duniawi saja. Selain seorang guru, al-Ghazali juga
memikirkan tentang kriteria dari seorang siswa. Menurut beliau, sifat dan perilaku
yang hendaknya tercermin dalam diri anak didik, yakni, pertama, memiliki niat
bersungguh-sungguh dalam menuntut ilmu dan tidak melupakan meminta bimbingan

dari guru. Kedua, saling menyayangi dan tolong menolong antar sesama teman.

> M. Arifin, Filsafat Pendidikan Isiam (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), 103-104.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 237
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

Ketiga, mempelajari semua ilmu dengan serius dan bersungguh-sungguh, agar tidak
menyesal di kemudian hari.”

Apabila dihubungkan dengan konteks pendidikan Islam di Indonesia saat ini,
apa yang dikriteriakan oleh al-Ghazali bisa menjadi acuan bagi seorang siswa. Tentu

saja, ditambahkan dengan memiliki kreativitas serta semangat pendidikan yang tinggi.

Kurikulum

Al-Ghazali menyusun kurikulum pendidikan dengan memperhatikan ilmu-
ilmu agama serta akhlak yang akan sangat dibutuhkan oleh masyarakat. Zainuddin
dkk mengutip sebuah karya al-Ghazali, yakni ibya Ulnmuddin untuk mengetahui
pembagian ilmu pengetahuan. Adapun pembagiaannya adalah sebagai berikut:
1. Didasarkan pada tingkat kewajiban
2. Didasarkan pada sumber
3. Didasarkan pada fungsi sosial

Pertama, ilmu pengetahuan yang didasarkan pada tingkat kewajiban terdiri
dari dua hal, yakni bersifat fardu ‘ain dan fardu kifayah. Ilmu yang digolongkan pada
fardu ‘ain untuk dipelajari ialah ilmu-ilmu tentang menjalankan perintah Allah, seperti
sholat, zakat, haji. Selain itu, seseorang juga diwajibkan untuk mengetahui hal-hal
yang berbau maksiat dan juga pengetahuan-pengetahuan untuk mendapatkan derajat
tinggi di hadapan Allah Swt. *°

Kemudian, ilmu-ilmu yang digolongkan fardhu kifayah dalam mempelajarinya
yaitu setiap ilmu pengetahuan yang tidak dapat dikesampingkan jika untuk
menegakkan kesejahteraan dunia. Karena jika tidak mempelajarinya akan
mendapatkan banyak kesulitan-kesulitan dan juga kekacauan dalam kehidupan ini.

Kedua, yakni pembagian ilmu didasarkan sumbernya. Al-Ghazali memiliki
pendapat bahwa ilmu itu berasal dari dua sumber, yaitu ilmu syari’at yang terdiri dari
ilmu-ilmu pokok yang di dalamnya berisi ilmu-ilmu al-Qur’an, hadis Nabi, serta

pendapat-pendapat yang diutarakan oleh para sahabat-sahabat Nabi. Ilmu cabang di

5 Ramayulis and Nizar, Filsafat Pendidikan Lslam: Telaalh Sistem Pendidikan dan Para Tokobhnya, 273.
5 Mujahidin Muhayan, Jalan Menuju Penyucian Jiva Terj. Ihya’ Ulumuddin, cet 11. (Jakarta: Pene Pundi
Aksara, 2010), 7.
238 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

dalamnya berisi ilmu-ilmu yang mempelajari tentang figh, akhlak dan lain-lain.
Selanjutnya, ilmu pengantar yang di dalamnya berisi ilmu yang membahas tentang
gramatikal bahasa. Pembagian terakhir yaitu ilmu syaru’at; ilmu pelengkap yang di
dalamnya mencakup ilmu hadis, ilmu atsar, ilmu tafsir dan lain sebagainya.

Kemudian, ilmu-ilmu yang bukan syari’at. Terdiri dari ilmu-ilmu yang
menguntungkan / terpuji, seperti contoh: ilmu tentang kedokteran, tentang
perusahaan, ilmu pertanian, pertuakangan dan lain sebagainya. Bagian selanjutnya dari
ilmu yang bukan syari’at yaitu ilmu-ilmu yang tidak merugikan atau diperbolehkan
untuk mempelajarinya, diantaranya seperti ilmu tentang sastra, budaya, sejarah dan
lain-lain. Lalu, ilmu-ilmu yang merugikan / tercela yang tidak termasuk dalam syari’at
yakni mempelajari ilmu sihir, ilmu tenung dan lain sebagainya.”

Ketiga, pembagian terakhir dari kurikulum pendidikan yakni didasarkan pada
fungsi sosialnya. Menurut al-Ghazali, berdasarkan fungsi sosialnya, ilmu pengetahuan
dibagi menjadi dua yakni, ilmu pengetahuan terpuji (mabmudah) yang merupakan ilmu
pengetahuan yang bermanfaat bagi masyarakat dan juga tidak merugi jika
mempelajarinya. Lalu, ilmu pengetahuan tercela (madgmumah) yang merupakan ilmu-
ilmu yang dapat merugikan dan bahkan dapat merusak manusia.

Pembagian kurikulum yang diusung oleh al-Ghazali masih sangat relevan
dengan yang ada di Indonesia saat ini, dimana seorang hamba wajib mengetahui
tentang hukum-hukum syariat sesuai dengan aturan Allah,serta menjauhi hal-hal yang
dapat menjerumuskan diri pada maksiat dan zina. Pembagian ilmu yang bukan
merupakan syariat tetapi menguntungkan juga masih relevan, bahkan mengalami
perkembangan sesuai dengan perkembangan dan perubahan zaman. Dan di
Indonesia, selain ilmu sihir, ada juga ilmu santet yang tidak boleh dipelajari, karena

selain mendapat kerugian di dunia, juga dapat berpotensi musyik kepada Allah Swrt.

Metode Pendidikan
Al-Ghazali membuat klasifikasi sebuah metode pengajaran ke dalam dua
bagian, yakni: dikhususkan pada pembelajaran Agama dan dikhususkan pada

pembelajaran akhlak. Pertama, yang dikhususkan pada pembelajaran Agama, metode

57 Djalaludin and Said, Fllsafat Pendidikan Isian, 142—143.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021| 239
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

ini dianggap lebih sulit dari pada metode pendidikan umum lainya, dikarenakan
metode Agama fokus pada permasalahan keyakinan kepada Allah Swt. dan juga
kepribadian setiap individual siswa, yang mana pengajarannya yaitu tentang
pengetahuan aqidah. Dengan adanya metode pendidikan agama, diharapkan dapat
mengendalikan akal setiap siswa ketika melakukan proses pembelajaran, sehingga
tidak hanya berfokus pada rasio dan rasa saja dengan mengabaikan dzikir. Dengan
metode pendidikan agama seorang guru berharap siswanya memiliki kepribadian yang
sempurna, yang menjadikan agama sebagai pembimbing akal mereka dan dapat
menciptakan kehidupan yang seimbang.

Kedua, yang dikhususkan pada pembelajaran akhlak, menurut al-Ghazali
dapat diterapkan dengan nasihat, latthan dan pembiasaan yang tidak meninggalkan
ajaran Islam. Dalam membentuk kepribadian siswa dengan akhlak yang baik tentu
tidak dengan cara instan, harus bertahap dan berangsur-angsur agar mencapai sebuah
kesempurnaan. Al-Ghazali menghubungkan pendidikan akhlak ini dengan
pembahasan tentang jiwa. Karena menurutnya, sumber dari akhlak adalah tindakan-
tindakan nyata yang dilakukan oleh setiap individual yang merupakan wujud dari
sebuah jiwanya. Tetapi tindakan tersebut tidak berpengaruh pada jiwa individualnya.
Karena alasan di ataslah, menurut al-Ghazali adanya sebuah pendidikan akhlak itu
penting untuk memelihara jiwa seseorang. Metode pendidikan menurut al-Ghazali
ialah seperti di bawah ini:

a. Menghafalkan dasar-dasar agama mulai sejak dini

b. Setelah beranjak dewasa, mulai diajari dan dijelaskan serta difahamkan materi
yang dipelajari dan tidak lupa disertai dengan pendapat-pendapat yang rasional
yang dapat meningkatkan daya kritis anak didik.

Selain metode di atas, al-Ghazali juga menekankan tentang sikap dan tingkah
laku seorang pendidik (guru). Adapun metode mendidik yang dianjurkan oleh al-
Ghazali ialah seperti di bawah ini:

a.  Guru sebagai suri tauladan terbaik
b.  Guru harus menyayangi semua muridnya, tidak boleh pilih kasih di antara murid-
muridnya

240 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

c.  Guru harus paham setiap karakter individual siswanya

d.  Guru harus mendidik keimanan siswanya dengan tegas

e. Guru harus memberi semangat dan motivasi untuk semua siswanya

f.  Guru harus mengamalkan apa yang telah ia pelajari kepada siswanya

g.  Guru mengajarkan suatu pelajaran atau materi sesuai dengan kapasitas umur dan
intelektual siswanya

h.  Guru tidak boleh mengharapkan bisyaroh atau upah. **

Jadi, dapat disimpulkan bahwa metode pendidikan yang diusung oleh al-
Ghazali adalah metode yang berfokus pada peserta didik atau child / student
centered. Dengan metode tersebut menjadikan siswa sebagai fokus utama dari pada
gurunya. Di Indonesia sendiri metode student center juga masih sering digunakan,
seperti menggunakan metode konseling yang mana guru bertindak sebagai penasehat
dan pendengar segala sesuatu yang murid ceritakan. Dapat juga menggunakan
metode motivasi dan juga mendorong semangat untuk siswa yang mempunyai
kepercayaan diri rendah atau juga yang mempunyai kepribadian yang akan

merugikannya di kemudia hari.

Perbandingan antara Pemikiran Ibnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang
Pendidikan Islam

Konsep pendidikan yang diuraikan oleh Ibnu Khaldun dan al-Ghazali
sebenarnya memiliki beberapa persamaan, seperti penjelasan di atas jika pemikiran
filsafat yang dimiliki oleh al-Ghazali menjadi salah satu inspirasi pemikiran yang
dihasilkan oleh Ibnu Khaldun. Tetapi, baik persamaan maupun perbedaan yang
muncul tetap dapat dibandingkan karena adanya perubahan zaman yang pasti sangat
berpengaruh pada sistem pendidikan. Berikut ini akan penulis uraikan perbandingan
antara pemikiran-pemikiran Ibnu Khaldun dan al-Ghazali tentang pemikiran
pendidikan Islam serta relevansinya di pendidikan Indonesia saat ini.

Pertama, tentang pengertian pendidikan, menurut Ibnu Khaldun pendidikan
adalah suatu penerangan ilmu pengetahuan dan juga ketrampilan yang bertujuan

untuk memperoleh rizki untuk kemajuan tiap individual di lingkungan masyarakatnya.

8 Muzayyin Atifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2005), 94.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 241
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

Sedangkan menurut al-Ghazali, pendidikan adalah sesuatu yang sangat berpengaruh
pada diri seorang anak, karena sesuatu yang tumbuh dan berkembang dalam sifat dan
sikapnya ialah hasil dari apa yang ditanamkan oleh orang tua dan gurunya.

Jika dikaitkan dengan pendidikan Indonesia saat ini, kedua pendapat tersebut
adalah suatu yang benar dan juga dapat diterapkan dengan baik. Karena orang tua
adalah madrasah pertama bagi setiap anaknya, apa yang ia lakukan merupakan apa
yang ia terima dan pahami dari orang tuanya. Begitupun pendapat Ibnu Khaldun
bahwa pendidikan digunakan untuk memperoleh rizki, karena jika kita tidak
mempunyai ilmu pengetahuan dan juga keterampilan, maka hanya akan menjadi
beban di masyarakat dan juga akan tertinggal dari perkembangan zaman. Dalam UU
RI no. 20 tahun 2003 pasal 1 juga dijelaskan bahwa, “pendidikan merupakan sebuab sadar
dan terencana untuk mewnjudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik
secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk  memiliki - kekuatan spiritual - agama,
pengendalian diri, akblak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa
dan negara » 29

Kedua, tentang tujuan pendidikan yang diutarakan oleh Ibnu Khaldun bahwa
tujuan dari pendidikan adalah untuk mengembangkan keterampilan individu di setiap
bidang keilmuwan, menguasai keterampilan tersebut secara maksimal dan
profesional, dan memiliki pola pikir yang bagus dan maju. Ibnu Khaldun mempunyai
pemikiran bahwa kepribadian yang dimiliki oleh seseorang dipengaruhi juga oleh
lingkungan sekitar, serta adat istiadat yang berlaku. Lalu, menurut al-Ghazali, tujuan
pendidikan ialah sebagai ajang untuk selalu dekat dengan Tuhan, bukan untuk
mendapatkan tahta tinggi di dunia yang berujung hanya untuk mengumpulkan pundi-
pundi uvang saja. Yang dimaksutkan oleh al-Ghazali adalah ilmu agama tidak boleh
digunakan untuk kepentingan duniawi saja, tetapi jika ilmu-ilmu umum non agama
dapat digunakan untuk kepentingan duniawi, karena jika tidak mementingkan dunia
sama sekali kita akan menjadi masyarakat yang tertinggal dari perubahan zaman yang

sangat pesat ini.

> UU RI Tahun 2003 Pasal 1 Tentang Sistem Pendidikan Nasional
242 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

Pendapat yang diutarakan oleh Ibnu Khaldun dan al-Ghazali masih relevan
jika digunakan di Indonesia, yakni tujuan dari sebuah pendidikan tidaklah selalu
berfokus pada banyaknya ilmu pengetahuan yang diperoleh, tetapi juga pada seni
keterampilan dan keahlian yang dapat sangat berguna di masyarakat. Untuk pendapat
al-Ghazali memang benar bahwa tujuan pendidikan salah satunya untuk
mendekatkan diri kepada Allah, selain itu juga untuk menumbuhkan kecerdasan
spiritual dan juga moral dalam diri setiap individual. Tetapi al-Ghazali tidak
mempunyai pemikiran untuk menistakan dunia, melainkan menjadikan apa yang ada
di dunia ini untuk mencapai tujuan akhiratnya, bukan malah terlena dengan apa yang
ada di dunia dan melupakan kehidupan kekal di akhirat esok. Pemikiran kedua tokoh
ini tentang tujuan dari pendidikan dapat diambil hikmahnya agar manusia selain
menjadi pribadi yang mempunyai pengetahuan tinggi dan juga keahlian, juga tidak
lupa untuk selalu mendekatkan diri kepada sang Pencipta.

Pendidikan memiliki kedudukan yang sangat penting dalam kehidupan
manusia.” Kepentingan tersebut guna mencapai tujuan yang ingin dicapai. Di
Indonesia tujuan yang ingin dicapai dalam pendidikan secara eksplisit dirumuskan
dalam UU RI No 20 Tahun 2003 Bab II Pasal 3. Dalam ketetapan Undang-Undang
tentang sistem pendidikan, dirumuskan bahwa tujuan dan fungsi pendidikan adalah
membentuk manusia Indonesia seutuhnya yang kata kuncinya adalah beriman dan
bertaqwa berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri dan menjadi warga
negara yang demokratis serta bertanggung jawab.”' Jika ditilik lebih dalam, dimensi
“keutuhan manusia” dalam UU tersebut terdiri dua bagian yang saling terkait.
Dimensi tersebut adalah dimensi religius dan sosial pada bidang kecakapan,
kemandirian, kewarganegaraan yang demokratis serta bertanggung jawab. Maka,
dalam upaya pencapaian manusia yang utuh, memerlukan sistem pendidikan yang
benar.

Pelaksanaan pendidikan Islam di Indonesia selama ini lebih menitikberatkan
kepada aspek kognitif. Sementara aspek kognitif yang merupakan potensi akal hanya

merupakan satu bagian dari kepribadian manusia. Akibatnya, pendidikan kurang

60 Zainuddin Fanani, Pedoman Pendidikan Modern (Jakarta: Arya Surya Perdana, 2010), 5.
61 UURI No.mor 20 Pasal 3 Tentang Sistem Pendidikan Nasional
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 243
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

berhasil melahirkan owufcome yang berakhlak mulia dan bertanggung jawab
sebagaimana yang dicita-citakan dalam tujuan pendidikan. Pendidikan Islam dewasa
ini mendapat sorotan yang tajam dari sebagian masyarakat, terutama terhadap
pelaksanaan pendidikan Islam di sekolah-sekolah sebagai lembaga pendidikan formal.

Hal ini didasari oleh adanya fenomena sosial berupa banyaknya perilaku
penyimpangan moral seperti praktek KIKN, politik praktis pragmatis, konflik SARA
dan sebagainya, yang pelakunya justru dilakukan oleh kaum terpelajar dan merupakan
output dari lembaga pendidikan Islam. Fenomena ini pada gilirannya menimbulkan
pandangan bahwa pendidikan Islam hanya sekedar #ransfer of knowledge saja, tanpa
mampu melakukan #ransfer of values dan internalization of values.” Untuk itu, pendidikan
Islam di Indonesia perlu melakukan reorientasi terhadap tujuannya. Disebut
reorientasi karena konsep dasar tentang tujuan pendidikan Islam telah jelas,
sebagaimana pandangannya tentang manusia di atas. Dalam hal ini, perlu dibangun
kembali paradigm holistic-integralistik. Paradigma ini memandang pendidikan sebagai
sarana untuk mengembangkan potensi manusia secara utuh. Manusia dipandang
sebagai kesatuan yang bulat, yakni kesatuan jasmani-ruhani, kesatuan makhluk
pribadi, makhluk social dan makhluk Tuhan, kesatuan melangsungkan,
mempertentangkan dan mengembangkan hidupnya. Dengan paradigma ini, maka
tujuan pendidikannya akan mengintrodusir terbentuknya manusia seutuhnya dan
masyarakat seutuhnya.” Namun yang terpenting dari semua itu adalah kebijakan
pendidikan dan pelaksanaannya mestinya tetap mengacu kepada konsep dasar tentang
hakikat manusia tersebut. Di sinilah diperlukannya konsistensi antara teori dengan
praktek.

Ketiga, tentang guru dan siswa menurut Ibnu Khaldun dan juga al-Ghazali
memiliki beberapa kesamaan. Menurut Ibnu Khaldun, guru adalah seseorang yang
memiliki wawasan luas, berkepribadian baik, dan juga mempunyai sifat lemah lembut

yang tidak meninggalkan ketegasan. Lalu menurut al-Ghazali guru haruslah mencintai

02 Muhammad Kosim, Pewikiran Pendidikan Isiam Ibn Khaldun; Kritis, Humanis dan Religins (Jakarta:
Rineka Cipta, 2012), 128.
63 Ali Maksum and Luluk Ruhendi, Paradignm Pendidikan Universal di Era Modern dan Post Modern, Mencari
“Viisi Barn” Atas ‘Realitas Barn” Pendidikan Kita (Yogyakarta: Ircisod, 2004), 186-187.
244 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

semua siswanya, menjadi penasehat yang baik, dan menjadi motivator, serta tidak
selalu mempermasalahkan upah yang akan diterima. Selain itu guru juga harus
memahami setiap karakter yang dimiliki oleh siswanya dan juga menjadi suri tauladan
yang baik.

Kriteria guru yang dianjurkan oleh Ibnu Khaldun dan juga al-Ghazali sangat
relevan sekali jika diterapkan pada guru di Indonesia, karena apabila seorang guru
tidak mempunyai wawasan yang luas, maka siswanya tidak akan percaya padanya, dan
juga jika ia tidak menjadi contoh yang baik, bagaimana siswanya dapat menjadi siswa
yang baik juga. Karena kebanyakan dari siswa itu meniru apa yang dilakukan oleh
gurunya, karena guru adalah idola bagi setiap siswanya.

Kemudian pendapat Ibnu Khaldun tentang seorang siswa adalah seorang
yang belum tumbuh dewasa, baik dari segi fisik maupun mentalnya. Jadi guru
mempunyai banyak peluang untuk mengembangkannya. Sedangkan menurut al-
Ghazali, seorang siswa haruslah saling tolong menolong dan menyanyangi, belajar
dengan sungguh-sungguh dan tidak melupakan bimbingan guru. Kedua pendapat
tersebut masith sangat relevan jika digunakan di Indonesia, karena dengan
mengkombinasikan kedua kriteria tersebut akan mewujudkan siswa yang baik dan
juga berwawasan luas. Untuk itu, pelaksanaan pendidikan hendaknya mencerdaskan
masyarakat, tanpa diskrimisasi terhadap kaum yang lemah. Sebaliknya, masyarakat
dituntut untuk berperan aktif dalam mengawasi, mendukung dan memberikan
kontribusi yang berarti dalam peningkatan kualitas pendidikan Islam di Indonesia.®*
Dalam undang-undang, pernyataan tentang siswa terdapat dalam UU RI no. 20 tahun
2003 pasal 12, setiap siswa mempunyai beberapa hak yang dapat diterimanya, dan
mereka juga berkewajiban untuk mengikuti beberapa aturan yang sudah ditetapkan,
sesuai dengan norma-norma pendidikan.65 Sedangkan untuk seorang guru juga
terdapat beberapa hak dan kewajiban yang dapat diterima dan dilakukan, seperti

dalam UU RI no. 20 tahun 2003 pasal 39-44, yaitu setiap guru hendaknya dapat

4 Kosim, Pemikiran Pendidikan Islan 1bn Khaldun; Kritis, Humanis dan Religins, 146.
® UURI No.mor 20 Pasal 12 Tentang Sistem Pendidikan Nasional
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 245
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

menciptakan kondisi kelas yang menyenangkan, dialogis, dapat memberi teladan yang
baik dan dapat menjaga nama baik yang telah disematkan kepadanya.66

Keempat, dari segi kurikulum, menurut Ibnu Khaldun dibagi menjadi dua
tingkatan, yakni tingkatan pemula dan tingkatan lanjutan. Pada tingkatan pemula,
anak hanya difokuskan untuk mempelajari al-Quran dan hadis sebagai landasan ajaran
agama Islam, juga di dalamnya banyak pelajaran tentang akidah, keimanan, akhlak,
yang mempunyai peran penting sebagai dasar ajaran untuk perkembangan fisik dan
psikis anak serta juga budi pekerti mereka. Pada tingkatan lanjutan, anak mulai diajari
bermacam-macam ilmu pengetahuan, mulai dari ilmu-ilmu asli (hadis, al-Qut’an,
kalam, dll) dan juga ilmu turunan (kedokteran, logika, astronomi, pertanian, dll).
Kemudian klasifikasi ilmu menurut Ibnu Khaldun juga dibagi menjadi dua, yakni
yang berhubungan dengan rasio (‘agliyah) dan juga berhubungan tekstual (nagliyah).
Yang dimaksud berhubungan dengan rasio yaitu ilmu tersebut merupakan hasil
pemikiran dari manusia yang dilakukan secara mendalam, termasuk diantaranya ialah
ilmu manthiq, fisika, metafisika. Lalu, ilmu yang berhubungan dengan tekstual yaitu
ilmu yang disandarkan pada sebuah informasi yang sudah jelas syari’atnya sesuai
dengan yang telah ditetapkan, termasuk diantaranya ialah ilmu tafsir, ushul figh dan
lain-lain.

Kemudian, kurikulum pendidikan menurut al-Ghazali dibagi menjadi tiga,
yakni didasarkan pada tingkat kewajibannya, didasarkan pada sumber dan didasarkan
pada fungsi sosial. Bagian perrtama, Ilmu yang didasarkan pada kewajiban untuk
mempelajarinya dibagi menjadi dua, yakni ilmu yang digolongkan fardu ‘ain seperti
pengetahuan tentang sholat, zakat, haji, dan ilmu yang digolongkan pada fardu
kifayah ialah seperti ilmu untuk menegakkan kesejahteraan dunia. Bagian kedua, ilmu
yang didasarkan pada sumbernya, yaitu ilmu yang tergolong pada ilmu-ilmu syari’at
seperti ilmu yang mengandung ajaran al-Qur’an dan hadis. Lalu, ilmu yang tergolong
bukan ilmu-ilmu syari’at seperti ilmu tentang kedokteran, perusahaan, pertanian, ilmu

sastra, ilmu sejarah dan lain-lain. Bagian ketiga, ilmu yang didasarkan pada fungsi

% UURI No.mor 20 Pasal 39-44 Tentang Sistem Pendidikan Nasional
246 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

sosialnya, yakni ilmu yang memiliki manfaat (terpuji) dan ilmu yang merugikan
(tercela).

Dari dua pendapat yang diutarakan oleh Ibnu Khaldun dan al-Ghazali
tentang kurikulum pendidikan, keduanya hampir sama hanya berbeda dalam
pengklasifikasiannya. Keduanya juga masih relevan digunakan oleh setiap jenjang
pendidikan di Indonesia. Di mana pada awal tingkatan seorang anak diberi
pemahaman tentang dasar agama terlebih dahulu yakni al-Qur’an dan hadis, untuk
memperkuat iman mereka serta memperbaiki akhlaknya. Setelah itu disetiap jenjang
pendidikan, anak akan menambah ilmu-ilmu yang akan mereka pelajari, dari
madrasah ibtidaiyyah, madrasah tsanawiyah, madrasah Aliyah dan terakhir di jenjang
perkuliahan. Semua materi yang dipelajari pasti sesuai dengan pilihan yang diambil,
baik itu IPA, IPS, Bahasa, Agama, dan berlanjut menjadi spesialisasi, seperti
kedokteran, guru, administrasi, akuntan, ahli bahasa dan lain sebagainya. Hal tersebut
juga dijelaskan dalam Undang-Undang RI no. 20 tahun 2003 pasal 36 ayat 3,
“knrikulum  disusun  sesuai dengan jenjang pendidikan dalam kerangka INKRI dengan
memperbatikan: (1) peningkatan iman dan takwa, (2) peningkatan akhlak mulia, (3)
peningkatan potensi, kecerdasam dan minat peserta didik, (4) keragaman potensi daerah dan
lingkungan, (5) tuntutan pembangunan daerah dan nasional, (6) tuntutan dunia kerja, (7)
perkembangan ilmu pengetabuan, teknologi dan senz, (8) agama, (9) persatuan perkembangan
global, dan (10) persatuan nasional dan nilai-nilai kebangsaan. 57

Seperti  perkembangan pendidikan di Indonesia, walaupun lembaga
pendidikan terbagi dua: sekolah berciri khas agama, seperti MI, MTs, MA, IAIN dan
sekolah umum, seperti SD, SMP, SMA, UI, hendaknya memperkenalkan paradigma
ini sejak awal. Jika paradigm semacam ini sudah tertanam, maka para pelajar di
seckolah agama akan dituntut kreativitasnya untuk mengenal lebih jauh lagi tentang
ilmu alam atau yang bersifat sains dan teknologi, schingga ia mampu beradaptasi
dengannya. Sebaliknya, mereka yang menuntut ilmu di sekolah umum akan
menguasai suatu ilmu dengan tetap menemukan kebenaran hakiki artinya, ilmu yang

dikuasainya tidak menyebabkan dan mengantarkannya kepada kekafiran, tetapi justru

®” UURI No.mor 20 Pasal 36 ayat 3 Tentang Sistem Pendidikan Nasional
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 247
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

kepada tingkat yang mulia yaitu beriman dan berilmu. Ketika ia mengkaji tentang
alam, seyogyanya ia berpikir siapa yang menjadikan itu semua. Ketakjubannya
terthadap penemuan-penemuan ilmiah, semakin membuat ia mengenal kebesaran
Tuhannya.”

Kelima, metode pendidikan menurut Ibnu Khaldun yaitu metode yang
digunakan untuk mendidik anak kecil, remaja, hingga dewasa dengan cara bertahap
dan juga diperinci di setiap materinya. Selain itu, guru juga dapat menggunakan media
atau sarana untuk menunjang pembelajaran, melakukan kegiatan luar kelas atau widya
wisata untuk menunjang pengetahuan siswa akan dunia luar, dan siswa juga dapat
berinteraksi langsung dengan alam sekitar, selanjutnya diharapkan guru tidak
menggunakan cara dengan mencampur beberapa imu pengetahuan di satu
pertemuan atau satu waktu, dan yang terakhir adalah memberi sangsi jika siswa
memang melakukan kesalahan, tetapi sangsi tersebut untuk mendidik mereka, bukan
untuk unjuk kekerasan kepada siswa.

Kemudian, metode pendidikan yang dianjurkan oleh al-Ghazali dibagi
menjadi dua, yakni yang dikhususkan pada pembelajaran agama dan yang
dikhususkan pada pembelajaran akhlak. Yang maksud dengan pembelajaran agama
yaitu metode yang pengajarannya difokuskan pada pengetahuan aqidah. Tujuan dari
metode pendidikan akhlak ialah agar setiap individual siswa memiliki kepribadian
yang sempurna, dengan menjadikan agama sebagai pembimbing akal yang kelak dapat
menimbulkan kehidupan yang seimbang. Lalu, yang dimaksud dengan pembelajaran
akhlak ialah penerapan nasihat, latihan serta pembiasaan diri dengan tidak
meninggalkan ajaran Islam. Adanya metode ini dikarenakan untuk membentuk akhlak
yang baik di setiap diri seseorang tidak dapat dengan menggunakan cara instan,
melainkan dengan bertahap dan berangsur-angsur untuk mendapatkan hasil yang
sempurna.

Menurut kedua pendapat tokoh tersebut, penggunaan metode pendidikan
yaitu untuk membentuk pribadi siswa yang beriman, berakhlak, serta berwawasan

luas. Meskipun secara metode berbeda antara Ibnu Khaldun dan al-Ghazali, tetapi

08 Muhammad Kosim, Integrase Imn Umum dan Agama (Harian Haluan, 2005), 5.
248 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

keduanya dapat dikombinasikan menjadi satu dan menjadi sebuah metode pendidikan
yang berintegrasi tinggi. Jadi, seorang siswa dapat menerima pembelajaran agama
untuk memperkuat akidah mereka, lalu mendapatkan pendidikan akhlak untuk
memperbaiki budi pekerti mereka hingga menjadi baik dan sempurna, dan kedua
metode tersebut dapat diberikan secara bertahap dan berangsur-angsur. Selain itu,
dapat juga menggunakan sarana atau media agar menunjang pengetahuan,
menghilangkan kebosanan mereka dan dapat mengeksplorasi dunia luar untuk
menambah wawasan.

Pelaksanaan pendidikan Islam di Indonesia selama ini masih butuh
pembenahan dan pengembangan metode mengajar. Pemikiran Ibnu Khaldun yang
perlu mendapat perhatian untuk pengembangan metode pendidikan Islam di
Indonesia adalah metode hafalan dan belajar al-Qur’an. menyikapi persoalan ini,
tampaknya perlu dilakukan rekonstruksi kurikulum dengan memberikan perhatian
yang besar terhadap bidang studi Bahasa Arab ke dalam kurikulum yang dimulai sejak
usia dini. Setiap generasi muslim hendaknya dibekali dengan pelajaran Bahasa Arab.
Dalam hal ini para guru mengembangkan metode yang tepat guna untuk
mengajarkannya.”

Metode-metode yang diungkapkan oleh kedua tokoh tersebut sangat relevan
apabila diterapkan di Indonesia, dan juga sudah banyak instansi yang menerapkannya.
Jadi, dengan menggunakan metode-metode tersebut, diharapkan siswa mempunyai
keimanan yang kuat, akhlak yang baik, serta wawasan yang luas, agar tidak

tersingkirkan di setiap perubahan zaman yang terjadi.

Kesimpulan

Menurut Ibnu Khaldun pendidikan adalah suatu penerangan ilmu
pengetahuan dan juga keterampilan yang bertujuan untuk memperoleh rizki untuk
kemajuan tiap individual di lingkungan masyarakatnya. Sedangkan tujuan pendidikan
adalah untuk mengembangkan keterampilan individu di setiap bidang keilmuwan,
menguasai keterampilan tersebut secara maksimal dan profesional dan memiliki pola

pikir yang bagus dan maju. Selanjutnya, guru menurut Ibnu Khaldun adalah

0 Kosim, Pemikiran Pendidikan Isian 1bn Khaldun; Kritis, Humanis Dan Religins, 142.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 249
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

seseorang yang memiliki wawasan luas, berkepribadian baik dan mempunyai sifat
lemah lembut dengan tanpa meninggalkan ketegasan, dan siswa adalah seorang yang
belum tumbuh dewasa baik dari segi fisik maupun mentalnya, jadi guru mempunyai
banyak peluang untuk mengembangkannya. Dari segi kurikulum pendidikan, Ibnu
Khaldun membagi menjadi dua, yaitu yang berhubungan dengan rasio dan yang
berhubungan dengan tekstual. Terakhir, tentang metode pendidikan yang diuraikan
oleh Ibnu Khaldun lebih lengkap, dimulai dengan menggunakan cara bertahap serta
pengulangan untuk memperdalam ingatan siswa, menggunakan sarana untuk
menunjang pengetahuannya, melakukan eksplorasi alam untuk beriteraksi langsung
dengan alam sekitar, tidak mencampurkan banyak ilmu dalam satu waktu pelajaran
dan memberikan sangsi sebagai motivasi siswa, bukan bentuk dari kekerasan.
Menurut al-Ghazali, pendidikan adalah sesuatu yang sangat berpengaruh pada
diri seorang anak, karena apa yang ada dalam dirinya sesuai dengan yang ditanamkan
oleh lingkungan sekitarnya, baik keluarga, sekolah, maupun masyarakatnya..
Sedangkan tujuan pendidikanya ialah untuk tidak menggunakan ilmu agama demi
kepentingan duniawi saja, tetapi jika ilmu-ilmu umum non agama dapat digunakan
untuk kepentingan duniawi, karena jika tidak mementingkan dunia sama sekali kita
akan menjadi masyarakat yang tertinggal dari perubahan zaman yang sangat pesat ini.
Kemudian kriteria seorang guru menurut al-Ghazali guru haruslah mencintai semua
siswanya, menjadi penasehat yang baik, dan menjadi motivator, serta tidak selalu
mempermasalahkan upah yang akan diterima. Selain itu guru juga harus memahami
setiap karakter yang dimiliki oleh siswanya dan juga menjadi suri tauladan yang baik.
Kemudian, menurutnya, seorang siswa haruslah saling tolong menolong dan
menyanyangi, belajar dengan sungguh-sungguh dan tidak melupakan bimbingan guru.
Dari segi kurikulum, al-Ghazali lebih terperinci dalam mengklasifikasikan ilmunya.
Yaitu didasarkan pada kewajiban mempelajari ilmu, didasarkan pada sumber ilmu dan
didasarkan pada fungsi sosial ilmunya. Yang terakhir, metode pendidikan yang
diuraikan oleh al-Ghazali dibagi menjadi dua yaitu metode pendidikan agama untuk
memperdalam aqidah dan keyakinan siswa kepada Allah dan metode pendidikan
akhlak untuk memperbaiki akhlak siswa. Metode tersebut diberikan secara berkala

250 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shitley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnu Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islam dan Relevansinya

dan bertahap untuk mendapat hasil yang sempurna. Antara pemikiran pendidikan
Ibnu Khaldun dan Imam al-Ghazali memilki relevansi yang sangat besar terhadap
pendidikan di Indonesia saat ini, seperti yang telah diuraikan penulis di atas. Selain
itu, pemikiran kedua tokoh ini juga dapat menjadi acuan untuk memperbaiki semua
kalangan dalam pendidikan, baik itu guru, murid, maupun manajemennya.
Diharapkan dengan menerapkan cara-cara dan juga nasihat-nasihat yang telah

diuraikan di atas, dapat memperbaiki lagi sistem pendidikan yang ada di Indonesia.

Referensi
Al-Ghazali. 2005. Ihya Ulumuddin. Jilid 1. Beirut: Dar Ibnu Hazm.

Ali, A. Mukti. 1970. Ibnu Khaldun Dan Asal-Usul Sosiologinya. Y ogyakarta: Yayasan
Nida.

al-Rasyid, and Samsul Nizar. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Ciputat Press.

Al-Syaibani, and Omar Muhammad Al-Toumy. 1979. Filsafat Pendidikan Islam, Ter.
Hasan Langgulung. Jakarta: Bulan Bintang.

Arifin, Muzayyin. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT. Bumi Aksara.

At-Toumy. 1989. Manusia Dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi Dan Pendidikan.
Pustaka al-Husna.

Djalaludin, and Usman Said. 1994. Fllsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT. Raja
GRafindo Persada.

Fanani, Zainuddin. 2010. Pedoman Pendidikan Modern. Jakarta: Arya Surya Perdana.

Ghazali, Abd. Mogsith. “Corak Tasawuf Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam
Konteks Sekarang.” a/-Tabrir, vol 13, no. 1 (May 2013).

Hasyim, Hafidz. 2012. Watak Peradaban Dalam Epistemologi 1bnu Khaldun. Y ogyakarta:
Pustaka Belajar.

Hidayat, Yayat. “Pendidikan Dalam Prespektif Ibnu Khaldun.” STITNU a/-Farabi
Pangandaran (n.d.).

Juwariyah. “Ibnu Khaldun Dan Pemikirannya Tentang Filsafat Pendidikan.” Jurmal
Kependidian Isiam Vol 4, No. 1 (2008).

Khaldun. 1993. Abdurrahman Ibnu. Mugaddimah Ibn Khaldun. Beirut: Dar Al-Kitab
Al-Tlmiyah.

Khaldun. 1986. Ibnu. Mugaddimah, Tery. Akbmad Thoba. Cet 1I. Jakarta: Pustaka
Firdaus.

Kosim, Muhammad. 2012. Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Khaldun, Kritis, Humanis Dan
Religins. Jakarta: Rineka Cipta.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021 | 251
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



Shirley Khumaida, Rachma Nika Hidayati
Perbandingan Pemikiran 1bnn Khaldun dan Al-Ghazali tentang Pendidikan Islan: dan Relevansinya

M. Arifin. 1991. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Maksum, Ali, and Luluk Ruhendi. Paradignm Pendidikan Universal Di Era Modern Dan
Post Modern, Mencari “Visi Baru” Atas ‘Realitas Baru” Pendidifan Kita.
Yogyakarta: Ircisod, 2004.

Mufid, Ahmad Irfan, and Suwidi. “Mengungkap Polittk Kekuasaan Dalam
Modernisasi Pendidikan Islam Di Indonesia Melalui Kajian Historis.”
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam Vol 9, no. No 1 (February 2016).

Muhayan, Mujahidin. 2010. Jalan Menuju Penyucian Jiwa Terj. Ihya’ Ulnmuddin. Cet 11.
Jakarta: Pene Pundi Aksara.

Nahrowi, Moh. “Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Ibnu Khaldun.” Jurmal
Falasifa Vol 9, no. No 2 (September 2018).

Nasrowi, Bagas Mukti. “Konsep Pendidikan Islam Prespektif Kitab Muqaddimah
Ibnu Khaldun.” Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Vol 8, No. 2 (December 2017).

Nasution, Harun. 1978. Falsafat Dan Mistisme Dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang.
Nata, Abuddin. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT.Raja GRafindo Persada.

. 2003. Pemikiran Para Tokoh Pemikiran Islam. Jakarta: PT. Raja GRafindo
Persada.

Qoyum, Abdul. 1985. Surat-Surat al-Ghazali Tery. Haidar Bagir. Bandung: Mizan.

Ramayulis, and Samsul Nizar. 2011. Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Sistem Pendidikan
Dan Para Tokobnya. Jakarta: Kalam Mulia.

Rohmah, Siti. “Relevansi Konsep Pendidikan Islam Ibnu Khaldun Dengan
Pendidikan Modern.” Forum Tarbiyah Vol. 10, No. 2 (December 2012).

Sulaiman, fathiyyah Hasan. 1987. Pandangan Ibnu Khaldun Tentang Iinu Dan Pendidikan,
Terj. Herry Noer Ali. Bandung: CV. Diponegoro.

Syafe’i, Imam. 1992. Konsep Guru Menurnt Al-Ghazali. Cet ke-10. Yogyakarta: Duta
Pustaka.

Syar’i, Ahmad. 2005. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus.
Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan Nasional

Wafi, Ali Abdul Wahid. 1985. 1bnu Khaldun Riwayat Dan Karyanya. Jakarta: Grafiti
Pressl.

Wajdi, Muh. Barid Nuzaruddin. “Pendidikan Ideal Menurut Ibnu Khaldun Dalam
Muqaddimah.” Jurnal Ientera Vol 1, No. 2 (September 2015).

252 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 14, Nomor 2, Agustus 2021
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579; 212-252



