IMPLEMENTASI NILAI-NILAI KE-NU-AN
DI DESA SELOKBESUKI LUMAJANG

Sayyidi
Sekolah Menegah Kejuruan Syarifuddin Lumajang, Indonesia
E-mail: sayyidi.syadid@gmail.com

Salman Al-Farizi
Dinas Kearsipan dan Perpustakaan Lumajang, Indonesia
E-mail: sa8549772@gmail.com

Abstrak: Saat semua berdebat boleh atau tidak, Nahdlatul Ulama sudah cukup alam
merumuskan pikiran dan prinsip-prinsipnya. Pilihannya adalah moderat yakni perpaduan
antara fawassuth, i'tidal, dan tawazun ini juga mencerminkan tradisi NU yang dalam secara
kultural bersikap mempertahankan tradisi lama yang baik, menerima hal-hal baru baru
yang lebih baik, tidak bersikap apriori dalam menerima salah satu di antara keduanya,
dan lain sebagainya. Inilah maksud dari adagium “@/-mubafazhab “ala al-qadin ash-shalih dan
al-akhdzn bi al-jadid al-ashlah ( memelibara tradisi lama yang masib baik/ relevan dan mengambil
hal-hal baru yang lebih baik)”. Dengan demikian, secara konseptual NU memilih jalan
moderat dan terbuka (inklusif) dalam mengamalkan ajaran agama. Lahirnya berbagai
ckspresi-ekspresi ritual yang nilai instrumentalnya produk budaya lokal, sedangkan
muatan materialnya bernuansa religius Islam adalah sesuatu yang wajar dan sah adanya
dengan syarat akulturasi tersebut tidak menghilangkan nilai fundamental dari ajaran
agama. Lokasi penelitian adalah Desa Selokbesuki Lumajang. Kesimpulan dari penelitian
ini adalah keteguhan masyarakat untuk tetap menjalankan tradisinya sesuai dengan
prinsip dan ajaran Ahlussunnah Wal Jamaah.

Kata kunci: Implementasi dan Nilai-Nilai Ke-NU-an

Pendahuluan

Ahlus Sunnah wal Jama’ah menurut KH. Hasyim Asy’ari yang dikutip oleh Lathiful Khuluq
adalah ulama’ dalam bidang tafsir al-Qur’an, Sunnah Rasul dan Fiqih yang tunduk pada tradisi
Rasul dan Khulafaur Rasyidin. Selanjutnya beliau menyatakan bahwa ulama’ tersebut sampai
sekarang adalah mereka yang mengikuti mazhab Maliki, Hanafi, Syafi’i dan Hambali.'

Salah satu ormas keagamaan yang kemudian menformulasikan ajaran ASWAJA sebagai
dasar ajaran agamanya adalah Nahdhatul Ulama (NU). Nahdlatul Ulama’ (NU) adalah sebuah
organisasi kemasyarakatan (ormas) Islam terbesar di Indonesia bahkan di dunia. NU termasuk
ormas yang tua di Indonesia, didirikan pada 31 Januari 1926 M. sebagai faham keagamaan, NU
sebenarnya sudah berusia ratusan tahun, setua usia Islam di Indonesia. NU sebagai ajaran biasa
disebut NU kultural, yaitu penganut ajaran Ahlussunnah wa al-Jama’ah (Aswaja).”

Kerangka pemahaman keagamaan ASWAJA yang dikembangkan NU memiliki karakteristik

khusus yang mungkin juga membedakan dengan kelompok muslim lainya yaitu berporos pada

! Lathiful Khuluq, Fajar Kebangunan Ulama, Biografi KH. Hasyim Asy’ari (Y ogyakarta: LKiS, 2000), 46.
2 Salahuddin Wahid, Dkk. Menggagas NU Masa Depan (Jombang: Pustaka Tebuireng, 2010), 1.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 13, Nomor 1, Februari 2020; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; -95


mailto:kholidmawardi23@gmail.com

Sayyidi, Salman Al-Farizi
Limplementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

tiga pilar ajaran pokok dalam Islam yang meliputi bidang Agidah, Figh dan Tasawwuf. ’ Di bidang
Aqidah, model yang diikuti oleh NU adalah pemikiran-pemikiran aqidah yang dikembangkan oleh
Abu Hasan al-‘Asy’ari dan Abu Mansur al-Maturidi. Pada bidang Figh, mengikuti model
pemikiran dan metode #s#zmbat hukum yang dikembangkan empat imam madzhab (a@immat al-
madzahib al-arba’ah) yaitu madzhab Hanafi, Maliki, Syafi’i dan Hanbali. Sedangkan dibidang
Tasawwuf mengikuti model yang dikembangkan oleh Abu Hamid al-Ghazali dan Al-Juwaini al-
Baghdadi.

Pemahaman tentang paham Ahlus Sunnah wal Jama’ah sangat penting bagi warga NU,
Karena Aswaja merupakan fundamen NU dalam membangun gerakan dan berkhidmat kepada
umat. Dengan sendirinya seluruh metode berpikir (manhaj al-fikri) dan metode pergerakan (manha
al-haraki) warga, terutama pengurus NU dan lembaga di bawahnya, harus merujuk kepada konsep
dan semangat Aswaja.

Peristiwa berdirinya Nahdlatul Ulama (NU) tidak terlepas dari beberapa organisasi yang
dibentuk oleh para tokoh NU, seperti Nahdlatut Tujjar (kebangkitan para pedagang) tahun 1918
sebagai gerakan ekonomi pedesaan, Tashwirul Afkar (forum diskusi) tahun 1922 sebagai gerakan
keilmuan dan kebudayaan, dan Nahdlatul Wathan (kebangkitan tanah air) sebagai gerakan politik
dalam pendidikan.® Dengan terbentuknya organisasi ini, maka pada akhirnya terbentuklah juga
sebuah organisasi besar yang mewadahi para ulama dan kalangan tradisionalis (pesantren).
Tepatnya pada tanggal 31 Januari 1926 M atau 16 Rajab 1344 H., para ulama terkemuka
berkumpul di Surabaya untuk mendirikan sebuah organisasi yang kemudian diberi nama Jamiyah
Nahdlatul Ulama (NU). Inilah salah satu perjalanan dan proses NU berdiri, dengan harapan
untuk mempertahankan dan memperjuangkan ajaran Islam ahlussunnah wal jama’ah (Aswaja).

Madzhab Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah dalam pandangan NU merupakan pendekatan yang
multidimensional dari sebuah gagasan konfigurasi aspek aqidah, figh dan tasawwuf. Ketiganya
merupakan satu kesatuan yang utuh, masing-masing tidak terpilah dalam trikotomi yang
berlawanan. Hanya saja dalam prakteknya, dimensi ajaran figh (hukum Islam) jauh lebih dominan
dibanding dimensi yang lain.

Dalam pemikiran figh yang dianut NU konsep hukum Allah terbagi menjadi dua besaran
yaitu hukum yang bersifat ig#idha (sesuatu yang sudah ada ketentuanya secara eksplisit dalam nash)
dan hukum Allah yang bersifat fakhyir (belum ada ketentuan dasarnya) yang biasanya disebut
thahah. Ketentuan hukum yang secara eksplisit tidak diatur jumlahnya jauh lebih banyak dan ini

merupakan wilayah hukum yang bersifat z#badiyah dan menjadi tugas umat Islam untuk

3 As’ad Said Ali, Pergolakan di Jantung Tradisi (Jakarta: LP3ES, 2008), 37.
4 Ali Maschan Moesa, Memahami Nabhdlatul Ulama: Urgensi Besar Membangun Kembali Jembatan Putus (Surabaya: Pesantren
Luhur Al-Husna, 2010), 5.
96 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


http://www.thohiriyyah.com/
http://www.thohiriyyah.com/
http://www.thohiriyyah.com/

Sayyidi, Salman Al-Farizi
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

megembangkanya dengan mendasarkan pada kaidah figh a’-Hukmu ma'a al-1llat (hukum itu
didasarkan pada ada dan tidaknya alasan hukum yang mendasarinya) dengan mendasarkan pada
logika sebab akibat (causality) yang biasanya mendasarkan pada kalkulasi maslahat dan madharat.

Formulasi pemahaman keagamaan NU terhadap ASWAJA yang mengikuti pola/model
ulama mazdhab bukan berarti NU puas dengan situasi Jumud/ stagnan yang penuh taglid
sebagaimana dituduhkan oleh kelompok “Islam Modernis”. Ide dasar pelestarian mazdhab oleh
NU justru sebagai bagian dari tanggung jawab pelestarian dan pemurnian ajaran Islam itu sendiri.
Pola bermazdhab yang dikembangkan oleh NU sebagaimana hasil Musyawarah Nasional di
Bandar Lampung tahun 1992 menganut dua pola yaitu bermazdhab secara gau/i (tekstual) ataupun
bermazdhab secara manhaji (dimensi metodologis/ istinbathi). Tetapi, menurut pandangan NU,
bukan berarti Aswaja dan "ber-mazhab", kita diharuskan langsung untuk memahami dan
menerapkan ajaran yang terkandung dalam al-Quran dan al-Hadits, tanpa mempertimbangkan
bagaimana zaman yang selalu berubah, bagaimana cara menghukumi sesuatu yang tidak ada
dalilnya yang sharih (jelas) di dalam al-Quran dan al-Hadits, dan masalah-masalah sosial lainnya,
yang juga tidak pernah ada dalam al-Quran dan al-Hadits.

Watak atau ciri NU dalam mengembangkan paham Ahlussunnah Waljama’ah adalah
pengambilan jalan tengah yang berada di antara dua ekstrem. Kalau kita melihat ke belakang,
sejarah teologi Islam memang banyak diwarnai oleh berbagai macam ekstrem, seperti Khawarij
dengan teori pengkafirannya terhadap pelaku dosa besar, Qadariyah dengan teori kebebasan
kehendak manusianya, Jabariyah dengan teori keterpaksaan kehendak dan berbuat manusianya,
dan Muktazilah dengan pendewaannya terhadap kemampuan akal dalam mencari sumber ajaran
Islam. Di sinilah Asy’ariah dan Maturidiah, dengan mengambil inspirasi berbagai pendapat yang
sebelumnya dikembangkan terutama oleh Ahmad ibn Hanbal, merumuskan formulasi
pemahaman kalamnya tersendiri dan banyak mendapatkan banyak pengikut di seluruh dunia.’

Paham Ahlussunnah Wal jama’ah memiliki karakter sebagai berikut: Pertama, fawasuth atau
sikap moderat dalam seluruh aspek kehidupan. Kedua, al-iidal atau bersikap tegak lurus dan
selalu condong pada keberanaran keadilan, ketiga, al-tawazun atau sikap keseimbangan dan penuh
pertimbangan dan ke-empat, rabmatan lil'alamin, yaitu mensejahterakan seluruh alam semesta.
Karakter tersebut berfungsi untuk menghindari zatharruf atau sikap ekstrim dalam segala aspek
kehidupan. Dengan kata lain, harus ada pertengahan dan keseimbangan dalam berbagai hal.
Dalam akidah, misalnya, harus ada keseimbangan atau (pertengahan) antara penggunaan dalil
nagliy dan ‘agliy, antara ekstrim Jabariyah dan Qadariyah. Dalam bidang syari’ah dan fikih, ada

pertengahan antara ijtthad ”sembrono” dengan Zaglid buta dengan jalan bermazhab. Tegas dalam

5 Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari Moderasi, Keummatan dan Kebangsaan (Jakarta: PT. Kompas Media
Nusantara, 2010), 140.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 97

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


http://www.thohiriyyah.com/
http://www.thohiriyyah.com/

Sayyidi, Salman Al-Farizi
Limplementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

hal-hal gath’iyyat dan toleran pada hal-hal dzanniyyat. Dalam akhlak, ada keseimbangan dan
pertengahan antara sikap berani (syza'ah) dan sikap penakut serta “ngawur”. Sikap fawadlu’
(rendah hati) merupakan pertengahan antara fakabbur (sombong) dan tadyallul (rendah diri). °

Secara keseluruhan, bisa juga dikatakan bahwa paham keagamaan Ahlussunah Wa al-
Jama’ah yang ditampilkan oleh NU merupakan manhaj yang mengambil jalan tengah antara kaum
ckstrem ‘agliy (rasionalis) dengan kaum ekstrem nagly (skripturalis). Akan tetapi, dalil-dalil
berdasarkan nash al-Qur’an dan sunnah (nagliy) secara hierarkis berada di atas dalil berdasarkan
akal atau logika (ag/iy). Dengan kata lain bahwa di dalam lingkungan NU diterapkan metode
berpikir untuk mendahulukan nash dari pada akal (tagdim an-nashsh ‘ala al-ag)).’

Dalam tataran implementasi, memang selalu ditemukan kendala antara sisi al-mubafazhah “ala
al-qadimi - ash-shalib dan al-akbdzu bi al-jadid al-ashlah. Yaitu, adanya kesimpulan bahwa kaum
nahdliyyin merupakan masyarakat Islam tradisional, pada satu sisi barangkali —meskipun bisa
dipahami dalam pengertian lain, antusiasme mereka dalam melestarikan budaya dan tradisi lokal
dalam  mengamalkan ajaran agama disebabkan oleh  kenyataan bahwa  dalam
mengimplementasikan paham Ahlussunnah Wa al-Jama’ah itu mereka lebih menitikberatkan pada
aspek prinsip tadi.

Aktualisasi sebuah ajaran tentu mensyaratkan adanya upaya untuk selalu menjadikan ajaran
itu relevan dengan situasi kongkret dan kekinian, serta mampu memberikan solusi atas persoalan-
persoalan yang terus berkembang. Hal ini mengandaikan adanya proses pencermatan secara kritis
terhadap apa yang telah dihasilkan oleh para pendiri paham Ahlussunah Wa al-Jama’ah. Sikap
yang cermat dan kritis inilah yang akan mengantarkan seseorang bersikap moderat dan terbuka
dalam beragama.

Dalam kehidupan, tidak bisa dipisahkan dari yang namanya budaya, karena budaya adalah
kreasi manusia untuk memenuhi kebutuhan dalam memperbaiki kualitas hidupnya. Salah satu
karakter dasar dari setiap budaya adalah perubahan yang terus-menerus sebagaimana kehidupan
itu sendiri. Proses dialektika Islam dengan budaya lokal Indonesia yang menghasilkan produk
budaya sintetis merupakan suatu keniscayaan sejarah sebagai hasil dialog Islam dengan sistem
budaya lokal. Lahirnya berbagai ekspresi-ekspresi ritual yang nilai instrumentalnya produk budaya
lokal, sedangkan muatan materialnya bernuansa religius Islam adalah sesuatu yang wajar dan sah
adanya dengan syarat akulturasi tersebut tidak menghilangkan nilai fundamental dari ajaran

agama.

¢ Achmad Shiddiq, Kbittah Nabhdliyyah (Surabaya: Balai Buku, 1980), 12.

7 Eka Putra Wirman, Kekzxatan Ablussunnab Wa al-Jama’ah (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI,
2010), 86.

98 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Sayyidi, Salman Al-Farizi
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

NU memiliki karakter memadukan tradisi ulama salaf dengan tradisi kebudayaan lokal. NU
juga memiliki sejumlah tradisi yang khas, seperti tahlilan, dibaan dan ziarah kubur yang hal
tersebut dilarang oleh kelompok muslim lain.” Hal tersebut berdasarkan sebuah kaidah:

I e SRR ERN [P EAIPR [P R PHERY
Artinya : memelihara tradisi lama yang masib baik (relevan) dan mengambil hal-hal barn yang lebib baik.”

Hal di atas, dibenarkan oleh KH. Hasyim Asy’ari, sebab ASWAJA adalah kelompok yang
mengikuti tradisi orang-orang shaleh di masa lalu (a/salaf al-shalib). Mereka adalah orang-orang
yang mengikuti ulama dari dua kota suci (Mekkah dan Madinah) serta para ulama dari al-Azhar,
Kairo dan Mesir. "’

Basis sosial warga NU adalah masyarakat muslim yang secara keagamaan pada umumnya
berbasis pendidikan pesantren baik masyarakat pedesaan maupun perkotaan, walaupun sekarang
ini terjadi pergeseran yang sangat signifikan pada tataran segmen warga NU dengan lahirnya
alumni-alumni perguruan tinggi baik dalam maupun luar negeri.

Salah satu desa di Lumajang yang mayoritas masyarakatnya Nahd/liyyin (pengikut NU) adalah
desa Selokbesuki Sukodono Lumajang. Pendidikan, amaliyah dan ritual keagamaan NU tetap
dipertahankan, karena ritual-ritual dan amaliyah yang bercorak lokal tersebut hanyalah sebatas
teknis atau bentuk luaran saja, sedangkan yang menjadi subtansi di dalamnya murni ajaran-ajaran
Islam. Dengan kata lain, ritual-ritual yang bercorak tradisi lokal hanyalah bungkus luar, sedangkan
isinya adalah nilai-nilai ibadah yang diajarkan oleh Islam. Sebagai contoh, ritual selamatan atau
kenduri yang dilakukan dengan ceremonial pada waktu-waktu tertentu sesuai dengan kebiasaan
lokal yang berlaku, didalamnya diisi dengan ibadah-ibadah yang dianjurkan Islam seperti
bersedekah, dzikir, berdo’a, membaca al-Qur’an dan lain sebagainya. Mengenai ceremonial atau
penentuan waktu tersebut, tidak lebih hanyalah kemasan luar sebagai bentuk penyesuaian dengan
teknis dan kebiasaan yang berlaku ditengah masyarakat dan tidak bertentangan dengan ajaran
Islam. Karena itu, pertanyaan untuk dijadikan rumusan dalam riset ini antara lain bagaimana
implementasi nilai-nilai Ke-NU-an di Desa Selokbesuki Kecamatan Sukodono Kabupaten

Lumajang dan apa saja kendalanya.

Metodologi
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Metode kualitatif ini digunakan karena
beberapa pertimbangan pertama, menyesuaikan metode kualitatif lebih mudah apabila

berhadapan dengan kenyataan ganda, kedua, metode ini menyajikan secara langsung hakikat

8 Zuhairi, Hadratussyaikh, 108.
9 Sahal Mahfudh, Nuansa Figih Sosial (Yogyakarta: LKiS, 2004). 5.
10Zuhairi, Hadratussyaikh, 109.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 99

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Sayyidi, Salman Al-Farizi
Limplementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

hubungan antara peneliti dan responden, dan ketiga, metode ini lebih peka dan lebih mudah

menyesuaikan diri dengan banyak penajaman pengaruh bersama dan terhadap pola-pola nilai yang

di hadapi.

Dinamika Tradisi dan Nilai Keagamaan

Penduduk Nusantara sebelum Islam datang sudah memiliki kepercayaan, yaitu animisme,
dinamisme, Hindu, Dan Budha. Pada zaman itu penduduk Indonesia dalam melaksanakan
kepercayaannya menggunakan seni sebagai bentuk upacaranya. Melihat kenyataan di masyarakat
nusantara seperti itu maka para da’i (penyebar agama Islam) menggunakan strategi dakwahnya
melalui seni dan budaya upacara mereka. Tujuannya supaya agama Islam dapat dengan mudah
diterima oleh mereka berdasarkan adat budayanya tanpa menghilangkan adat upacara sesuai
dengan agama dan kepercayaan. Dengan demikian seni budaya dan upacara adat nusantara masih
tetap lestari dan berkembang sampai sekarang dan jauh dari unsur gyirig atau menyimpang dari
ajaran agama Islam, salah satunya tradisi keagamaan yang masih dilakukan di desa Selokbesuki
Sukodono Lumajang.

Kegiatan keagamaan di desa Selokbesuki sama seperti kegiatan keagamaan masyarakat di
desa-desa lainnya. Sebagaimana yang dijelaskan oleh bapak Maimun selaku Kepala Desa
Selokbesuki, “kegiatan keagamaan yang dilakukan masyarakat disini sama dengan kegiatan
keagamaan yang dilakukan oleh masyarakat di desa-desa lainnya, karena itu sudah menjadi tradisi
yang tidak akan bisa hilang. Salah satu kegiatan tersebut adalah Tahlilan, Selamatan, Tasyakkuran,
rutinan pengajian dan sholawatan”. "

Memperkuat penjelasan diatas, peneliti juga silaturrahim kepada Ahmad Ubaidillah selaku
Kaur Pemerintahan sekaligus Sekretaris NU disana, beliau juga menambahkan, bahwa “Nilai-nilai
atau tradisi NU yang dilakukan di desa Selokbesuki diantaranya adalah Selamatan, Merawat
Janazah, Tawassul, Tahlilan, Maulidan, Qunnut Shubuh, Dzikir/Wiridan dan Sholat Tarawikh 20
roka’at pada bulan Ramadlan. "

Mengenai sejak kapan dilakukan hal tersebut, peneliti silaturrahim kepada H. Busiri (selaku
tokoh masyarakat Dusun Krajan Wetan), beliau juga menambahkan bahwa:

“tradisi di desa Selokbesuki yang dilakukan sampai saat ini adalah Selamatan, Sholawatan,
membaca Surat Yasin, mensholati Mayyit, Talgin Mayyit, Adzan 2 kali waktu Sholat Jum’at,
wirild dan sebagainya yang merupakan tradisi-tradisi NU. Mengenai kapan dimulainya
tradisi-tradisi di atas, tidak dapat dijelaskan secara detail, karena hal tersebut sudah turun-
temurun yang telah dilakukan oleh para sesepuh/pendahulu kita. Namun jika menoleh
kepada sejarah Walisongo, mungkin pada masa merekalah tradisi ini dimulai, karena mereka
adalah penyebar Islam di Pulau Jawa dengan memasukkan nilai-nilai Islam ke dalam seni

U Maimun, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
12 Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
100 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Sayyidi, Salman Al-Farizi
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

budaya dan adat yang ada. Terkadang ada sebagian warga yang hanya imitatif (ikut-ikutan)

Saja”. 13

Berdasarkan wawancara di atas, peneliti hadir bersama masyarakat untuk melihat tradisi
keagamaan di desa Selokbesuki tersebut, diantaranya adalah Tahlilan, Maulid Nabi, Tarawih 20
roka’at, dan Qunut. Sedangkan pelaksanaan kegiatan-kegiatan tersebut dijelaskan dalam

pembahasan berikut.

Tahlil

Telah kita maklumi bersama bahwa acara tahlilan merupakan upacara ritual seremonial
yang biasa dilakukan oleh keumuman masyarakat Indonesia untuk memperingati hari kematian.
Secara bersama-sama, beserta masyarakat sekitarnya, membaca beberapa ayat al-Quran, dzikir-
dzikir, dan disertai doa-doa tertentu untuk dikirimkan kepada mayyit. Acara ini biasanya
diselenggarakan setelah selesai proses penguburan (terkadang dilakukan sebelum penguburan
mayyit), kemudian terus berlangsung setiap hari sampai hari ketujuh. Lalu diselenggarakan
kembali pada hari ke 40 dan ke 100 serta ke-1000. Untuk selanjutnya acara tersebut diadakan
setiap tahun dari hari kematian mayyit, walaupun terkadang berbeda antara satu tempat dengan
tempat lainnya.

Mengenai hal ini, Ahmad Ubaidillah memberikan penjelasan mengenai kegiatan tahlilan di
desa Selokbesuki, beliau mengatakan bahwa:

“acara tahlilan sudah biasa dilakukan, baik di desa ini maupun di desa-desa lain, ketika
ada orang yang meninggal dan orang tersebut merupakan orang Islam. Tahlilan biasanya
dilaksanakan setiap ada orang yang meninggal sejak hari pertama meninggal sampai 40
hari, hari ke-100, setahun, 2 tahun dan 1000 hari. pelaksanaannya dimulai setelah sholat
Maghrib dan ada juga setelah sholat Isya’.

Sedangkan yang dibaca adalah surat Yasin, ayat-ayat al-Qur’an dan sholawat pada Nabi serta

do’a”."* Maulana warga desa Selokbesuki mengatakan:

“Terkadang masyarakat juga mengadakan Khotmil Qurian sebelum pelaksanaan Tahlil.
Masyarakat menyebut hal tersebut sebagai kirim-kitim do’a/pahala kepada orang yang
sudah meninggal. Khotmil Qurian juga dilakukan saat acara Selamatan, baik pernikahan
maupun hajjian.

Rutinan Yasinan yang dikemas dengan arisan pun juga membaca tahlil (setelah baca surat

Yasin). Rutinan ini biasanya dilaksanakan di setiap RW. satu minggu sekali. Ada yang malam
Jum’at, malam senin dan sebagainya. Setelah pembacaan ayat-ayat dan sholawat selesai, barulah
arisan diselenggarakan (dikocok). Barang siapa yang mendapat arisan (namanya keluar pada waktu

dikocok), rumah orang tersebut yang nantinya menjadi tempat berkumpul yang berikutnya”. *°

13 Busiti, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
14 Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
1> Maulana, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 101

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Sayyidi, Salman Al-Farizi
Limplementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

Lebih jelasnya lagi, peneliti berkunjung kepada salah satu warga Selokbesuki bernama
Untung. Saat beliau ditanya tentang hal ini, beliau menjawab :

“mayoritas masyarakat desa Selokbesuki merupakan warga NU. Ketika ada orang
meninggal maka akan ditahlili, meskipun orang yang mati adalah warga Muhammadiyah.
Tidak ada konflik antara kaum NU dan Muhammadiyah mengenai Tahlilan (Doktrin
“Tahlilan tradist NU bukan Muhammadiyah”). Hal ini pernah terjadi pada al-Marhum
Mulyono RT. IV RW. I Dusun Krajan Kulon. Keluarga beliau(warga Muhammadiyah)

tidak mengomentari hal tersebut karena menganggap Tahlilan sebagai kultur desa”. 16

Setelah itu peneliti berbincang-bincang lagi dengan Ubaidillah, ia mengatakan :

“Entah telah berapa abad lamanya acara tersebut diselenggarakan, hingga tanpa disadari
menjadi suatu kelaziman. Konsekuensinya, bila ada yang tidak menyelenggarakan acara
tersebut, berarti ia telah menyalahi adat, dan akibatnya ia diasingkan oleh masyarakat.
Bahkan lebih jauh lagi, acara tersebut telah membangun opini muatan hukum yaitu
sunnah atau wajib untuk dikerjakan dan sebaliknya, bid’ah (hal yang baru dan ajaib)

apabila ditinggalkan, 4% 53 (tradisi dijadikan sebuah hukum). "’

Berdasarkan hasil wawancara di atas yang peneliti lakukan di lapangan, acara tahlilan
merupakan tradisi warga desa Selokbesuki yang dilakukan ketika:

1. ada orang Islam yang meninggal (tanpa memandang status mayyit itu NU atau
Muhammadiyah), mulai hari pertama sampai tujuh (7) hari berturut-turut, hari ke-40, hari ke-
100 dan hari ke-1000 meninggalnya mayyit,

2. Rutinan mingguan

3. juga biasa dikemas dengan arisan dan Khotmil Qur'an.

Sedangkan pelaksanaannya setelah sholat Isya’, sebagian dilaksanakan setelah Maghrib
bahkan ‘Ashar. Dan acara ini dimulai dengan membaca surat Yasin, ayat-ayat al-Qur’an dan

sholawat pada Nabi.

Maulid Nabi

Nabi Muhammad adalah Nabi akhir zaman yang selalu menjadi panutan yang tidak akan
pernah ada yang mengingkari kebenarannya. Beliaulah yang menuntun umat manusia menuju
jalan yang terang benderang dengan selalu disinari cahaya Islam. Dengan perjuangan beliau umat
manusia bangkit dari zaman jahiliyah menuju zaman yang terang dengan cahaya Islam. Dengan
kelahiran Nabi akhir zaman ini terciptalah aturan-aturan Islam yang penuh keharmonisan,
persaudaraan, dan keseimbangan dengan terhapusnya perselisihan, pertikaian, dan peperangan.

Betapa luar biasa jasa Nabi Muhammad SAW kepada seluruh umat manusia yang ada di
dunia ini. Maka sudah sepantasnya kita sebagai umatnya untuk selalu mengenangnya dan berusaha
sekuat tenaga untuk mengamalkan apa yang telah diajarkan oleh beliau. Karena apa yang telah

dikatakan, dilakukan, dan ditetapkan beliau telah menjadi dasar segala hukum Islam setelah Al-

16 Untung, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
17 Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
102 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Sayyidi, Salman Al-Farizi
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

Qur’an yang sudah tidak diragukan kebenarannya. Karena dengan mengikuti apa yang telah
diajarkan oleh beliau kepada kita, maka kita akan diakui sebagai umat beliau kelak di Hari Kiamat.

Mengenai perayaan hari kelahiran Nabi dan Sholawatan di desa Selokbesuki, peneliti
pertama kali silaturrahim kepada Maimun selaku Kepala Desa Selokbesuki, beliau memberikan
penjelasan SAW., bahwa

“Masyarakat sangat antusias dalam merayakan hal tersebut, terlihat di musholla-
musholla, rumah-rumah, masjid dan di lembaga-lembaga pendidikan. Perayaan ini
biasanya dikemas dengan membaca Sholawat kepada Nabi. Hal tersebut dilakukan
sebagai bentuk kecintaan dan ingin mendapatkan syafa'at Nabi fii yawmi al-qiyamab.
Perayaan Maulid Nabi ini dilaksanakan pada 12-19 Robi’ul Awal”."

Peneliti juga menanyakan hal tersebut kepada Maulana, ia juga menambahkan bahwa :

“perayaan Maulid Nabi yang meriah tepat pada malam tanggal 12 Robi’ul Awal.
Masyarakat berkumpul di masjid dan musholla-musholla dekat rumahnya. Terkadang
pelaksanaan ini dilakukan dari rumah ke rumah (secara pribadi dengan mengundang
tetangga dan saudara) meski sederhana, sampai akhir bulan. Perayaan hari kelahiran
Nabi merupakan bentuk kecintaan dan penghormatan pada Nabi dengan membaca
Sholawat pada nabi dan Barzanjen. Bersholawat tidak hanya dilakukan pada saat
memperingati Hari Kelahiran Nabi, namun juga setiap hari karena ingin mendapatkan
Syafa’amya besok di hari Qiyamat. Seperti rutinan-rutinan yang dilakukan masyarakat
dengan membaca Barzanjen, Maulid Habsyi, serta berupa Hadrah seperti al-Banjari. 7. "
Mengenai alasannya pelaksanaan hal tersebut, peneliti mendatangi Ubaidillah, beliau

berpedoman pada:
1. Hadist

w s Dg o - £ o 2 ° PId 0/? ° N - o - - £ cws o orr 2 wo 02 o W £ fo- 2 - s < oz o /: ° g0 -~
ccgﬁdﬁy@jo,ﬁj%&’JLE_‘,J:;:\)\C.;;.VJ:.J:MFLMJ%L;M\J.;AU\JFJM :wwg@@\@'y\s;m@\&;

Artinya: Dari Abi Qotadab al-Anshori, sesunggubnya Rasulullah SAW pernah ditanya mengenai puasa
hari senin. Rasulullah menjawab: Pada hari itu aku dilabirkan dan wahyn diturunkan kepadakn.

2. Magolah berikut : 53 &3 i 1

Artinya : Barang siapa yang mencintai sesuatu, ia akan sering menyebutnya.”

“Pola areyah dalilleh (bahasa Madura). Rasulullah saja memperingati kelahirannya, apalagi kita
selaku ummatnya sebagai bentuk kecintaan kita kepadanya. Salah satu untuk menunjukkan
cinta kita kepada Nabi Muhammad SAW. adalah dengan mengenang kelahiran beliau. Maulid
Nabi merupakan bentuk penghargaan yang sangat besar kepada beliau dan kita harus bangga
memiliki hari besar ini. Dengan terlaksananya kegiatan ini semoga menjadikan motivasi dan
inspirasi kecintaan kita kepada Nabi Muhammad SAW dan selalu menjalankan sunnah-
sunnahnya”.”

Mengenai model pelaksanaan maulid Nabi yang dilakukan di desa Selokbesuki, Umarul
Faruq menjelaskan bahwa:

“ketika perayaan maulid Nabi tiba (12 Robi’ul Awal), masyarakat sangat antusias
menyambutnya dengan menghiasi/meramaikan Masjid, Musholla dan tempat lainnya

18 Maimun, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
19 Maulana, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
20 Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 103

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Sayyidi, Salman Al-Farizi
Limplementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

yang digunakan sebagai tempat perayaan maulid tersebut. Pada umumnya, masyarakat

berkumpul ditempat perayaan tersebut dengan membawa Nasi, Buah dan lainnya yang

dapat memeriahkan acara maulid tersebut”.

dasarkan hasil wawancara di atas yang peneliti lakukan di lapangan, perayaan Maulid
Nabi Muhammad SAW. sebagai bentuk kecintaan pada Nabi di desa Selokbesuki dilaksanakan
pada malam tanggal 12 Robi’ul Awal di masjid dan musholla setelah sholat Maghrib dengan
membaca Diba’iyah dan Asyragal. Sedangkan pelaksanaan yang dikemas dengan mendatangkan
al-Banjari serta pengajian umum dilaksanakan setelah sholat Isya’ bertempat di balai desa dan

tempat-tempat lainnya.

Qunut Shubuh

Persoalan membaca do’a qunut pada shalat shubuh ketika i’tidal kedua, merupakan
perselisihan figih sejak dulu. Ini termasuk perselisihan yang paling banyak menyita waktu, tenaga,
pikiran, bahkan sampai memecahkan barisan kaum muslimin. Namun hal ini merupakan praktik
keagamaan yang dilakukan oleh warga nabdliyyin sebagaimana yang dilakukan oleh warga desa
Selokbesuki.

Dalam hal ini, peneliti menemui Ach. Zaini, ia mengatakan bahwa “pelaksanaan Sholat
Shubuh disini, masyarakat melaksanakannya dengan qunnut. Hal tersebut dapat dilihat di setiap
musholla atau masjid di desa Selokbesuki. Pelaksanaan ini sudah menjadi kultur. Seandainya ada
masjid atau musholla yang tidak melaksanakannya, kemungkinan akan menjadi sebuah
pembicaraan masyarakat luas”. *

Kemudian Ach. Zaini agar mengatakan sebagai berikut:

“qunnut Shubuh ini merupakan Swnnah ‘Ab'ad (apabila meninggalkan, maka harus
mengganti dengan Sujud Sahwi). Itulah yang diajarkan oleh para kiai, tokoh masyarakat
dan guru-guru yang notabene adalah santri. Di desa Selokbesuki ini, mayoritas
masyarakatnya adalah NU, sudah tentu sholat Shubuhnya disertai qunnut meskipun ada
sebagian warga yang hanya ikut-ikutan saja. Dan ada hadits yang menjadi dasar, yaitu:

(T oly) Ll 3,0 E> il 3 ey &) Jomsy Jlle JB L oy il oo

Artinya: “Diriwayatkan dari Anas 1bni Malik, belian berkata ‘Rasulunllah SAW. senantiasa membaca
qunut ketika sholat shubnh sampai belian wafat”. (HR. Abmad, 12196)”. %

Sedangkan bacaan qunut Shubuh yang biasa dibaca di desa selokbesuki menurut H. Busiri

adalah sebagai berikut: **

2'Umarul Faruq, Wawancara, Lumajang, 4 Juli 2016.

2Ach. Zaini, Wawancara, I.amajang, 25 Mei 2016.

2Ach. Zaini, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.

24Busiri, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.

104 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Sayyidi, Salman Al-Farizi
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

Lyt By, culael Lad W Sl oy ad Wiy ,cdle b Lidley ,coda b Lal gl

Ly <S5, cusle o sy, cally e JAY ai)y lle Loy ol bl el

) sty dprnn, cpad b e dad) el el

Berdasarkan hasil wawancara di atas yang peneliti lakukan di lapangan, pelaksanaan qunut
sholat Shubuh di desa Selokbesuki dilakukan setelah 1’tidal pada raka’at kedua. Hal tersebut
peneliti amati di beberapa musholla di desa Selokbesuki, diantaranya adalah musholla ustadz

Syafi’i dan ustadz Rahmad.

Sholat Tarawikh

Shalat Sunnah Tarawih merupakan shalat sunnah yangg dikerjakan di malam hari setelah
Shalat Isya’ di Setiap bulan Ramadlan yang merupakan bulan penuh berkah. Untuk Hukum
Mengerjakan Shalat Tarawih sendiri ialah Sunnah Muakkad yang bisa diartikan Sunnah yang
sangat diutamakan atau diharuskan untuk dikerjakan setiap umat Muslim di seluruh dunia karena
Shalat Sunnah Tarawih bisa menjadi pelengkap puasa kita.

Sedangkan Jumlah Rakaat Shalat Tarawih ini masih diperselisihkan, ada yang mengatakan 8
raka’at dan bisa berjumlah 20 raka’at. Namun di Indonesia, mayoritas jumlah raka’at Shalat
Tarawih yang dikerjakan ialah 20 Raka’at dan ditambah 3 raka’at Witir di akhir Shalat
Tarawih. Cara Shalat Tarawih sendiri lebih baik dikerjakan secara betrjamaah walaupun jika
dikerjakan sendiri pun masih boleh.

Pelaksanaan sholat tarawih di desa Selokbesuki adalah 20 raka’at, sebagaimana yang
dikatakan Gus Rahmad, bahwa

“Sholat Tarawikh, Masyarakat melaksanakannya 20 Roka’at (2 raka’at salam), 3 Roka’at
witir (yang pertama 2 Roka’at kemudian salam, 1 raka’at dan salam) dan qunnut pada
separuh akhir Ramadlan (malam 16 Ramadlan). Hal itu dilakukan pada setiap bulan
Ramadlan, disetiap musholla dan masjid di desa Selokbesuki”. Alasannya adalah Hadits
berikut :

(S olg,) anS) oy sy M Oliasy (3 ldkl oy es Ol (3 Ogegis ol OIS JG &1 Olag, o e o8
Artinya : Dari Yazid bin Ruman, ia berkata, “orang-orang mmuslimin pada masa Umar bin

Khaththab melakukan sholat malam di bulan Ramadlan 23 raka'at”. (HR. Malik dalam
Muwaththa’, 233).%

Kemudian peneliti juga menemui Ahmad Ubaidillah, beliau mengatakan:

“pelaksanaan tarawikh 20 roka’at ini sudah menjadi kebiasaan masyarakat mulai dulu.
Mayoritas masyarakat Selokbesuki adalah warga NU, sholat tarawikh dilakukan 20 roka’at.
Namun pelaksanaannya bervariasi, ada yang cepat, sedang dan pelan. Tergantung penumpang

ingin menaiki kendaraan yane disukai”. %
g yang

2Rahmad, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
26Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 105

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Sayyidi, Salman Al-Farizi
Limplementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an

Berdasarkan hasil wawancara di atas yang peneliti lakukan di lapangan, pelaksanaan
sholat Tarawih di desa Selokbesuki dimulai dengan sholat’Isya’ terlebih dahulu, kemudian
sholat Tarawih 20 Roka’at (2 raka’at salam), 3 Roka’at witir (yang pertama 2 Roka’at kemudian
salam, kedua 1 raka’at dan salam) dan dilanjutkan membaca qunnut pada separuh akhir
Ramadlan (malam 16 Ramadlan). Setelah pelaksanaan sholat Tarawih selesai, dilanjutkan

dengan pembacaan al-Qurt’an (fadarus).

Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian yang telah paparkan di atas, maka disimpulkan bahwa
Nilai/tradisi ke-Nu-an yang dilakukan masyarakat di desa Selokbesuki diantaranya adalah
Tahlilan, Perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW, Tarawih dan Qunut. Adapun pelaksanaan
nilai-nilai ke-NU-an yang dilakukan masyarakat di desa Selokbesuki dirinci sebagai berikut: a)
Tahlilan, dilaksanakan waktu rutinan dan ketika ada orang meninggal. Waktunya setelah Maghrib
dan ada yang setelah Isya’. b) Perayaan Maulid Nabi, dilaksanakan setiap 12 Robiul Awwal, di
masjid-masjid, musholla-musholla dan lembaga-lembaga pendidikan. ¢) Qunut Shubuh,
dilaksanakan di raka’at kedua setelah I’tidal dari ruku’, baik sholat berjama’ah ataupun munfarid
(sendirian). d) Tarawih, dilaksanakan setelah sholat Isya’ di setiap bulan Ramadlan, dengan 20
raka’at (10 salam) serta diteruskan dengan 3 raka’at witir (2 salam). Kendala-kendala dalam
pelaksanaan nilai-nilai ke-NU-an adalah : a) Tahlil, Pelaksanaan kegiatan tidak sesuai dengan
waktu. b) Maulid Nabi, pelaksanaannya kurang berjalan khidmad karena tempat kurang memadai,
¢) Qunut Shubuh, yang berjamaah di masjid dan musholla tidak begitu banyak, d) Tarawikh,

masyarakat terutama para remaja sedikit malas jika terlalu sempurna mengerjakannya

Referensi

Khulugq, Lathiful. 2000. Fajar Kebangunan Ulama Biografi KH. Hasyim Asy’ari Y ogyakarta: L.Kis.
Wahid, Salahuddin. Dkk. 2010. Menggagas NU Masa Depan Jombang: Pustaka Tebuireng.

Ali, As’ad Said. 2008. Pergolakan di |antung Tradisi Jakarta: LP3ES.

Moesa, Ali Maschan. 2010. Memahami Nahdlatu! Ulama : Urgensi Besar Membangun Kembali Jenbatan
Putus Surabaya: Pesantren Luhur Al-Husna.

Misrawi, Zuhairi. 2010. Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari Moderass, Keummatan dan Kebangsaan Jakarta:
PT. Kompas Media Nusantara.

Shiddiq, Achmad. 1980. Khittah Nahdliyyah Surabaya: Balai Buku.

Wirman, Eka Putra. 2010. Kekuatan Ablussunnah Wa al-Jama’ah Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI.

Mahfudh, Sahal. 2004. Nuansa Figih Sosial Y ogyakarta: LKiS.

106 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



