
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 13, Nomor 1, Februari 2020; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; -95 

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI KE-NU-AN 
DI DESA SELOKBESUKI LUMAJANG 

  

Sayyidi 
Sekolah Menegah Kejuruan Syarifuddin Lumajang, Indonesia 

E-mail: sayyidi.syadid@gmail.com  
 

Salman Al-Farizi 
Dinas Kearsipan dan Perpustakaan Lumajang, Indonesia 

E-mail: sa8549772@gmail.com 
 

 
Abstrak: Saat semua berdebat boleh atau tidak, Nahdlatul Ulama sudah cukup alam 
merumuskan pikiran dan prinsip-prinsipnya. Pilihannya adalah moderat yakni perpaduan 
antara tawassuth, i‟tidal, dan tawazun ini juga mencerminkan tradisi NU yang dalam secara 
kultural bersikap mempertahankan tradisi lama yang baik, menerima hal-hal baru baru 
yang lebih baik, tidak bersikap apriori dalam menerima salah satu di antara keduanya, 
dan lain sebagainya. Inilah maksud dari adagium “al-muhafazhah ‟ala al-qadim ash-shalih dan 
al-akhdzu bi al-jadid al-ashlah ( memelihara tradisi lama yang masih baik/relevan dan mengambil 
hal-hal baru yang lebih baik)”. Dengan demikian, secara konseptual NU memilih jalan 
moderat dan terbuka (inklusif) dalam mengamalkan ajaran agama. Lahirnya berbagai 
ekspresi-ekspresi ritual yang nilai instrumentalnya produk budaya lokal, sedangkan 
muatan materialnya bernuansa religius Islam adalah sesuatu yang wajar dan sah adanya 
dengan syarat akulturasi tersebut tidak menghilangkan nilai fundamental dari ajaran 
agama. Lokasi penelitian adalah Desa Selokbesuki Lumajang. Kesimpulan dari penelitian 
ini adalah keteguhan masyarakat untuk tetap menjalankan tradisinya sesuai dengan 
prinsip dan ajaran Ahlussunnah Wal Jamaah. 
Kata kunci: Implementasi dan Nilai-Nilai Ke-NU-an 

Pendahuluan 

Ahlus Sunnah wal Jama‟ah menurut KH. Hasyim Asy‟ari yang dikutip oleh Lathiful Khuluq 

adalah ulama‟ dalam bidang tafsir al-Qur‟an, Sunnah Rasul dan Fiqih yang tunduk pada tradisi 

Rasul dan Khulafaur Rasyidin. Selanjutnya beliau menyatakan bahwa ulama‟ tersebut sampai 

sekarang adalah mereka yang mengikuti mazhab Maliki, Hanafi, Syafi‟i dan Hambali.1 

Salah satu ormas keagamaan yang kemudian menformulasikan ajaran ASWAJA sebagai 

dasar ajaran agamanya adalah Nahdhatul Ulama (NU). Nahdlatul Ulama‟ (NU) adalah sebuah 

organisasi kemasyarakatan (ormas) Islam terbesar di Indonesia bahkan di dunia. NU termasuk 

ormas yang tua di Indonesia, didirikan pada 31 Januari 1926 M. sebagai faham keagamaan, NU 

sebenarnya sudah berusia ratusan tahun, setua usia Islam di Indonesia. NU sebagai ajaran biasa 

disebut NU kultural, yaitu penganut ajaran Ahlussunnah wa al-Jama‟ah (Aswaja).2 

Kerangka pemahaman keagamaan ASWAJA yang dikembangkan NU memiliki karakteristik 

khusus yang mungkin juga membedakan dengan kelompok muslim lainya yaitu berporos pada 

                                                             
1 Lathiful Khuluq, Fajar Kebangunan Ulama, Biografi KH. Hasyim Asy‟ari (Yogyakarta: LKiS, 2000), 46. 
2 Salahuddin Wahid, Dkk. Menggagas NU Masa Depan (Jombang: Pustaka Tebuireng, 2010), 1. 

mailto:kholidmawardi23@gmail.com


Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an 

96 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020  
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

tiga pilar ajaran pokok dalam Islam yang meliputi bidang Aqidah, Fiqh dan Tasawwuf. 3 Di bidang 

Aqidah, model yang diikuti oleh NU adalah pemikiran-pemikiran aqidah yang dikembangkan oleh 

Abu Hasan al-„Asy‟ari  dan Abu Mansur al-Maturidi. Pada bidang Fiqh, mengikuti model 

pemikiran dan metode istimbat hukum yang dikembangkan empat imam madzhab (aimmat al- 

madzahib al-arba‟ah) yaitu madzhab Hanafi, Maliki, Syafi‟i dan Hanbali. Sedangkan dibidang 

Tasawwuf mengikuti model yang dikembangkan oleh Abu Hamid al-Ghazali dan Al-Juwaini al-

Baghdadi.  

Pemahaman tentang paham Ahlus Sunnah wal Jama‟ah sangat penting bagi warga NU, 

Karena   Aswaja merupakan  fundamen  NU dalam membangun gerakan dan berkhidmat kepada 

umat. Dengan sendirinya  seluruh metode berpikir (manhaj al-fikri) dan metode pergerakan (manhaj 

al-haraki) warga, terutama pengurus NU dan lembaga di bawahnya, harus merujuk kepada konsep 

dan semangat Aswaja. 

Peristiwa berdirinya Nahdlatul Ulama (NU) tidak terlepas dari beberapa organisasi yang 

dibentuk oleh para tokoh NU, seperti Nahdlatut Tujjar (kebangkitan para pedagang) tahun 1918 

sebagai gerakan ekonomi pedesaan, Tashwirul Afkar (forum diskusi) tahun 1922 sebagai gerakan 

keilmuan dan kebudayaan, dan Nahdlatul Wathan (kebangkitan tanah air) sebagai gerakan politik 

dalam pendidikan.4 Dengan terbentuknya organisasi ini, maka pada akhirnya terbentuklah juga 

sebuah organisasi besar yang mewadahi para ulama dan kalangan tradisionalis (pesantren). 

Tepatnya pada tanggal 31 Januari 1926 M atau 16 Rajab 1344 H., para ulama terkemuka 

berkumpul di Surabaya untuk mendirikan sebuah organisasi yang kemudian diberi nama Jamiyah 

Nahdlatul Ulama (NU). Inilah salah satu perjalanan dan proses NU berdiri, dengan harapan 

untuk mempertahankan dan memperjuangkan ajaran Islam ahlussunnah wal jama‟ah (Aswaja). 

Madzhab Ahl al-Sunnah wa al-Jama‟ah dalam pandangan NU merupakan pendekatan yang 

multidimensional dari sebuah gagasan konfigurasi aspek aqidah, fiqh dan tasawwuf. Ketiganya 

merupakan satu kesatuan yang utuh, masing-masing tidak terpilah dalam trikotomi yang 

berlawanan. Hanya saja dalam prakteknya, dimensi ajaran fiqh (hukum Islam) jauh lebih dominan 

dibanding dimensi yang lain.  

Dalam pemikiran fiqh yang dianut NU konsep hukum Allah terbagi menjadi dua besaran 

yaitu hukum yang bersifat iqtidha (sesuatu yang sudah ada ketentuanya secara eksplisit dalam nash) 

dan hukum Allah yang bersifat takhyir (belum ada ketentuan dasarnya) yang biasanya disebut 

ibahah. Ketentuan hukum yang secara eksplisit tidak diatur jumlahnya jauh lebih banyak dan ini 

merupakan wilayah hukum yang bersifat ijtihadiyah dan menjadi tugas umat Islam untuk 

                                                             
3 As‟ad Said Ali, Pergolakan di Jantung Tradisi (Jakarta: LP3ES, 2008), 37. 
4 Ali Maschan Moesa, Memahami Nahdlatul Ulama: Urgensi Besar Membangun Kembali Jembatan Putus (Surabaya: Pesantren 
Luhur Al-Husna, 2010), 5. 

http://www.thohiriyyah.com/
http://www.thohiriyyah.com/
http://www.thohiriyyah.com/


Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 97 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

megembangkanya dengan mendasarkan pada kaidah fiqh al-Hukmu ma‟a al-„Illat (hukum itu 

didasarkan pada ada dan tidaknya alasan hukum yang mendasarinya) dengan mendasarkan pada 

logika sebab akibat (causality) yang biasanya mendasarkan pada kalkulasi maslahat dan madharat. 

Formulasi pemahaman keagamaan NU terhadap ASWAJA yang mengikuti pola/model 

ulama mazdhab bukan berarti NU puas dengan situasi Jumud/ stagnan yang penuh taqlid 

sebagaimana dituduhkan oleh kelompok “Islam Modernis”. Ide dasar pelestarian mazdhab oleh 

NU justru sebagai bagian dari tanggung jawab pelestarian dan pemurnian ajaran Islam itu sendiri. 

Pola bermazdhab yang dikembangkan oleh NU sebagaimana hasil Musyawarah Nasional di 

Bandar Lampung tahun 1992 menganut dua pola yaitu bermazdhab secara qauli (tekstual) ataupun 

bermazdhab secara manhaji (dimensi metodologis/ istinbathi). Tetapi, menurut pandangan NU, 

bukan berarti Aswaja dan "ber-mazhab", kita diharuskan langsung untuk memahami dan 

menerapkan ajaran yang terkandung dalam al-Quran dan al-Hadits, tanpa mempertimbangkan 

bagaimana zaman yang selalu berubah, bagaimana cara menghukumi sesuatu yang tidak ada 

dalilnya yang sharih (jelas) di dalam al-Quran dan al-Hadits, dan masalah-masalah sosial lainnya, 

yang juga tidak pernah ada dalam al-Quran dan al-Hadits. 

Watak atau ciri NU dalam mengembangkan paham Ahlussunnah Waljama‟ah adalah 

pengambilan jalan tengah yang berada di antara dua ekstrem. Kalau kita melihat ke belakang, 

sejarah teologi Islam memang banyak diwarnai oleh berbagai macam ekstrem, seperti Khawarij 

dengan teori pengkafirannya terhadap pelaku dosa besar, Qadariyah dengan teori kebebasan 

kehendak manusianya, Jabariyah dengan teori keterpaksaan kehendak dan berbuat manusianya, 

dan Muktazilah dengan pendewaannya terhadap kemampuan akal dalam mencari sumber ajaran 

Islam. Di sinilah Asy‟ariah dan Maturidiah, dengan mengambil inspirasi berbagai pendapat yang 

sebelumnya dikembangkan terutama oleh Ahmad ibn Hanbal, merumuskan formulasi 

pemahaman kalamnya tersendiri dan banyak mendapatkan banyak pengikut di seluruh dunia. 5 

Paham Ahlussunnah Wal jama‟ah memiliki karakter sebagai berikut:  Pertama, tawasuth atau 

sikap moderat dalam seluruh aspek kehidupan. Kedua, al-i‟tidal atau bersikap tegak lurus dan 

selalu condong pada keberanaran keadilan, ketiga, al-tawazun atau sikap keseimbangan dan penuh 

pertimbangan dan ke-empat, rahmatan lil‟alamin, yaitu mensejahterakan seluruh alam semesta. 

Karakter tersebut berfungsi untuk menghindari tatharruf atau sikap ekstrim dalam segala aspek 

kehidupan. Dengan kata lain, harus ada pertengahan dan keseimbangan dalam berbagai hal. 

Dalam akidah, misalnya, harus ada keseimbangan atau (pertengahan) antara penggunaan dalil 

naqliy dan ‟aqliy, antara ekstrim Jabariyah dan Qadariyah. Dalam bidang syari‟ah dan fikih, ada 

pertengahan antara ijtihad ”sembrono” dengan taqlid buta dengan jalan bermazhab. Tegas dalam 

                                                             
5 Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy‟ari Moderasi, Keummatan dan Kebangsaan (Jakarta: PT. Kompas Media 
Nusantara, 2010), 140. 

http://www.thohiriyyah.com/
http://www.thohiriyyah.com/


Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an 

98 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020  
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

hal-hal qath‟iyyat dan toleran pada hal-hal dzanniyyat. Dalam akhlak, ada keseimbangan dan 

pertengahan antara sikap berani (syaja‟ah) dan sikap penakut serta ”ngawur”. Sikap tawadlu‟ 

(rendah hati) merupakan pertengahan antara takabbur (sombong) dan tadzallul (rendah diri). 6 

Secara keseluruhan, bisa juga dikatakan bahwa paham keagamaan Ahlussunah Wa al-

Jama‟ah yang ditampilkan oleh NU merupakan manhaj yang mengambil jalan tengah antara kaum 

ekstrem ‟aqliy (rasionalis) dengan kaum ekstrem naqliy (skripturalis). Akan tetapi, dalil-dalil 

berdasarkan nash al-Qur‟an dan sunnah (naqliy) secara hierarkis berada di atas dalil berdasarkan 

akal atau logika (aqliy). Dengan kata lain bahwa di dalam lingkungan NU diterapkan metode 

berpikir untuk mendahulukan nash dari pada akal (taqdim an-nashsh ‟ala al-aql). 7 

Dalam tataran implementasi, memang selalu ditemukan kendala antara sisi al-muhafazhah ‟ala 

al-qadimi ash-shalih dan al-akhdzu bi al-jadid al-ashlah. Yaitu, adanya kesimpulan bahwa kaum 

nahdliyyin merupakan masyarakat Islam tradisional, pada satu sisi barangkali –meskipun bisa 

dipahami dalam pengertian lain, antusiasme mereka dalam melestarikan budaya dan tradisi lokal 

dalam mengamalkan ajaran agama disebabkan oleh kenyataan bahwa dalam 

mengimplementasikan paham Ahlussunnah Wa al-Jama‟ah itu mereka lebih menitikberatkan pada 

aspek prinsip tadi. 

Aktualisasi sebuah ajaran tentu mensyaratkan adanya upaya untuk selalu menjadikan ajaran 

itu relevan dengan situasi kongkret dan kekinian, serta mampu memberikan solusi atas persoalan-

persoalan yang terus berkembang. Hal ini mengandaikan adanya proses pencermatan secara kritis 

terhadap apa yang telah dihasilkan oleh para pendiri paham Ahlussunah Wa al-Jama‟ah. Sikap 

yang cermat dan kritis inilah yang akan mengantarkan seseorang bersikap moderat dan terbuka 

dalam beragama. 

Dalam kehidupan, tidak bisa dipisahkan dari yang namanya budaya, karena budaya adalah 

kreasi manusia untuk memenuhi kebutuhan dalam memperbaiki kualitas hidupnya. Salah satu 

karakter dasar dari setiap budaya adalah perubahan yang terus-menerus sebagaimana kehidupan 

itu sendiri. Proses dialektika Islam dengan budaya lokal Indonesia yang menghasilkan produk 

budaya sintetis merupakan suatu keniscayaan sejarah sebagai hasil dialog Islam dengan sistem 

budaya lokal. Lahirnya berbagai ekspresi-ekspresi ritual yang nilai instrumentalnya produk budaya 

lokal, sedangkan muatan materialnya bernuansa religius Islam adalah sesuatu yang wajar dan sah 

adanya dengan syarat akulturasi tersebut tidak menghilangkan nilai fundamental dari ajaran 

agama. 

                                                             
6 Achmad Shiddiq, Khittah Nahdliyyah (Surabaya: Balai Buku, 1980), 12. 
7 Eka Putra Wirman, Kekuatan Ahlussunnah Wa al-Jama‟ah (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI, 
2010), 86. 



Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 99 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

NU memiliki karakter memadukan tradisi ulama salaf dengan tradisi kebudayaan lokal. NU 

juga memiliki sejumlah tradisi yang khas, seperti tahlilan, dibaan dan ziarah kubur yang hal 

tersebut dilarang oleh kelompok muslim lain.8 Hal tersebut berdasarkan sebuah kaidah: 

الِحِ وَالَْْخْذُ بِِلَْْدِيْدِ الَْْصْلَحِ   الَْمُحَافَظَةُ عَلَى الْقَدِيِْْ الصَّ
Artinya : memelihara tradisi lama yang masih baik (relevan) dan mengambil hal-hal baru yang lebih baik.9 

Hal di atas, dibenarkan oleh KH. Hasyim Asy‟ari, sebab ASWAJA adalah kelompok yang 

mengikuti tradisi orang-orang shaleh di masa lalu (al-salaf al-shalih). Mereka adalah orang-orang 

yang mengikuti ulama dari dua kota suci (Mekkah dan Madinah) serta para ulama dari al-Azhar, 

Kairo dan Mesir. 10 

Basis sosial warga NU adalah masyarakat muslim yang secara keagamaan pada umumnya 

berbasis pendidikan pesantren baik  masyarakat pedesaan maupun perkotaan, walaupun sekarang 

ini terjadi pergeseran yang sangat signifikan pada tataran segmen warga NU dengan lahirnya 

alumni-alumni perguruan tinggi baik dalam maupun luar negeri.  

Salah satu desa di Lumajang yang mayoritas masyarakatnya Nahdliyyin (pengikut NU) adalah 

desa Selokbesuki Sukodono Lumajang. Pendidikan, amaliyah dan ritual keagamaan NU tetap 

dipertahankan, karena ritual-ritual dan amaliyah yang bercorak lokal tersebut hanyalah sebatas 

teknis atau bentuk luaran saja, sedangkan yang menjadi subtansi di dalamnya murni ajaran-ajaran 

Islam. Dengan kata lain, ritual-ritual yang bercorak tradisi lokal hanyalah bungkus luar, sedangkan 

isinya adalah nilai-nilai ibadah yang diajarkan oleh Islam. Sebagai contoh, ritual selamatan atau 

kenduri yang dilakukan dengan ceremonial pada waktu-waktu tertentu sesuai dengan kebiasaan 

lokal yang berlaku, didalamnya diisi dengan ibadah-ibadah yang dianjurkan Islam seperti 

bersedekah, dzikir, berdo`a, membaca al-Qur`an dan lain sebagainya. Mengenai ceremonial atau 

penentuan waktu tersebut, tidak lebih hanyalah kemasan luar sebagai bentuk penyesuaian dengan 

teknis dan kebiasaan yang berlaku ditengah masyarakat dan tidak bertentangan dengan ajaran 

Islam. Karena itu, pertanyaan untuk dijadikan rumusan dalam riset ini antara lain bagaimana 

implementasi nilai-nilai Ke-NU-an di Desa Selokbesuki Kecamatan Sukodono Kabupaten 

Lumajang dan apa saja kendalanya. 

 
Metodologi  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif. Metode kualitatif ini digunakan karena 

beberapa pertimbangan pertama, menyesuaikan metode kualitatif lebih mudah apabila 

berhadapan dengan kenyataan ganda, kedua, metode ini menyajikan secara langsung hakikat 

                                                             
8 Zuhairi, Hadratussyaikh, 108.  
9 Sahal Mahfudh, Nuansa Fiqih Sosial (Yogyakarta: LKiS, 2004). 5. 
10 Zuhairi, Hadratussyaikh, 109.  



Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an 

100 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020  
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

hubungan antara peneliti dan responden, dan ketiga, metode ini lebih peka dan lebih mudah 

menyesuaikan diri dengan banyak penajaman pengaruh bersama dan terhadap pola-pola nilai yang 

di hadapi. 

 
Dinamika Tradisi dan Nilai Keagamaan 

Penduduk Nusantara sebelum Islam datang sudah memiliki kepercayaan, yaitu animisme, 

dinamisme, Hindu, Dan Budha. Pada zaman itu penduduk Indonesia dalam melaksanakan 

kepercayaannya menggunakan seni sebagai bentuk upacaranya. Melihat kenyataan di masyarakat 

nusantara seperti itu maka para da‟i (penyebar agama Islam) menggunakan strategi dakwahnya 

melalui seni dan budaya upacara mereka. Tujuannya supaya agama Islam dapat dengan mudah 

diterima oleh mereka berdasarkan adat budayanya tanpa menghilangkan adat upacara sesuai 

dengan agama dan kepercayaan. Dengan demikian seni budaya dan upacara adat nusantara masih 

tetap lestari dan berkembang sampai sekarang  dan jauh dari unsur syirik atau menyimpang dari 

ajaran agama Islam, salah satunya tradisi keagamaan yang masih dilakukan di desa Selokbesuki 

Sukodono Lumajang. 

Kegiatan keagamaan di desa Selokbesuki sama seperti kegiatan keagamaan masyarakat di 

desa-desa lainnya. Sebagaimana yang dijelaskan oleh bapak Maimun selaku Kepala Desa 

Selokbesuki, “kegiatan keagamaan yang dilakukan masyarakat disini sama dengan kegiatan 

keagamaan yang dilakukan oleh masyarakat di desa-desa lainnya, karena itu sudah menjadi tradisi 

yang tidak akan bisa hilang. Salah satu kegiatan tersebut adalah Tahlilan, Selamatan, Tasyakkuran, 

rutinan pengajian dan sholawatan”. 11 

Memperkuat penjelasan diatas, peneliti juga silaturrahim kepada Ahmad Ubaidillah selaku 

Kaur Pemerintahan sekaligus Sekretaris NU disana, beliau juga menambahkan, bahwa “Nilai-nilai 

atau tradisi NU yang dilakukan di desa Selokbesuki diantaranya adalah Selamatan, Merawat 

Janazah, Tawassul, Tahlilan, Maulidan, Qunnut Shubuh, Dzikir/Wiridan dan Sholat Tarawikh 20 

roka‟at pada bulan Ramadlan. 12 

Mengenai sejak kapan dilakukan hal tersebut, peneliti silaturrahim kepada H. Busiri (selaku 

tokoh masyarakat Dusun Krajan Wetan), beliau juga menambahkan bahwa: 

“tradisi di desa Selokbesuki yang dilakukan sampai saat ini adalah Selamatan, Sholawatan, 
membaca Surat Yasin, mensholati Mayyit, Talqin Mayyit, Adzan 2 kali waktu Sholat Jum‟at, 
wirid dan sebagainya yang merupakan tradisi-tradisi NU. Mengenai kapan dimulainya 
tradisi-tradisi di atas, tidak dapat dijelaskan secara detail, karena hal tersebut sudah turun-
temurun yang telah dilakukan oleh para sesepuh/pendahulu kita. Namun jika menoleh 
kepada sejarah Walisongo, mungkin pada masa merekalah tradisi ini dimulai, karena mereka 
adalah penyebar Islam di Pulau Jawa dengan memasukkan nilai-nilai Islam ke dalam seni 

                                                             
11 Maimun, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 
12 Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 



Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 101 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

budaya dan adat yang ada. Terkadang ada sebagian warga yang hanya imitatif (ikut-ikutan) 
saja”. 13 

 
Berdasarkan wawancara di atas, peneliti hadir bersama masyarakat untuk melihat tradisi 

keagamaan di desa Selokbesuki tersebut, diantaranya adalah Tahlilan, Maulid Nabi, Tarawih 20 

roka‟at, dan Qunut. Sedangkan pelaksanaan kegiatan-kegiatan tersebut dijelaskan dalam 

pembahasan berikut. 

 
Tahlil 

Telah kita maklumi bersama bahwa acara tahlilan merupakan upacara ritual seremonial 

yang biasa dilakukan oleh keumuman masyarakat Indonesia untuk memperingati hari kematian. 

Secara bersama-sama, beserta masyarakat sekitarnya, membaca beberapa ayat al-Quran, dzikir-

dzikir, dan disertai doa-doa tertentu untuk dikirimkan kepada mayyit. Acara ini biasanya 

diselenggarakan setelah selesai proses penguburan (terkadang dilakukan sebelum penguburan 

mayyit), kemudian terus berlangsung setiap hari sampai hari ketujuh. Lalu diselenggarakan 

kembali pada hari ke 40 dan ke 100 serta ke-1000. Untuk selanjutnya acara tersebut diadakan 

setiap tahun dari hari kematian mayyit, walaupun terkadang berbeda antara satu tempat dengan 

tempat lainnya. 

Mengenai hal ini, Ahmad Ubaidillah memberikan penjelasan mengenai kegiatan tahlilan di 

desa Selokbesuki, beliau mengatakan bahwa: 

“acara tahlilan sudah biasa dilakukan, baik di desa ini maupun di desa-desa lain, ketika 
ada orang yang meninggal dan orang tersebut merupakan orang Islam. Tahlilan biasanya 
dilaksanakan setiap ada orang yang meninggal sejak hari pertama meninggal sampai 40 
hari, hari ke-100, setahun, 2 tahun dan 1000 hari. pelaksanaannya dimulai setelah sholat 
Maghrib dan ada juga setelah sholat Isya‟. 

Sedangkan yang dibaca adalah surat Yasin, ayat-ayat al-Qur‟an dan sholawat pada Nabi serta 

do‟a”.14 Maulana warga desa Selokbesuki mengatakan: 

“Terkadang masyarakat juga mengadakan Khotmil Qur‟an sebelum pelaksanaan Tahlil. 
Masyarakat menyebut hal tersebut sebagai kirim-kirim do‟a/pahala kepada orang yang 
sudah meninggal. Khotmil Qur‟an juga dilakukan saat acara Selamatan, baik pernikahan 
maupun hajjian. 

Rutinan Yasinan yang dikemas dengan arisan pun juga membaca tahlil (setelah baca surat 

Yasin). Rutinan ini biasanya dilaksanakan di setiap RW. satu minggu sekali. Ada yang malam 

Jum‟at, malam senin dan sebagainya. Setelah pembacaan ayat-ayat dan sholawat selesai, barulah 

arisan diselenggarakan (dikocok). Barang siapa yang mendapat arisan (namanya keluar pada waktu 

dikocok), rumah orang tersebut yang nantinya menjadi tempat berkumpul yang berikutnya”. 15  

                                                             
13 Busiri, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 
14 Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 
15 Maulana, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 



Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an 

102 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020  
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

Lebih jelasnya lagi, peneliti berkunjung kepada salah satu warga Selokbesuki bernama 

Untung. Saat beliau ditanya tentang hal ini, beliau menjawab : 

“mayoritas masyarakat desa Selokbesuki merupakan warga NU. Ketika ada orang 
meninggal maka akan ditahlili, meskipun orang yang mati adalah warga Muhammadiyah. 
Tidak ada konflik antara kaum NU dan Muhammadiyah mengenai Tahlilan (Doktrin 
“Tahlilan tradisi NU bukan Muhammadiyah”). Hal ini pernah terjadi pada al-Marhum 
Mulyono RT. IV RW. I Dusun Krajan Kulon. Keluarga beliau(warga Muhammadiyah) 
tidak mengomentari hal tersebut karena menganggap Tahlilan sebagai kultur desa”. 16 

Setelah itu peneliti berbincang-bincang lagi dengan Ubaidillah, ia mengatakan : 

“Entah telah berapa abad lamanya acara tersebut diselenggarakan, hingga tanpa disadari 
menjadi suatu kelaziman. Konsekuensinya, bila ada yang tidak menyelenggarakan acara 
tersebut, berarti ia telah menyalahi adat, dan akibatnya ia diasingkan oleh masyarakat. 
Bahkan lebih jauh lagi, acara tersebut telah membangun opini muatan hukum yaitu 
sunnah atau wajib untuk dikerjakan dan sebaliknya, bid‟ah (hal yang baru dan ajaib) 

apabila  ditinggalkan. العادة محكّمه (tradisi dijadikan sebuah hukum). 17 

Berdasarkan hasil wawancara di atas yang peneliti lakukan di lapangan, acara tahlilan 

merupakan tradisi warga desa Selokbesuki yang dilakukan ketika: 

1. ada orang Islam yang meninggal (tanpa memandang status mayyit itu NU atau 

Muhammadiyah), mulai hari pertama sampai tujuh (7) hari berturut-turut, hari ke-40, hari ke-

100 dan hari ke-1000 meninggalnya mayyit, 

2. Rutinan mingguan 

3. juga biasa dikemas dengan arisan dan Khotmil Qur‟an. 

Sedangkan pelaksanaannya setelah sholat Isya‟, sebagian dilaksanakan setelah Maghrib 

bahkan „Ashar. Dan acara ini dimulai dengan membaca surat Yasin, ayat-ayat al-Qur‟an dan 

sholawat pada Nabi. 

 
Maulid Nabi 

Nabi Muhammad adalah Nabi akhir zaman yang selalu menjadi panutan yang tidak akan 

pernah ada yang mengingkari kebenarannya. Beliaulah yang menuntun umat manusia menuju 

jalan yang terang benderang dengan selalu disinari cahaya Islam. Dengan perjuangan beliau umat 

manusia bangkit dari zaman jahiliyah menuju zaman yang terang dengan cahaya Islam. Dengan 

kelahiran Nabi akhir zaman ini terciptalah aturan-aturan Islam yang penuh keharmonisan, 

persaudaraan, dan keseimbangan dengan terhapusnya perselisihan, pertikaian, dan peperangan. 

Betapa luar biasa jasa Nabi Muhammad SAW kepada seluruh umat manusia yang ada di 

dunia ini. Maka sudah sepantasnya kita sebagai umatnya untuk selalu mengenangnya dan berusaha 

sekuat tenaga untuk mengamalkan apa yang telah diajarkan oleh beliau. Karena apa yang telah 

dikatakan, dilakukan, dan ditetapkan beliau telah menjadi dasar segala hukum Islam setelah Al-

                                                             
16 Untung, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 
17 Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 



Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 103 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

Qur‟an yang sudah tidak diragukan kebenarannya. Karena dengan mengikuti apa yang telah 

diajarkan oleh beliau kepada kita, maka kita akan diakui sebagai umat beliau kelak di Hari Kiamat. 

Mengenai perayaan hari kelahiran Nabi dan Sholawatan di desa Selokbesuki, peneliti 

pertama kali silaturrahim kepada Maimun selaku Kepala Desa Selokbesuki, beliau memberikan 

penjelasan SAW., bahwa  

“Masyarakat sangat antusias dalam merayakan hal tersebut, terlihat di musholla-
musholla, rumah-rumah, masjid dan di lembaga-lembaga pendidikan. Perayaan ini 
biasanya dikemas dengan membaca Sholawat kepada Nabi. Hal tersebut dilakukan 
sebagai bentuk kecintaan dan ingin mendapatkan syafa‟at Nabi fii yawmi al-qiyamah. 
Perayaan Maulid Nabi ini dilaksanakan pada 12-19 Robi‟ul Awal”. 18 

Peneliti juga menanyakan hal tersebut kepada Maulana, ia juga menambahkan bahwa : 

“perayaan Maulid Nabi yang meriah tepat pada malam tanggal 12 Robi‟ul Awal. 
Masyarakat berkumpul di masjid dan musholla-musholla dekat rumahnya. Terkadang 
pelaksanaan ini dilakukan dari rumah ke rumah (secara pribadi dengan mengundang 
tetangga dan saudara) meski sederhana, sampai akhir bulan. Perayaan hari kelahiran 
Nabi merupakan bentuk kecintaan dan penghormatan pada Nabi dengan membaca 
Sholawat pada nabi dan Barzanjen. Bersholawat tidak hanya dilakukan pada saat 
memperingati Hari Kelahiran Nabi, namun juga setiap hari karena ingin mendapatkan 
syafa‟atnya besok di hari Qiyamat. Seperti rutinan-rutinan yang dilakukan masyarakat 
dengan membaca Barzanjen, Maulid Habsyi, serta berupa Hadrah seperti al-Banjari.  ”. 19 

Mengenai alasannya pelaksanaan hal tersebut, peneliti mendatangi Ubaidillah, beliau 

berpedoman pada : 

1. Hadist 

“ مِ الْإِثْنَيْنِ فَقَالَ” :فِيْهِ وُلِدْتُ وَفِيْهِ أُنْزِلَ عَلَيَّ ْْ عَنْ أَبِيْ قَتَادَةَ الَْنْصَارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُوْلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سُئِلَ عَنْ صَو  

Artinya: Dari Abi Qotadah al-Anshori, sesungguhnya Rasulullah SAW pernah ditanya mengenai puasa 
hari senin. Rasulullah menjawab: Pada hari itu aku dilahirkan dan wahyu diturunkan kepadaku. 

 

2. Maqolah berikut : ئًا كَثُ زَ ذِكْزهُُ    مَنْ أَحَبَّ شَي ْ
Artinya : Barang siapa yang mencintai sesuatu, ia akan sering menyebutnya.” 

“Pola areyah dalilleh (bahasa Madura). Rasulullah saja memperingati kelahirannya, apalagi kita 
selaku ummatnya sebagai bentuk kecintaan kita kepadanya. Salah satu untuk menunjukkan 
cinta kita kepada Nabi Muhammad SAW. adalah dengan mengenang kelahiran beliau. Maulid 
Nabi merupakan bentuk penghargaan yang sangat besar kepada beliau dan kita harus bangga 
memiliki hari besar ini. Dengan terlaksananya kegiatan ini semoga menjadikan motivasi dan 
inspirasi kecintaan kita kepada Nabi Muhammad SAW dan selalu menjalankan sunnah-
sunnahnya”. 20 

Mengenai model pelaksanaan maulid Nabi yang dilakukan di desa Selokbesuki, Umarul 

Faruq menjelaskan bahwa: 

“ketika perayaan maulid Nabi tiba (12 Robi‟ul Awal), masyarakat sangat antusias 
menyambutnya dengan menghiasi/meramaikan Masjid, Musholla dan tempat lainnya 

                                                             
18 Maimun, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 
19 Maulana, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 
20 Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 



Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an 

104 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020  
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

yang digunakan sebagai tempat perayaan maulid tersebut. Pada umumnya, masyarakat 
berkumpul ditempat perayaan tersebut dengan membawa Nasi, Buah dan lainnya yang 
dapat memeriahkan acara maulid tersebut”. 21 
 
dasarkan hasil wawancara di atas yang peneliti lakukan di lapangan, perayaan Maulid 

Nabi Muhammad SAW. sebagai bentuk kecintaan pada Nabi di desa Selokbesuki dilaksanakan 

pada malam tanggal 12 Robi‟ul Awal di masjid dan musholla setelah sholat Maghrib dengan 

membaca Diba‟iyah dan Asyraqal. Sedangkan pelaksanaan yang dikemas dengan mendatangkan 

al-Banjari serta pengajian umum dilaksanakan setelah sholat Isya‟ bertempat di balai desa dan 

tempat-tempat lainnya.  

 
Qunut Shubuh 

Persoalan membaca do‟a qunut pada shalat shubuh ketika i‟tidal kedua, merupakan 

perselisihan fiqih sejak dulu. Ini termasuk perselisihan yang paling banyak menyita waktu, tenaga, 

pikiran, bahkan sampai memecahkan barisan kaum muslimin. Namun hal ini merupakan praktik 

keagamaan yang dilakukan oleh warga nahdliyyin sebagaimana yang dilakukan oleh warga desa 

Selokbesuki. 

Dalam hal ini, peneliti menemui Ach. Zaini, ia mengatakan bahwa “pelaksanaan Sholat 

Shubuh disini, masyarakat melaksanakannya dengan qunnut. Hal tersebut dapat dilihat di setiap 

musholla atau masjid di desa Selokbesuki. Pelaksanaan ini sudah menjadi kultur. Seandainya ada 

masjid atau musholla yang tidak melaksanakannya, kemungkinan akan menjadi sebuah 

pembicaraan masyarakat luas”. 22 

Kemudian Ach. Zaini agar mengatakan sebagai berikut: 

 “qunnut Shubuh ini merupakan Sunnah „Ab‟ad (apabila meninggalkan, maka harus 
mengganti dengan Sujud Sahwi). Itulah yang diajarkan oleh para kiai, tokoh masyarakat 
dan guru-guru yang notabene adalah santri. Di desa Selokbesuki ini, mayoritas 
masyarakatnya adalah NU, sudah tentu sholat Shubuhnya disertai qunnut meskipun ada 
sebagian warga yang hanya ikut-ikutan saja. Dan ada hadits yang menjadi dasar, yaitu: 

 عن أنس بن مالك قال مازال رسول الله يقنت في الفجر حتّّ فارق الدنيا )رواه أحمد(

Artinya: “Diriwayatkan dari Anas Ibni Malik, beliau berkata “Rasulullah SAW. senantiasa membaca 
qunut ketika sholat shubuh sampai beliau wafat”. (HR. Ahmad, 12196)”. 23 

 
Sedangkan bacaan qunut Shubuh yang biasa dibaca di desa selokbesuki menurut H. Busiri 

adalah sebagai berikut: 24 

                                                             
21Umarul Faruq, Wawancara, Lumajang, 4 Juli 2016. 
22Ach. Zaini, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 
23Ach. Zaini, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 
24Busiri, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 



Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020| 105 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

اللهم اهدنا فيمن هديت, وعافينا فيمن عافيت, وتولنا فيمن توليت, وبِرك لنا فيما أعطيت, وقنا شرما 
قضيت, فإنك تقضي ولابقضى عليك, وإنه لايذل من واليت,ولايعز من عاديت,تباركت ربنا 

 وتعاليت,فلك الحمد على ما قضيت,نستغفرك ونتوب إليك

Berdasarkan hasil wawancara di atas yang peneliti lakukan di lapangan, pelaksanaan qunut 

sholat Shubuh di desa Selokbesuki dilakukan setelah  i‟tidal pada raka‟at kedua. Hal tersebut 

peneliti amati di beberapa musholla di desa Selokbesuki, diantaranya adalah musholla ustadz 

Syafi‟i dan ustadz Rahmad.  

 
Sholat Tarawikh 

Shalat Sunnah Tarawih merupakan shalat sunnah yangg dikerjakan di malam hari setelah 

Shalat Isya‟ di Setiap bulan Ramadlan yang merupakan bulan penuh berkah. Untuk Hukum 

Mengerjakan Shalat Tarawih sendiri ialah Sunnah Muakkad yang bisa diartikan Sunnah yang 

sangat diutamakan atau diharuskan untuk dikerjakan setiap umat Muslim di seluruh dunia karena 

Shalat Sunnah Tarawih bisa menjadi pelengkap puasa kita. 

Sedangkan Jumlah Rakaat Shalat Tarawih ini masih diperselisihkan, ada yang mengatakan 8 

raka‟at dan bisa berjumlah 20 raka‟at. Namun di Indonesia, mayoritas jumlah raka‟at Shalat 

Tarawih yang dikerjakan ialah 20 Raka‟at dan ditambah 3 raka‟at Witir di akhir Shalat 

Tarawih. Cara Shalat Tarawih sendiri lebih baik dikerjakan secara berjamaah walaupun jika 

dikerjakan sendiri pun masih boleh. 

Pelaksanaan sholat tarawih di desa Selokbesuki adalah 20 raka‟at, sebagaimana yang 

dikatakan Gus Rahmad, bahwa  

“Sholat Tarawikh, Masyarakat melaksanakannya 20 Roka‟at (2 raka‟at salam), 3 Roka‟at 
witir (yang pertama 2 Roka‟at kemudian salam, 1 raka‟at dan salam) dan qunnut pada 
separuh akhir Ramadlan (malam 16 Ramadlan). Hal itu dilakukan pada setiap bulan 
Ramadlan, disetiap musholla dan masjid di desa Selokbesuki”. Alasannya adalah Hadits 
berikut : 

 عن يزيد بن رومان أنهّ قال كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب في رمضان بثلاث وعشرين ركعة )رواه مالك(
Artinya : Dari Yazid bin Ruman, ia berkata, “orang-orang muslimin pada masa Umar bin 
Khaththab melakukan sholat malam di bulan Ramadlan 23 raka‟at”. (HR. Malik dalam 
Muwaththa‟, 233).”25 
 
Kemudian peneliti juga menemui Ahmad Ubaidillah, beliau mengatakan:  

“pelaksanaan tarawikh 20 roka‟at ini sudah menjadi kebiasaan masyarakat mulai dulu. 
Mayoritas masyarakat Selokbesuki adalah warga NU, sholat tarawikh dilakukan 20 roka‟at. 
Namun pelaksanaannya bervariasi, ada yang cepat, sedang dan pelan. Tergantung penumpang 
ingin menaiki kendaraan yang disukai”. 26 

                                                             
25Rahmad, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 
26Ahmad Ubaidillah, Wawancara, Lumajang, 25 Mei 2016. 



Sayyidi, Salman Al-Farizi 
Implementasi Nilai-Nilai Ke-NU-an 

106 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 13, Nomor 1, Februari 2020  
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

Berdasarkan hasil wawancara di atas yang peneliti lakukan di lapangan, pelaksanaan 

sholat Tarawih di desa Selokbesuki dimulai dengan sholat‟Isya‟ terlebih dahulu, kemudian 

sholat Tarawih 20 Roka‟at (2 raka‟at salam), 3 Roka‟at witir (yang pertama 2 Roka‟at kemudian 

salam, kedua 1 raka‟at dan salam) dan dilanjutkan membaca qunnut pada separuh akhir 

Ramadlan (malam 16 Ramadlan). Setelah pelaksanaan sholat Tarawih selesai, dilanjutkan 

dengan pembacaan al-Qur‟an (tadarus). 

 
Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah paparkan di atas, maka disimpulkan bahwa 

Nilai/tradisi ke-Nu-an yang dilakukan masyarakat di desa Selokbesuki diantaranya adalah 

Tahlilan, Perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW, Tarawih dan Qunut. Adapun pelaksanaan 

nilai-nilai ke-NU-an yang dilakukan masyarakat di desa Selokbesuki dirinci sebagai berikut: a) 

Tahlilan, dilaksanakan waktu rutinan dan ketika ada orang meninggal. Waktunya setelah Maghrib 

dan ada yang setelah Isya‟. b) Perayaan Maulid Nabi, dilaksanakan setiap 12 Robiul Awwal, di 

masjid-masjid, musholla-musholla dan lembaga-lembaga pendidikan. c) Qunut Shubuh, 

dilaksanakan di raka‟at kedua  setelah I‟tidal dari ruku‟, baik sholat berjama‟ah ataupun munfarid 

(sendirian). d) Tarawih, dilaksanakan setelah sholat Isya‟ di setiap bulan Ramadlan, dengan 20 

raka‟at (10 salam) serta diteruskan dengan 3 raka‟at witir (2 salam). Kendala-kendala dalam 

pelaksanaan nilai-nilai ke-NU-an adalah : a) Tahlil, Pelaksanaan kegiatan tidak sesuai dengan 

waktu. b) Maulid Nabi, pelaksanaannya kurang berjalan khidmad karena tempat kurang memadai, 

c) Qunut Shubuh, yang berjamaah di masjid dan musholla tidak begitu banyak, d) Tarawikh, 

masyarakat terutama para remaja sedikit malas jika terlalu sempurna mengerjakannya 

 
Referensi 

Khuluq, Lathiful. 2000. Fajar Kebangunan Ulama Biografi KH. Hasyim Asy‟ari Yogyakarta: LKis. 

Wahid, Salahuddin. Dkk. 2010. Menggagas NU Masa Depan Jombang: Pustaka Tebuireng. 

Ali, As‟ad Said. 2008. Pergolakan di Jantung Tradisi Jakarta: LP3ES. 

Moesa, Ali Maschan. 2010. Memahami Nahdlatul Ulama : Urgensi Besar Membangun Kembali Jembatan 
Putus Surabaya: Pesantren Luhur Al-Husna. 

Misrawi, Zuhairi. 2010. Hadratussyaikh Hasyim Asy‟ari Moderasi, Keummatan dan Kebangsaan Jakarta: 
PT. Kompas Media Nusantara. 

Shiddiq, Achmad. 1980. Khittah Nahdliyyah Surabaya: Balai Buku. 

Wirman, Eka Putra. 2010. Kekuatan Ahlussunnah Wa al-Jama‟ah Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama RI. 

Mahfudh, Sahal. 2004. Nuansa Fiqih Sosial Yogyakarta: LKiS. 


