
  66 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

MODERNISASI PESANTREN; UPAYA REKONSTRUKSI PENDIDIKAN 

ISLAM(Studi Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid  

dan Nurcholish Madjid) 

 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 

Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang 
Email: ihwanmuttaqin@gmail.com 

Abstrak 

Ketidakpuasan atas hasil pendidikan yang berbau barat sebagai imbas 
dari globalisasi dan modernisasi, melahirkan harapan besar umat muslim untuk 
mengangkat model dan pola pendidikan Islam sebagai solusi alternatif 
pengganti paradigma pendidikan Barat. Sementara itu, pendidikan Islam 
diyakini mampu mengintegrasikan ketiga dimensi kemanusiaan ke dalam satu 
bingkai konstruksi integral dan saling menunjang, yaitu visi Ilahiyah, nilai-nilai 
spiritual, dan nilai-nilai material. Lembaga pendidikan yang tepat untuk hal ini 
adalah Pondok Pesantren. Namun demikian untuk mewujudkan pendidikan 
Islam yang ideal maka mutlak diperlukan pembaruan-pembaruan dalam 
berbagai dimensi. Cita-cita mewujudkan pendidikan Islam ideal baru bisa 
dicapai bila ada upaya membangun epistemologinya. Sebab problem utama 
pendidikan Islam adalah problem epistemologinya. Epistemologi pendidikan 
Islam perlu dirumuskan secara konseptual untuk menemukan syarat-syarat 
dalam mengetahui pendidikan berdasarkan ajaran-ajaran Islam. Dalam hal ini, 
pondok pesantren harus mampu merumuskan peran di tengah arus 
modernisasi yang sudah tentu harus komprehensip dan holistic. Artinya, harus 
kental dengan aroma keislamannya dan tidak acuh dengan perubahan 
modernisasi, serta mampu mengartikulasikan perkembangan zaman dalam 
rangka merespon dan menjawab segala problemnya. Dalam konteks ini 
Abdurrahman Wahid dan Nurcholis Madjid mampu memberikan terobosan 
untuk sekedar membuat poros perubahan pada diri Pondok pesantren baik 
kurikulum, kepemimpinan maupun kelembagaan. 
 

Kata Kunci: Modernisasi, Pesantren, Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madjid. 

Pendahuluan 

Dalam rangka membangun bangsa yang bermartabat, perbaikan dan 

modernisasi pendidikan adalah hal yang strategis dan wajib dilakukan. Untuk 

mencapai keadaan bermartabat itu, salah satu faktor yang diperlukan adalah 

pembentukan pandangan hidup masyarakat yang dapat mengarahkannya 



  67 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

menjadi bangsa yang bermartabat. Menurut HDI (Human Development  Index) 

terbaru, Indonesia menempati urutan ke-124 padahal di tahun 2010 lalu masih 

berada pada tingkat 108.1 Untuk mengatasi hal ini, lembaga pendidikan adalah 

salah satu media penting yang dapat membentuk bagaimana corak 

pandangan hidup seseorang atau masyarakat.2 

Dalam arti yang sederhana, pendidikan dapat dipahami sebagai 

bimbingan atau pimpinan secara sadar oleh seorang pendidik terhadap 

perkembangan jasmani dan rohani peserta didik menuju terbentuknya 

kepribadian yang utama. Berdasarkan batasan ini, pendidikan sekurang-

kurangnya mengandung lima unsur penting, yaitu: Pertama, usaha (kegiatan) 

yang bersifat bimbingan (pimpinan atau pertolongan) dan dilakukan secara 

sadar. Kedua, pendidik atau pembimbing atau penolong. Ketiga, ada yang 

dididik atau peserta didik. Keempat, bimbingan yang memiliki dasar dan 

tujuan. Kelima, dalam usaha itu terdapat alat-alat yang dipergunakan.3 

Jika dilihat dari sejarah panjang pendidikan di Indonesia, pendidikan 

pesantren menjadi sesuatu yang wajib masuk dalam setiap kajian 

perkembangan pendidikan. Bagaimanapun pendidikan pesantren adalah 

pendidikan tertua yang pernah ada di Indonesia dan dianggap sebagai produk 

budaya Indonesia yang indigeneous4.  

Kehadiran pesantren dikatakan unik karena dua alasan yakni pertama, 

pesantren hadir untuk merespon terhadap situasi dan kondisi suatu 

masyarakat yang dihadapkan pada runtuhnya sendi-sendi moral atau bisa 

 
1The Human Development Index - going beyond income, dalam http://hdrstats.undp.org/en/ 
countries/profiles/IDN.html atau lihat http://edukasi.kompasiana.com. HDI pertama kali dirilis oleh 
UNDP tahun 1980. Sebenarnya Indonesia sejak tahun itu cenderung mengalami konsistensi perbaikan, 
cuman di tahun lalu ada penambahan 16 negara yang mengakibatkan peringkat Indonesia juga ikut 
turun. 
2 Hasbi Indra, Pendidikan Islam Melawan Globalisasi (Jakarta: Rida Mulia, 2005), 189 
3 Abudin Nata, Paradigma Pendidikan Islam (Jakarta: PT. Gramedia Widiaswara Indonesia, 2001), 1 
4 M. Sulthon dan Moh. Khusnuridho, Manajemen Pondok Pesantren dalam Perspektif Global, (Yogyakarta: 
Laks Bang  PRESSindo, 2006), 4  

Ahmad Ihwanul Muttaqin 

http://hdrstats.undp.org/en/


  68 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

disebut perubahan sosial. Kedua, didirikannya pesantren adalah untuk 

menyebar luaskan ajaran universalitas Islam ke seluruh pelosok nusantara.5 

Di samping itu, ada usaha coba-coba untuk mendorong pesantren agar 

membina diri sebagai basis bagi upaya pengembangan pedesaan dan 

masyarakat yang di mulai pada awal-awal tahun tujuh puluhan yang pada saat 

ini telah berkembang menjadi usaha keras dan besar-besaran untuk 

transformasi sosial,  Menurut KH. Abdurrahman Wahid6 "peranan pesantren 

sebagai pelopor transformasi sosial seperti itu memerlukan pengujian 

mendalam dari segi kelayakan ide itu sendiri, di samping kemungkinan dampak 

perubahannya terhadap eksistensi pesantren".7 

Di samping itu, pesantren juga merupakan lembaga pendidikan Islam 

yang memiliki akar secara historis yang cukup kuat sehingga menduduki posisi 

relatif sentral dalam dunia keilmuan. Dalam masyarakatnya Pesantren sebagai 

sub kultur lahir dan berkembang seiring dengan perubahan-perubahan dalam 

masyarakat global, asketisme (faham kesufian) yang digunakan pesantren 

sebagai pilihan ideal bagi masyarakat yang dilanda krisis kehidupan sehingga 

pesantren sebagai unit budaya yang terpisah dari perkembangan waktu, 

menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Peranan seperti  ini yang dikatakan 

Abdurrahman Wahid “sebagai ciri utama pesantren sebuah sub kultur.”8 

Sebagai sebuah pendidikan tua di Indonesia, pantaslah jika pesantren 

mengalami berbagai perubahan dan perkembangan yang signifikan. 

Perubahan dan perkembangan itu bisa dilihat dari dua sudut pandang. 

Pertama, pesantren mengalami perkembangan kuantitas luar biasa dan 

menakjubkan baik wilayah rural (pedesaan), sub urban (pinggiran kota) 

maupun urban (perkotaan). Dengan adanya perkembangan kuantitas 
 

5 Said Aqil Siradj, Pesantren Masa Depan, Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren. (Bandung : 
Pustaka Hidayah. 1999), 202. 
6 KH.Abdurrahman Wahid selajutnya ditulis dengan Abdurrahman Wahid saja (tanpa KH). 
7 Abdurrahman Wahid." Prospek Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan" Dalam Sonhaji Shaleh (terj); 
Dinamika Pesantren,Kumpuln Makalah Seminar Internasional, The Role of Pesantren in Education and Community 
Development in Indonesia” (Jakarta : P3M. 1988), 279.  
8 Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi, Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta: LKIS, 2001), 10 

Modernisasi Pesantren 



  69 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

tersebut, bisa memperkuat argumentasi bahwa pesantren merupakan 

lembaga pendidikan swasta yang sangat mandiri dan sejatinya merupakan 

praktek pendidikan berbasis masyarakat (community based education). 

Perkembangan kedua adalah menyangkut penyelenggaraan pendidikan. Sejak 

tahun 1970-an bentuk-bentuk pendidikan yang diselenggarakan di pesantren 

sudah sangat bervariasi.9 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang pesat pada era 

globalisasi saat ini turut mempengaruhi nuansa pendidikan pondok pesantren. 

Kemajuan yang pesat itu mengakibatkan cepat pula berubah dan 

berkembangnya berbagai tuntutan masyarakat. Untuk itu lembaga pendidikan 

pesantren perlu mengadakan perubahan secara terus menerus seiring dengan 

berkembangnya tuntutan-tuntutan yang ada dalam masyarakat yang 

dilayaninya. Pondok pesantren yang telah lama menjadi tumpuhan pendidikan 

masyarakat ’religius’ tidak boleh mengabaikan tuntutan perubahan tersebut. 

Dalam era global pesantren perlu melakukan penyesuaian-penyesuaian agar 

eksistensi pendidikan pesantren tetap terjaga di tengah hiruk pikuk 

pendidikan lainnya.10 

Kekhawatiran akan tergusurnya pesantren karena sistem yang baru 

dan modern disebabkan oleh banyak faktor. Salah satu faktornya adalah 

banyaknya penjajahan yang masuk ke Indonesia, baik berupa penjajahan 

melalui budaya, ideologi maupun dari segi ekonomi. Walaupun fenomena 

tersebut sudah menjalar di dalam kehidupan masyarakat Indonesia, tetapi 

pondok pesantren tetap eksis dan tidak goyah dengan hal-hal yang baru dan 

modern tersebut bahkan pondok pesantren semakin berkembang. Di lain 

pihak, ada sebagian orang yang menyebut pesantren dengan nada sinis. 

Mereka menyebut   pesantren hanyalah ”fosil” masa lampau  yang sangat jauh  

untuk memainkan peran di tengah kehidupan global. Oleh karena itu, upaya 

 
9 Sulthon dan Khusnuridho, Manajemen, 6-7 
10 Sulthon dan Khusnuridho, Manajemen, 1-2 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  70 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

menjadikan pesantren sebagai pilihan dalam menjawab kebutuhan manusia 

modern adalah sebuah uthopia atau sekedar hayalan tingkat tinggi (al quwwa 

al-mutahayyilah)  yang tidak rasional, karena perlu dilakukan pembaharuan-

pembaharuan. 

Berbicara mengenai pesantren dan permasalahnnya, maka kita akan 

diingatkan pada seorang Kyai besar yang sudah tidak asing lagi di kalangan 

masyarakat di Indonesia yakni KH. Abdurrahman Wahid atau lebih akrab 

disapa Gus Dur. Tentu saja, khalayak sudah mafhum kalau Abdurrahman 

Wahid  berasal dari keluarga pesantren. Pemikiran beliau tentang pesantren 

banyak diadopsi hingga saat ini, antara lain tentang dinamisasi dan 

modernisasi pesantren. Abdurrahman Wahid adalah orang yang berangkat 

dari pesantren (semestinya) kelak juga akan ”kembali ke pesantren”11. Kendati 

demikian, barangkali akan sedikit sekali orang yang mengetahui bagaimana 

pemikiran Abdurrahman Wahid tentang pesantren. Karena selain seorang 

Kyai, Abdurrahman Wahid juga sebagai bapak bangsa yang lalu lalang dalam 

berbagai dunia politik, budaya, dan agama. 

Dalam bidang pendidikan Islam ternyata Abdurrahman Wahid telah 

akrab dan banyak berpartisipasi baik dalam even-even dalam maupun luar 

negeri untuk diminta pikiran-pikiran dan ide-idenya tentang pendidikan Islam. 

Bahkan karena dianggap berjasa menjadi fasilitator antara pesantren dengan 

dunia luar, maka beliau dikenal dengan jendela pemikiran kaum santri12. Tidak 

hanya itu, beberapa tokoh menganggap Abdurrahman Wahid ’jualan 

pesantren’ di dunia masyarakat politik sehingga pesantren menjadi isu 

nasional dan menjadi bahan penelitian ilmuan manca negara.13 

Tokoh lain yang melihat pesantren dengan sangat komprehensif adalah 

Nurcholish Madjid. Menurut Nurcholish Madjid seandainya Negara Indonesia 

 
11 Wahid, Menggerakkan, ix 
12 Wahid, Menggerakkan, x 
13 Moeslim Abdurrahman, Dia adalah Jendela Kepala Dunia, dalam Gus Dur Santri Par Excellence Teladan 

Sang Guru Bangsa (Jakarta: Kompas, 2010), 21. 

Modernisasi Pesantren 



  71 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

tidak mengalami penjajahan, mungkin pertumbuhan sistem pendidikannya 

akan mengikuti jalur-jalur yang ditempuh pesantren-pesantren, sehingga 

perguruan-perguruan tinggi yang ada sekarang ini tidak akan berupa UI, ITB, 

IPB, UGM, Unair, atau pun yang lain, tetapi mungkin namanya "universitas" 

Tremas, Krapyak, Tebuireng, Bangkalan, Lasem, dan seterusnya. Kemungkinan 

ini bisa kita tarik setelah melihat dan membandingkan secara kasar dengan 

pertumbuhan sistem pendidikan di negeri-negeri Barat sendiri, di mana hampir 

semua universitas terkenal cikal-bakalnya adalah perguruan-perguruan yang 

semula berorientasi keagamaan. Mungkin juga, seandainya kita tidak pernah 

dijajah, pesantren-pesantren itu tidaklah begitu jauh terpencil di daerah 

pedesaan seperti kebanyakan pesantren sekarang ini, melainkan akan berada 

di kota-kota pusat kekuasaan atau ekonomi, atau sekurang-kurangnya tidak 

terlalu jauh dari sana, sebagaimana halnya sekolah-sekolah keagamaan di 

Barat yang kemudian tumbuh menjadi universitas-universitas tersebut.14 

Nurcholish Madjid juga menambahkan bahwa dari keterangan 

sederhana itu saja mungkin sudah dapat menarik suatu proyeksi tentang apa 

peranan dan di mana letak sebenarnya sistem pendidikan pesantren dalam 

masyarakat Indonesia yang merdeka (artinya: tidak dijajah), untuk masa depan 

bangsa yang lebih "berkepribadian”. Gambaran konkritnya dapat dibuat 

dengan menganalogikan sebuah pesantren di Indonesia (mengambil sebagai 

misal Tebuireng) dengan sebuah kelanjutan “pesantren" di Amerika Serikat 

(mengambil sebagai misal "pesantren" yang didirikan oleh pendeta Harvard di 

dekat Boston). Tebuireng menghasilkan apa yang bisa dilihat oleh rakyat 

Indonesia sekarang ini, dan "pesantren”-nya pendeta Harvard itu telah 

tumbuh menjadi sebuah universitas vang paling “prestigious”di Amerika. dan 

hampir secara pasti memegang kepeloporan dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan modern dan gagasan-gagasan mutakhir. Demikian pula 

kaitannya dengan kekuasaan. Universitas Harvard memegang rekor dalam 

 
14 A. Malik Fadjar, Holistika Pemikiran Pendidikan (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2005), 221. 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  72 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

menghasilkan orang-orang besar yang menduduki kekuasaan tertinggi di 

Amerika Serikat. Tetapi di Indonesia sebagaimana kita ketahui, peranan 

"Harvard" itu tidak dimainkan oleh Tebuireng, Tremas ataupun Lasem, 

melainkan oleh suatu perguruan tinggi umum yang sedikit banyak merupakan 

kelanjutan lembaga masa penjajahan: UI misalnya.15  

Modernisasi dan Pondok Pesantren 

Modernisasi paling awal dari sitem pendidikan di Indonesia, harus 

diakui, tidak bersumber dari kalangan kaum Muslim sendiri. Sistem pendidikan 

modern pertama kali, yang pada akhirnya mempengaruhi sistem pendidikan 

Islam dalam hal ini pesantren, justru diperkenalkan oleh pemerintah kolonial 

Belanda. Ini bermula dengan perluasan kesempatan bagi pribumi dalam paruh 

kedua abad ke-19 untuk mendapatkan pendidikan. Program ini dilakukan 

pemerintah kolonial Belanda dengan mendirikan volkschoolen, sekolah rakyat, 

atau sekolah desa (nagari) dengan masa belajar selama 3 tahun, dibeberapa 

tempat di Indonesia sejak dasawarsa 1870-an. Pada tahun 1871, terdapat 263 

sekolah dasar semacam itu dengan siswa sekitar 16.606 orang; dan menjelang 

1892 meningkat menjadi 515 sekolah dengan sekitar 52.685 siswa.16 

Tetapi sekolah desa ini, setidak-tidaknya dalam perkembangan awalnya 

cukup mengecewakan, hal ini disebabkan angka putus sekolah yang tinggi. Di 

sisi lain, kalangan pribumi, khususnya di Jawa, terdapat resistensi yang kuat 

terhadap sekolah-sekolah ini, yang mereka pandang sebagai bagian integral 

dari rencana pemerintah kolonial Belanda untuk “membelandakan” anak-anak 

mereka. Hal tersebut mendapat respon dari masyarakat berbagai penjuru. 

Salah satunya di Minangkabau, banyak surau-surau yang ditransformasikan 

secara formal menjadi sekolah-sekolah nagari. Sekolah nagari yang awalnya 

berupa surau tersebut, ternyata tidak sepenuhnya mengikuti kurikulum yang 

 
15 Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren, Sebuah Potret Perjalanan  (Jakarta: Paramadina, 1997), 3 
16 Azyumardi Azra, Pesantren, Kontinuitas dan Perubahan, sebuah pengantar dalam Nurcholish Madjid, 
Bilik-Bilik Pesantren Sebuah Potret Perjalanan (Jakarta: Paramadina, 1997), xii 

Modernisasi Pesantren 



  73 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

digariskan pemerintah Belanda, sehingga mendorong Belanda untuk 

melakukan standarisasi kurikulum, metode pengajaran dan lain-lain.17 

Perkembangan akhir-akhir ini menunjukkan bahwa beberapa pesantren 

ada yang tetap berjalan meneruskan segala tradisi yang diwarisinya secara 

turun temurun, tanpa ada perubahan dan improvisasi yang berarti, kecuali 

sekedar bertahan. Namun ada juga pesantren yang mencoba mencari jalan 

sendiri, dengan harapan mendapatkan hasil yang lebih baik dalam waktu 

singkat. Pesantren semacam ini adalah pesantren yang melakukan 

modernisasi dan inovasi berdasarkan pemikiran akan kebutuhan santri dan 

masyarakat sekitarnya.18 Meskipun demikian, semua perubahan itu, sama 

sekali tidak mencerabut pesantren dari akar kulturnya. Secara umum 

pesantren tetap memiliki fungsi-fungsi sebagai: (1) Lembaga pendidikan yang 

melakukan transfer ilmu-ilmu pengetahuan agama (tafaqquh fi addin) dan 

nilai-nilai Islam (Islamic values). (2) Lembaga keagamaan yang melakukan 

kontrol sosial (social control). (3) Lembaga keagamaan yang melakukan 

rekayasa sosial (social engineering). Perbedaan-perbedaan tipe pesantren di 

atas hanya berpengaruh pada bentuk aktualisasi peran-peran ini.19 

Modernisasi Kurikulum Perspektif Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjis  

Sepintas pesantren memang semakin bertambah sadar akan kondisi 

dan keadaannya. Sekarang, kesadaran akan pentingnya keterampilan dan 

bahkan teknologi semakin tinggi, tetapi tentu bukan karena kekecewaan 

terhadap kebangkrutan teknologi dan ilmu modern, tapi karena kebutuhan 

yang mendesak terutama karena menjaga nilai dan khazanah kearifan 

pesantren.20  

Menurut Abdurrahman Wahid, kurikulum yang berkembang di 

sebagian pesantren pada beberapa dekade ini cenderung memperlihatkan 

 
17 Azra, Pesantren, Kontinuitas, xiii 
18 Khozin, Jejak-jejak Pendidikan Islam di Indonesia (Malang: UMM Press, 2006), 108-109. 
19 Sulthon dan Khusnulridlo, Manajemen, 6 
20 Wahid, Tuhan Tidak Perlu, 98. 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  74 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

pola yang tetap (stagnan) dan perlu adanya modernisasi. Setidaknya stagnansi 

kurikulum pesantren itu dapat disimpulkan pada poin-poin sebagai berikut:  

1. Kurikulum pesantren ditujukan untuk “mencetak” ulama atau ahli agama 

dikemudian hari semata.  

2. Struktur dasar kurikulum pesantren adalah pengajaran pengetahuan 

agama dalam segenap tingkatannya dan pemberian pendidikan dalam 

bentuk bimbingan kepada santri secara pribadi oleh kyai atau guru.  

3. Secara keseluruhan kurikulum yang ada berwatak lentur, dalam artian 

setiap santri berkesempatan menyusun kurikulumnya sendiri sepenuhnya 

atau sebagian sesuai dengan kebutuhan dan kemampuannya, bahkan pada 

pesantren yang memiliki sistem pendidikan berbentuk sekolah sekalipun.21 

Sebenarnya, bila dilihat dari jabaran di atas, maka dapat diambil 

kongklusi sederhana bahwa kurikulum tersebut di atas hanya akan 

membentuk santri yang ahli dalam ilmu agama saja, padahal seperti sudah 

maklum kalau tidak semua santri yang belajar di pesantren dapat dicetak 

menjadi ahli agama atau ulama. Yang demikian itu karena setiap santri 

memiliki potensi dan keahlian yang berbeda. Keinginan dan usaha 

Abdurrahman Wahid itu beliau sampaikan sebagai berikut: 

”Saya mencoba memperkenalkan nilai-nilai baru yang menurut saya 
lebih sesuai dengan tujuan dan kebutuhan pesantren di masa akan 
datang. Dan orang tua mengirimkan anaknya ke pesantren kan untuk 
jadi kyai, saya secara jujur harus diubah. Saya lakukan upaya 
memperkenalkan suatu hal baru kalau pesantren toh mau memekarkan 
kurikulumnya, mau menerapkan hal-hal baru, itu dalam konteks 
pengabdian pesantren kepada masyarakat. Masyarakat yang belum 
berkembang ini mari kita kembangkan. Karena itu undang LSM ke 
pesantren” 22 

 
Abdurrahman Wahid sadar betul bahwa jika keadaan seperti di atas 

dihubungkan dengan penyediaan angkatan kerja, maka karakteristik 

kurikulum itu hanya akan menghasil alumni yang memasuki lapangan-

 
21 Wahid, Menggerakkan, 145 
22 Moh. Shaleh Isre, Tabayun Gus Dur, (Yogyakarta: LKiS, 1998), 159 

Modernisasi Pesantren 



  75 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

lapangan kerja “tradisional”, seperti menjadi guru, petani, pedagang kecil, dan 

pejabat pemerintah pada jabatan yang tidak membutuhkan spesialisasi. 

Karena pendidikan yang diberikan tidak menjurus pada spesialisasi tertentu di 

luar penguasaan pengetahuan agama maka tidaklah dapat diminta dari 

pesantren menurut pola di atas untuk menyediakan tenaga kerja yang terdidik 

khusus untuk sesuatu jenis pekerjaan. Sifatnya yang ditekankan pada 

pembinaan pribadi dengan sikap hidup tertentu yang utuh telah menciptakan 

tenaga kerja untuk lapangan-lapangan yang tidak direncanakan sebelumnya.23  

Ada beberapa hal yang menurut beliau bisa di lakukan sebagai 

percobaan dan bahkan sekarang sedang dilakukan untuk mengembangkan 

kurikulum secara dinamis. Menurut beliau ada lima buah percobaan yang 

patut ditelaah dalam hubungan ini, dari yang telah berjalan beberapa lama 

hingga pada yang baru saja, antara lain:  

1. Madrasah negeri. 

2. Program keterampilan di pondok pesantren 

3. Program penyuluhan dan bimbingan24 

4. Program sekolah-sekolah non agama di pesantren  

5. Program percampuran antara komponen-komponen agama dan non 

agama dalam satu kurikulum formal di pesantren. 

6. Program pengembangan masyarakat oleh pesantren 

Selaras dengan apa yang dilontarkan Abdurrahman Wahid: 

”Akhir-kahir ini ada upaya memasukkan ke dalam pesantren 
pendidikan keterampilan. Usaha semacam itu adalah usaha yang terpuji 
dan bukanlah suatu yang buruk dalam dirinya. Akan tetapi, 
kegunaannya menurun bilamana sistem pendidikan keterampilan 
semacam itu hanyalah keterampilan demi keterampilan dan meniru 
sekolah-sekolah, seperti ASMI. Sekolah-sekolah semacam itu adalah 
konsumsi kota besar, dia tidak berfungsi bagi sekolah yang tempatnya 
di desa dan berorientasi menuju desa. Karena memang bukan semua 
tamatannya akan menuju ke kota. Stenografi, demikian pula pelajaran 

 
23 Wahid, Menggerakkan, 146 
24 Wahid, Menggerakkan, 189 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  76 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

mengetik tidaklah terlalu penting bagi masyarakat di desa. Yang jauh 
penting ialah pendidikan pengusahaan yang menitikberatkan, misalnya 
bagaimana melihat desa sebagai suatu potensi pasaran, serta 
bagaimana mengelolanya”.25 

 
Nurcholish Madjid sebagai seorang cendekiawan muslim yang banyak 

menangkap khazanah kekayaan Islam klasik menyadari keunggulan perpaduan 

keilmuan antara ilmu-ilmu umum dan ilmu-ilmu keislaman yang telah 

mengantarkan Islam pada era keemasan  dan kemajuan itu. Sementara itu, 

realitas dunia pendidikan Islam (pesantren) tradisional di Indonesia masih 

memperlihatkan keengganan untuk mengadopsi ilmu-ilmu umum. Lembaga 

pendidikan ini mempertahankan aspek keilmuan Islam klasik saja. Aspek ini 

dari satu sisi punya nilai positif sebagai salah satu aset yang dimilikinya dan 

patut untuk dilirik kembali dalam membangun sistem pendidikan pada abad 

keruhanian ini. 

Dalam hal ini setidaknya ada dua hal yang penting dalam pembahasan 

pemikiran Nurcholish Madjid tentang kurikulum ini. Yang pertama adalah 

integrasi kurikulum, pandangan Nurcholish Madjid tentang kurikulum 

pendidikan pesantren terlihat bahwa pelajaran agama masih dominan di 

lingkungan pesantren, bahkan materinya lebih khusus disajikan dalam 

berbahasa Arab. Mata pelajaran meliputi: Fiqh (paling utama), Nahwu, Aqa’id, 

Sharaf (juga mendapat kedudukan penting), sedangkan tasawuf serta rasa 

agama (religiusitas) yang merupakan inti dari kurikulum “keagamaan” 

cenderung terabaikan.26 

Nurcholish Madjid membedakan makna agama dan keagamaan, 

menurutnya yang demikian ini penting agar tidak terjadi salah tanggap 

 
25 Wahid, Prisma Pemikiran, 116 
26 Mastuhu pernah melakukan penelitian yang hasilnya, prosentase perbandingan kurikulum pesantren 
dengan kurikulum lain. Beberapa pesantren menyelenggarakan pendidikannya dengan 20% berisi 
pelajaran umum, 80% berisi pelajaran agama, misalnya madrasah yang diasuh pondok pesantren 
Tebuireng Jombang. Sedangkan pada sekolah-sekolah umum beraku ketentuan kurikulum 
sebagaimana diatur oleh Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. Lihat Yasmadi, Modernisasi 
Pesantren, Kritik Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Islam Tradisional, (Ciputat: PT. Ciputat Press, cet 
II, 2005), 78 

Modernisasi Pesantren 



  77 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

tentang bagian mana yang harus ditekankan dan bagian mana yang menjadi 

pendukung. Menurutnya: 

Perkataan “agama” lebih tertuju pada segi formil dan ilmunya 
saja. Sedangkan “keagamaan” lebih mengenai semangat dan rasa 
agama (religiusitas). Materi “keagamaan” ini hanya dipelajari sambil 
lalu saja tidak secara sungguh-sungguh. Padahal justru inilah yang lebih 
berfungsi dalam masyarakat zaman modern, bukan fiqh atau ilmu 
kalamnya apalagi nahwu-sharafnya serta bahasa arabnya. Disisi lain 
pengetahuan umum nampaknya lebih dilaksanakan secara setengah-
setengah, sehingga kemampuan santri biasanya sangat terbatas dan 
kurang mendapat pengakuan dari masyarakat umum. 
Secara terperinci Nurcholish Madjid menyebutkan penyempitan 

orientasi kurikulum pendidikan pesanten tersebut berkisar pada. Nahwu-

Sharaf, Fiqih, Aqa’id, Tasawuf, Tafsir, Hadits, dan bahasa Arab. Di mana 

penelahan terhadap ilmu-ilmu tersebut tidak hanya secara gramatiknya saja, 

tetapi bagaimana menguasai ilmu-ilmu tersebut secara lisan ataupun teks 

sehingga produk (santri) tidak hanya sebagai konsumen melainkan produsen27 

Menurut Nurcholish Madjid dalam tulisannya: 
 

Tidak jarang seorang santri yang telah mondok bertahu-tahun, 
pulang hanya membawa keahlian “mengaji” beberapa kitab saja. Jika 
seorang santri merasa betul-betul menguasai sebuah kitab, dia bisa 
menghadap kyainya meminta tashih dan ijazah kelulusan. Jika ijazah itu 
diberikan, maka santri tersebut mempunyai wewenang untuk 
mengajarkan kitab itu kepada orang lain, dan mulailah dia menjadi 
seorang kyai baru. 

 

Melihat pemikiran Nurcholish Madjid tersebut, nampaknya pesantren 

semacam inilah (pesantren yang menggabungkan unsur agama, keagamaan, 

dan umum) yang paling memenuhi selera kaum muslim dalam memasuki era 

modernisasi pada saat ini. Kondisi ini memperlihatkan terjadinya integritas 

keilmuan (“ilmu-ilmu” umum” dan “ilmu-ilmu Islam”) yang selama ini 

dianggap tidak dapat dikompromikan. Ini terlihat pada penggabungan 

pengetahuan Bahasa Arab dan Bahasa Inggris yang melambangkan perpaduan 

 
27 Lihat Madjid, Bilik-Bilik, 7-11 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  78 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

antara unsur keIslaman dan unsur kemodernan. Karena itu, orientasi 

kulturalnya menjadi lebih sederhana. Justru aspek integritas keilmiahan yang 

menjadi perhatian utama. Dengan demikian, Nampaknya Nurcholish Madjid di 

sini menekankan agar dalam penerapan kurikulum di pesantren adanya check 

and balance. Pertimbangan yang dimaksudkan baik antara materi hasanah 

Islam klasik itu sendiri, misalnya penekanan yang sama antara Fiqih, ‘Aqaid, 

Tafsir, Hadits Bahasa Arab dan lain-lain. Perimbangan antara pengetahuan 

keislman dan pengetahuan umum. Ketidakseimbangan ini pada gilirannya, 

bahkan telah melahirkan suatu sistem nilai di pesantren-pesantren yang 

diyakini menjadi suatu paham (ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah).28 

Modernisasi Kepemimpinan Pesantren Perspektif Abdurrahman Wahid dan 
Nurcholish Madjid 
 

Pola kepemimpinan yang ada di pondok pesantren adalah bersifat 

otoritas. Yakni pemegang keputusan sepenuhnya ada di tangan Kyai 

(pemimpin pondok pesantren). Kepemimpinannya juga bersifat alami baik 

pengembangan pondok pesantren maupun proses pembinaan calon pimpinan 

yang akan menggantikan pimpinan yang ada belum memiliki bentuk yang 

teratur dan tetap. Dalam beberapa hal, pembinaan dan pengembangan 

seperti itu dapat juga menghasilkan persambungan (continuitas) 

kepemimpinan yang baik. Namun pada umumnya hasil yang demikian itu tidak 

tercapai. Akibatnya, seringkali terjadi penurunan kualitas kepemimpinan 

dengan berlangsungnya pergantian pimpinan dari satu generasi ke generasi 

berikutnya.29  

Dengan model kepemimpinan seperti di atas akan menimbulkan 

beberpa kerugian. Di antaranya seperti yang disebutkan Abdurrahman Wahid : 

 
28 Yasmadi, Modernisasi, 90 
29 Wahid, Menggerakkan, 179 

Modernisasi Pesantren 



  79 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

1. Akan munculnya ketidakpastian dalam perkembangan pondok pesantren 

yang bersangkutan karena semua hal bergantung pada keputusan pribadi 

sang pemimpin.  

2. Sulitnya keadaan bagi tenaga-tenaga pembantu (termasuk calon 

pengganti yang kreatif) untuk mencoba pola-pola pengembangan yang 

sekiranya belum diterima oleh kepemimpinan yang ada.  

3. Pola pergantian pimpinan berlangsung secara tiba-tiba dan tidak 

direncanakan sehingga lebih banyak ditambahi oleh sebab-sebab alami 

seperti meninggalnya sang pemimpin secara mendadak. Pola seperti itu 

seringkali akan menimbulkan perbedaan pendapat dan akan saling terjadi 

perlawanan di antara calon-calon pengganti. 

4. Terjadinya pembauran dalam tingkat-tingkat kepemimpinan di pesantren, 

antara tingkat lokal, regional dan nasional.30 

Begitulah kerugian-kerugian yang ditimbulkan karena ketidakjelasan 

model kepemimpinan, akan tetapi dari kerugian tersebut di atas tidak berarti 

harus dihilangkannya kepemimpinan karismatik yang sudah berabad-abad 

berjalan di pondok pesantren. Namun untuk lebih direncanakan dan 

dipersiapkan. Mengingat sangat pentingnya peran ulama atau pemimpin 

pesantren baik di dalam maupun di luar pondok pesantren sebagai pemimpin 

umat dalam reformasi Islam sesuai dengan pernyataan Abdurrahman Wahid 

yaitu pandangan dan cara hidup Kyai sepenuhnya berjalan dengan dunia 

modern dan pada saat yang sama selalu ada dinamisasi dan transformasi yang 

berjalan bertahap, di bawah permukaan tetapi terus menerus.31 

Seterusnya Abdurrahman Wahid memang menyadari penurunan 

kualitas out put dan minimnya keberhasilan para pemimpin umat dan 

lembaga-lembaga pondok pesantren, karenanya beliau terus berusaha 

 
30 Wahid, Menggerakkan, 181-182 
31 Dhakiri, 41 Warisan, 79-80. 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  80 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

menghidupkan kembali ulama dan sistem pesantren, menggabungkan 

pemikiran dan kultur tradisional Islam yang terbaik dengan pemikiran dan 

kerangka modern barat yang tentu baik pula.  

Menurut Abdurrahman Wahid kelebihan dan potensi yang dimiliki 

pesantren harus bisa dimanfaatkan agar relevan dengan kebutuhan zaman. 

Tentu hal tersebut dimaksudkan untuk turut membentuk pendidikan nasional 

yang relevan bagi bangsa kita yang sedang membangun. Jika tidak, pesantren 

hanya akan menjadi tertinggal, tidak punya hak apa-apa atas jalannya 

pendidikan nasional untuk masa depan.32  

Di samping alasan finansial, setidaknya ada beberapa alasan lagi yang 

membuat masyarakat tidak mampu memberikan topangan, yaitu alasan 

kultural: di mana para anak didik tidak akan tertarik untuk memasuki sistem 

pendidikan yang tidak dianggap memiliki wawasan nasional.33 

Kondisi di atas tentu memaksa pesantren untuk berupaya menguasai 

administrasi dan manajemen lembaga pendidikan tersebut. Melalui 

kepemimpinan generasi baru para pengasuh pesantren telah banyak yang 

mengenyam pendidikan tinggi di berbagai negara. Latar belakang pendidikan 

tersebut merupakan modal bagi para pemimpin muda untuk melakukan 

modernisasi. Menurut Abdurrahman Wahid, diperlukan pengembangan 

ketenagaan atau man power development untuk menciptakan sumber daya 

manusia oleh para pemimpin ummat merupakan suatu prioritas, maksudnya 

adalah program yang dicanangkan oleh pemimpin harus mengutamakan arah 

kepada peningkatan sumber daya manusia.34 

Untuk melakukan langkah tersebut di atas, modernisasi menjadi cukup 

mendesak. Tetapi modernisasi yang dilakukan haruslah tetap berlandaskan 

 
32 Wahid, Menggerakkan, 191 
33 Setidaknya hal ini dibuktikan dengan menurunnya angka santri dari tahun ke tahun, baik secara 
relatif (jumlah santri tetap, namun penduduk bertambah sehingga persentasi santri semakin mengecil) 
maupun mutlak (berupa perpindahan besar-besaran ke sekolah Inpres di pedesaan). Lihat Wahid, 
Menggerakkan, 192. 
34 Wahid, Nahdlotul Ulama,161. 

Modernisasi Pesantren 



  81 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

pada tradisi dan nilai-nilai agama. Sehingga, pemimpin pesantren diharapkan 

mampu secara jeli untuk melakukan sterilisasi terhadap aspek negatif 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan demikian, menjadi 

sangat jelas betapa pentingnya melihat hubungan antar jenis kepemimpinan 

untuk menjadikan sesuatu yang lebih baik.35 

Mengapa pola perubahan itu menjadi mendesak? Menurut 

Abdurrahman Wahid, banyak sekali kelebihan dan hal-hal positif yang dimiliki 

pondok pesantren yang bisa dimanfaatkan untuk proses pembentukan 

pendidikan nasional. Salah satu di antaranya adalah penumbuhan fleksibelitas 

yang besar dalam program pendidikan anak didik secara perorangan, yaitu 

dengan terjalinnya komponen-komponen yang saling menunjang antara 

pendidikan formal di madrasah atau sekolah dan pendidikan non formal 

berupa pengajian di dalamnya. 36 

Peran penting kepemimpinan dalam pesantren menurut Abdurrahman 

Wahid hendaknya jangan hanya sibuk dengan fungsi kemasyarakatan yang 

sempit (pelayanan individual kepada wali santri, pelayanan lebih luas dalam 

bentuk penerangan agama kepada rakyat dan sebagainya) belaka, dan jangan 

juga hanya disempitkan oleh pelayanan teknis pada pesantrennya sendiri saja 

(seperti pengawasan administratif yang baik, pembinaan calon pengganti 

secara teratur, pengelolaan sistem pendidikan yang ada di pesantrennya 

secara organisatoris). Kepemimpinan yang sempit seperti itu dalam jangka 

panjang hanya akan tercecer oleh perkembangan cepat di luar pesantren. 

Yang diperlukan adalah pendayagunaan kepemimpinan yang sudah memiliki 

keterampilan praktis yang sempit di bidang pengawasan, administrasi, dan 

perencanaan itu guna tujuan yang lebih besar, yaitu bagaimana 

mengintegrasikan pesantren ke dalam pendidikan nasional.37  

 
35 Wahid, Gus Dur Menjawab, 53. 
36 Wahid, Menggerakkan, 192 
37 Wahid, Menggerakkan, 194 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  82 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

Sementara menurut Nurcholish Madjid keberadaan seorang Kyai dalam 

lingkungan sebuah pesantren laksana jantung bagi kehidupan manusia. 

Intensitas kyai memperlihatkan peran otoriter disebabkan karena kyailah 

perintis, pendiri, pengelola, pengasuh, pemimpin, dan bahkan juga pemilik 

tunggal sebuah pesantren. Oleh sebab alasan ketokohan kyai di atas, banyak 

pesantren akhirnya bubar lantaran ditinggal wafat kyainya. Sementara kyai 

tidak memiliki keturunan yang dapat melanjutkan usahanya.38  

Sebagai salah satu unsur dominan dalam kehidupan sebuah pesantren, 

kyai mengatur irama perkembangan dan kelangsungan kehiduan suatu 

pesantren dengan keahlian, kedalaman ilmu, karismatik, dan keterampilannya. 

Sehingga tidak jarang sebuah pesantren tanpa memliki manajemen pendidikan 

yang rapi. Segala sesuatu terletak pada kebijaksanaan dan keputusan kyai.39 

Kyai dapat juga dikatakan tokoh non formal yang ucapan-ucapan dan 

seluruh perilakunya akan dicontoh oleh komunitas di sekitarnya. Kyai 

berfungsi sebagai sosok model atau teladan yang baik (uswah hasanah) tidak 

saja bagi para santrinya, tetapi juga bagi seluruh komunitas di sekitarnya.40 

Kewibawaan kyai dan kedalaman ilmunya adalah modal utama bagi 

berlangsungnya semua wewenang yang dijalankan. Hal ini memudahkan 

berjalannya semua kebijakan pada masa itu, karena semua santri bahkan 

orang-orang yang ada di lingkungan pondok pesantren taat kepada kyai. Ia 

dikenal sebagai tokoh kunci, kata-kata dan keputusannya dipegang teguh oleh 

mereka, terutama oleh para santri. Meskipun demikian kyai lebih banyak 

menghabiskan waktunya untuk mendidik para santrinya ketimbang hal-hal 

lain. Proses pembelajaran ini biasanya berlangsung di masjid yang juga menjadi 

elemen penting pesantren.41 

 
38 Yasmadi, Modernisasi, 63  
39 Yasmadi, Modernisasi, 64 
40 Ismail, Paradigma, 108 
41 Yasmadi, Modernisasi, 64 

Modernisasi Pesantren 



  83 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

Menurut Nurcholish Madjid, kondisi yang demikian ini akan 

menimbulkan kesenjangan. Mengapa? Pada aspek kepemimpinan ini menurut 

Nurcholish Madjid ada beberapa persoalan yang harus dikaji kembali. 

Aspek kepemimpinan pesantren, secara apologetik sering dibanggakan 

bahwa kepemimpinan atau pola pimpinan pesantren adalah demokratis, 

ikhlas, sukarela dan seterusnya. Anggapan ini menurutnya perlu dipertanyakan 

kebenarannya bila diukur dengan perkembangan zaman sekarang ini. 

Kaitannya dengan hal ini, Nurcholish Madjid mengemukakan beberapa hal, 

antara lain: 

a. Karisma, pola kepemimpinan karismatik sudah cukup menunjukkan segi 

tidak demokratisnya, sebab tidak rasional. Apalagi jika disertai dengan 

tindakan-tindakan yang bertujuan memelihara karisma itu seperti jaga 

jarak dan ketinggian dari para santri. Pola kepemimpinan seperti ini akan 

kehilangan kualitas demokratisnya. 

b. Personal, karena kepemimpinan kyai adalah karismatik maka dengan 

sendirinya juga bersifat pribadi atau personal. Kenyataan itu mengandung 

implikasi bahwa seorang kyai tidak mungkin digantikan oleh orang lain 

serta sulit ditundukkan ke bawah rule of the game-nya administrasi dan 

manajemen modern. 

c. Religio-Feodalisme. Seorang kyai selain menjadi pimpinan agama sekaligus 

merupakan traditional mobility dalam masyarakat feodal. Dan feodalisme 

yang berbungkus keagamaan ini bila disalahgunakan jauh lebih berbahaya 

dari feodalisme biasa. 

d. Kecakapan teknis. Karena dasar kepemimpinan dalam pesantren adalah 

seperti diterangkan di atas, maka dengan sendirinya faktor kecakapan 

teknis menjadi tidak begitu penting. Dan kekurangan ini menjadi salah satu 

sebab pokok tertinggalnmya pesantren dari perkembangan zaman.42 

 
42 Madjid, Bilik-Bilik, 95-96   

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  84 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

Nurcholish Madjid memberikan solusi dari kekurangan di atas dengan 

mengubah pola kepemimpinan dari bertumpu pada perseorangan ke dalam 

bentuk yayasan. Pesantren yang sudah melaksanakan ini salah satunya adalah 

Pesantren Mambaul Ma’arif Denanyar Jombang. Artinya, dengan yayasan 

kepemimpinan akan menjadi kolektif. Model manajemen seperti ini menurut 

Nurcholish Madjid akan menjadi solusi alternatif dan cerdas untuk menatap 

masa depan yang lebih cerah di tengah arus modernisasi yang semakin tidak 

menentu.43 

Implikasi Pemikiran Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid Terhadap 

Perkembangan Modernisasi Pondok Pesantren 

“Kita boleh curiga kepada kimia tanah dan air sumur di Jombang 

Selatan yang dulu membesarkan Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madjid dan 

Asmuni,” demikian kata Emha dalam sebuah kolomnya.44... Pasti terdapat 

kandungan zat tertentu yang aneh di sana yang mendorong the three crazy 

boys ini rajin menyodorkan hil-hil yang mustahal,” lanjut Emha. Komentar ini 

cukup menggambarkan bahwa Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid 

telah menjadi fenomena. 

Tentang pola pemikiran Abdurrahman Wahid kiranya dapat ditelusuri 

sejak tahun 1970-an. Pada periode awal ini ia banyak mencurahkan 

perhatiannya tentang dunia pesantren yang memang digelutinya secara 

langsung. Ia menulis sejumlah artikel yang bagian-bagian pentingnya 

dipublikasikan dalam buku Bunga Rampai Pesantren (1978).45 Di samping ia 

memperkenalkan kepada orang luar perihal kekuatan yang ada di pesantren, 

misalnya etos percaya diri dan gaya hidup sederhana. Abdurrahman Wahid 

mengingatkan kepada orang dalam bahwa pesantren kini sedang di 

persimpangan jalan, bahkan dalam ambang kemandekan. Hal itu di antaranya 

 
43 Madjid, Bilik-Bilik, 134-135 
44 Emha Ainun Najib, Tharikat Nurcholisy, Tempo, 3 Oktober 1987 
45 Aziz, Neo Modernisme, 31 

Modernisasi Pesantren 



  85 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

disebabkan karena imbas modernitas di satu sisi dan di sisi lain karena kurang 

terakomodasikannya tuntutan-tuntutan masyarakat yang mengalami 

perubahan secara cepat. Maka tidak ada jalan lain menurutnya kecuali harus 

dilakukan dinamisasi, yaitu usaha membangkitkan kualitas secara progresif 

yang memungkinkan Islam tetap relevan dan dapat diterima.  

Pemikiran Abdurrahman Wahid ini memang terbilang spektakuler, 

karena di saat itu belum banyak karya tulis tentang pesantren. Berkat tulisan 

dan pulikasi Abdurrahman Wahid tentang pesantren ini, maka pesantren mulai 

banyak dilirik orang untuk di kaji dan diteliti baik dalam maupun luar negeri. 

Dalam bentuk Disertasi, setidaknya ada tiga buah yang menyinggung ide dan 

gerakan Abdurrahman Wahid antara lain: 

1. Politics in Indonesia: Democracy, Islam and Ideology of Tolerance (1995) 

karya Douglas E. Remage. 

2. Islamic-Neo Modernism in Indonesia (1994) tulisan Greg Barton dari 

Australia. 

3. Islam et Pouvoir dans I’Indonesia Contemporaine (1995) yang muncul di Paris 

karya Andree Feilard. 

Pengaruh Abdurrahman Wahid sendiri juga sangat nampak di intern 

tubuh NU sendiri. Abdurrahman Wahid berhasil menciptakan citra baru bagi 

NU. Selama ini NU dikenal sebagai organisasi Islam tradisional dan konservatif. 

Citra ini dilawan Abdurrahman Wahid dan angkatan mudanya yang menggagas 

liberalisme NU. Wacana yang ada di NU tidak lagi terbatas pada akidah, fiqh 

dan tasawuf, tetapi sudah memasuki wilayah-wilayah “sekuler”.46 

Sementara Nurcholish Madjid sangat mewarnai konstalasi sejarah 

pemikiran Islam di Indonesia. Itulah sebabnya, riuh rendahnya pemikiran Islam 

Nurcholish Madjid cukup berpengaruh dalam dunia pemikiran Islam di 

 
46 Bakri dan Mudhofir, Jombang Kairo, 29 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  86 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

Indonesia. Tak heran jika hampir semua pemikirannya sangat akrab di 

kalangan generasi muda Islam, terutama di kampus-kampus. Kenyataan ini 

mencerminkan bahwa Nurcholish Madjid menjadi spirit generasi muda dalam 

sejarah umat Islam Indonesia modern.   

Dalam konteks pembaruan pemikiran Islam, Nurcholish Madjid menjadi 

ikon pemikir liberal dan pendapatnya berseberangan dengan pendapat-

pendapat mapan dari para ulama. Bidang pemikirannya pun tidak hanya 

berkisar pada masalah keislaman semata, melainkan juga tentang masalah-

masalah politik, budaya, antropologi, dan kemasyarakatan dengan tingkat 

abstraksi yang yang sangat cerdas.  

Pengaruh pemikiran Nurcholish Madjid juga sangat terasa di 

lingkungan UIN Syarif Hidayatullah (dulu IAIN). Banyak generasi hasil 

Nurcholish Madjid yang mampu membentuk komunitas ilmiah di lingkungan 

ini. Nama-nama seperti Azyumardi Azra, Komaruddin Hidayat, Bachtiar 

Effendi, Fachri Ali, Mansour Fakih dan lain-lain. Sampai sekarang nama-nama 

tersebut menduduki jabatan penting di lembaga-lembaga keagamaan dan 

tempat-tempat lain. Pengaruh Nurcholish Madjid makin meluas dan komplit 

setelah dia mendirikan Klub Kajian Agama (KKA) di bawah Yayasan Wakaf 

Paramadina di Jakarta tahun 1986.47 

Lalu bagaimana pengaruh keduanya terhadap modernisasi pendidikan 

pesantren? Sebagaimana disebutkan di awal bahwa tradisi pesantren sebagian 

mempunyai kelebihan dan sebagian lagi memiliki kelemahan. Kelemahan-

kelemahan itulah yang menurut kedua tokoh ini perlu dilakukan modernisasi 

demi eksistensi pesantren yang lebih bermanfaat untuk umat. Implikasi yang 

sangat terasa bagi kaum santri ini antara lain sejak tahun 1990-an enam 

perguruan tinggi unggulan di bawah administrasi Diknas (UI, ITB, IPB, UGM, 

 
47 Bakri dan Mudhofir, Jombang Kairo, 80 

Modernisasi Pesantren 



  87 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

ITS, dan UNAIR) mendidik ribuan santri pilihan menyelesaikan studinya dalam 

bidang-bidang sains dan teknologi.48  

Zamakhsyari Dhofier mencatat bahwa lompatan modernisasi pesantren 

dapat berlangsung lebih pesat mulai tahun 2010. Sekitar 3.000 santri 

berprestasi dari berbagai pesantren saat ini (tahun 2009) sedang 

menyelesaikan study sarjana strata 1 dan strata 2 dari UI, UGM, UNAIR, ITB, 

ITS, dan IPB. Mereka adalah santri berprestasi yang memperoleh beasiswa dari 

Kementerian Agama.  Kondisi ini menunjukkan bahwa pesantren hari ini sudah 

mulai dilirik orang. Lebih lanjut Dhofier mencatat bahwa Pesantren memang 

telah meluas ke berbagai wilayah kehidupan modern sejak Abdurrahman 

Wahid, pemimpin Pesantren Tebu Ireng Jombang ini terpilih menjadi Presiden 

Republik Indonesia pada Oktober 1999. Jumlah pesantren dari 1987 

bertambah luar biasa seperti tampak pada tabel berikut: 

Tabel Perkembangan Pesantren 

No Tahun Jumlah Pondok Pesantren Jumlah Santri 

1 1981 6.086 802.545 

2 1982 6.086 816.083 

3 1983 6.204 933.265 

4 1984 6.239 1.086.801 

5 1985 6.240 1.284.800 

6 1986 6.386 1.429.768 

7 1987 6.579 1.713.739 

8 2004 14.656 2.369.193 

9 2007 17.506 3.289.141 

 
48 Dhofier, Tradisi Pesantren,( 2009), 153 

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  88 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

10 2008 21.521 3.818.469** 

** Data Website http://pendis.go.id/file/dokumen/5-gab pontren-madin.pdf 

 

Antara tahun 1987 sampai dengan 2004 jumlah pesantren bertambah 

rata-rata 500 setiap tahunnya; dari tahun 2004 ke tahun 2008 bertambah rata-

rata 1.000. Dalam kurun waktu 20 tahun terakhir, santrinya bertambah lebih 

dari 2 juta. Dalam waktu 10 tahun ke depan diperkirakan jumlah pesantren 

akan mencapai lebih dari 30.000 dengan jumlah santri sekitar 6 juta orang. 

Pertumbuhan ini menunjukkan bahwa apresiasi generasi muda pedesaan 

untuk memperoleh pendidikan pesantren terus meningkat.49 Keadaan ini 

harus dipertahankan demi suksesi pesantren di masa mendatang. 

Dukungan juga datang dari Muhammad Ali50, menurutnya 

“Menghadapi era Teknologi Informasi (TI) seperti sekarang ini, santri harus 

menguasai teknologi. Santri tidak boleh gagap teknologi. Pasalnya, bila 

tertinggal dalam penguasaan teknologi, akan ditinggal juga.”  

Salah satu dari implikasi gagasan Abdurrahman Wahid dan Nurcholish 

Madjid antara lain di Lombok Nusa Tenggara Barat, terdapat Forum Kerjasama 

Pondok Pesantren (FKSPP). Forum ini berupaya menjadi pengemban amanat 

untuk memajukan Pondok Pesantren dalam bidang pendidikan. Adapun yang 

sudah dilakukan adalah pelatihan-pelatihan terhadap santri baik pelatihan 

ilmu-ilmu eksakta maupun administrasi dan kepemimpinan; seminar 

pendidikan (Nadwah Tarbawiyah) dalam rangka memperkaya basis metodologi 

keilmuan dan pengembangan analitis; menfasilitasi pesantren untuk membuat 

 
49 Dhofier, Tradisi Pesantren, 226 
50 Direktur Jenderal Pendidikan Islam Departemen Agama. Beliau menyampaikan ini ketika ia 
memberikan sambutan pada peserta Program Beasiswa Santri Berprestasi (PBSB) di Pondok 
Pesantren Al Hikmah 2, Benda, Kecamatan Sirampog, Brebes, Jawa Tegah, Kamis 11 Desember 2008. 
Lihat http://www.nu.or.id/page/id/dinamic_detil/4/17014/Kolom/Modernisasi Pesantren Antara 
Tuntutan dan Ancaman.html di akses 2014 

Modernisasi Pesantren 

http://pendis.go.id/file/dokumen/5-gab%20pontren-madin.pdf
http://www.nu.or.id/page/id/dinamic_detil/4/17014/Kolom/Modernisasi


  89 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

Pusat Kesehatan Masyarakat Pesantren; pembentukan Forum Pengembangan 

Agribisnis  Pondok Pesantren.51  

Kesimpulan 

Perbedaan pemikiran ke dua tokoh dalam pegembangan kurikulum 

terletak pada konsentrasi kritik dan pengembangan. Menurut Nurcholish 

Madjid Pondok Pesantren Modern Gontor manjadi model pengembangan 

kurikulum kekinian karena melakukan integrasi kurikulum agama dan non 

agama. Hal ini karena menurut Nurcholish Madjid di beberapa pesantren 

kurikulum fiqh masih dominan. Sementara menurut Abdurrahman Wahid 

Modernisasi kurikulum tidak hanya sebatas materi semata, melainkan harus 

ada penambahan pengembangan. Termasuk muatan penyuluhan dan 

pengembangan masyarakat. 

Pendapat kedua tokoh di atas memang berkaitan dengan konsep 

relevansi. Yakni aspek keserasian perkembangan pondok pesantren dengan 

kondisi kekinian yang sedang berkembang yang memang menuntut adanya 

hal itu. Tetapi menurut penulis, ada beberapa hal yang harus diantisipasi, salah 

satunya adalah tradisi kajian kitab kuning. Jika ini melemah, maka harapan 

pesantren untuk memiliki out put yang berkompeten di bidang kajian kitab 

kuning klasik akan menjadi hilang dari ciri khas yang selama ini melekat dalam 

pesantren. Kondisi ini sepertinya kurang menjadi obyek bahasan serius dalam 

kajian kedua tokoh. 

Sementara perbedaan pemikiran Abdurrahman Wahid dan Nurcholish 

Madjid dalam hal kepemimpinan terletak pada cara memberi solusi terhadap 

masalah yang dihadapai. Menurut Abdurrahman Wahid harus ada 

penumbuhan fleksibelitas yang besar dalam program pendidikan anak didik 

secara perorangan, yaitu dengan terjalinnya komponen-komponen yang saling 

 
51 Fahrurrozi, Eksistensi Pondok Pesantren di Nusa Tenggara Barat, (Tesis, UIN Syarif Hidayatullah, 
Jakarta: 2004), 133.  

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  90 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

menunjang antara pendidikan formal di madrasah atau sekolah dan 

pendidikan non formal berupa pengajian di dalamnya. 

Sementara menurut Nurcholish Madjid dari kekurangan tersebut adalah 

dengan mengubah pola kepemimpinan dari bertumpu pada perseorangan ke 

dalam bentuk yayasan.52Yang demikian ini salah satunya juga untuk 

menghindari adanya otoritarianisme. Karena menurut Nurcholish Madjid 

otoritarianisme dalam sejarah selalu dimulai oleh seseorang atau sekelompok 

orang yang mengaku sebagai pemegang kewenangan tunggal di suatu bidang 

yang menguasai kehidupan orang banyak.53 

Analisis Persamaan dan Perbedaan Pemikiran Abdurrahman Wahid  

dan Nurcholish Madjid Terhadap Modernisasi Pesantren 

Modernisasi Kurikulum Pondok Pesantren 

Abdurrahman Wahid Nurcholish Madjid Persamaan Perbedaan 

Kondisi kurikulum 
pondok pesantren 
cenderung berpola 
stagnan, solusinya: 
1. Madrasah 

negeri, 
walaupun ia juga 
masih ragu. 

2. Program 
keterampilan 

3. Program 
penyuluhan dan 
bimbingan 

4. Program sekolah 
non agama 
(SMA, SMK dan 
lain-lain) 

5. Program 
percampuran 
kurikulum agama 

Kurikulum 
pesantren 
cenderung 
menunjukkan 
penyempitan 
orientasi materi, 
dan terlalu 
berorientasi pada 
ilmu-ilmu agama 
saja, solusinya: 
1. Penekanan 

aspek kognitif 
yang selama ini 
kurang 
ditekankan di 
pengajian-
pengajian 
pesantren 

2. Membedakan 
antara pelajaran 

Persamaan 
terdapat pada 
pola dan 
prinsip 
pengembanga
n kurikulum, 
yaitu prinsip 
relevansi baik 
relevansi ke 
luar (tujuan, 
isi, dan proses 
belajar) 
maupun ke 
dalam 
(kesesuaian 
atau 
konsistensi 
antara 
komponen-
komponen 

Perbedaan 
pemikiran ke 
dua tokoh 
terletak pada 
konsentrasi 
kritik dan 
pengembanga
n. Menurut 
Nurcholish 
Madjid Pondok 
Pesantren 
Modern Gontor 
manjadi model 
pengembanga
n kurikulum 
kekinian karena 
melakukan 
integrasi 
kurikulum 
agama dan non 

 
52 Madjid, Bilik-Bilik, 134-135 
53 Madjid, Islam Universal, 168 

Modernisasi Pesantren 



  91 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

dan non agama 
dalam satu 
kurikulum 
(integralisasi 
kurikulum) 

6. Program 
pengembangan 
masyarakat 
dengan 
menyiapkan 
santri yang siap 
berinteraksi 
dengan skill 
masyarakat 
sekitar 

 

agama dan 
keagamaan. 
Menurutnya, 
materi 
keagamaan 
harus 
ditekankan, 
bukan agama 

3. integralisasi  
pelajaran agama 
dan non 
keagamaan 
  

kurikulum 
antar tujuan, 
isi, proses 
penyampaian 
dan penilaian) 

agama. 
Sementara 
menurut 
Abdurrahman 
Wahid 
Modernisasi 
kurikulum tidak 
hanya sebatas 
materi semata, 
melainkan 
harus ada 
penambahan 
pengembanga
n. Termasuk 
muatan 
penyuluhan 
dan 
pengembanga
n masyarakat. 

 

Modernisasi Kepemimpinan Pondok Pesantren 

Abdurrahman Wahid Nurcholish Madjid Persamaan Perbedaan 

Pola kepemimpinan 
di pesantren 
cenderung otoritas. 
Solusinya: 
1. Menggabungkan 

Pemikiran dan 
kultur tradisional 
Islam yang 
terbaik dengan 
pemikiran dan 
kerangka 
modern barat 
yang tentu baik 
pula 

2. Pengembangan 
ketenagaan atau 
man power 

development 

untuk 
menciptakan 

Kepemimpinan 
pesantren 
cenderung 
sentralistik, 
Solusinya: 
1. Mengembangka

n pola 
kepemimpinan 
dengan 
kecakapan 
teknis 

2. Kepemimpinan 
demokratis yang 
tidak memberi 
jarak antara 
santri dan kyai 
begitu pula 
dengan 
masyarakat dan 
kyai 

Persamaan 
terletak pada 
pola 
pengembanga
n peran 
kepemimpinan
, yakni 
perubahan 
pola 
kepemimpinan 
dari 
sentralistik ke 
desentralistik. 
Hal ini terjadi 
karena 
pandangan 
yang sama 
akan 
ketertinggalan 
pesantren 

Perbedaan 
pemikiran 
Abdurrahman 
Wahid dan 
Nurcholish 
Madjid terletak 
pada cara 
memberi solusi 
terhadap 
masalah yang 
dihadapai. 
Menurut 
Abdurrahman 
Wahid harus 
ada 
penumbuhan 
fleksibelitas 
yang besar 
dalam program 
pendidikan 



  92 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

sumber daya 
manusia.  

3. Mengubah pola 
kepemimpinan 
dengan  tidak 
hanya sibuk 
dengan fungsi 
kemasyarakatan 
yang sempit.  

4. Pembinaan calon 
pengganti secara 
teratur dengan 
pengelolaan 
sistem 
pendidikan yang 
ada di 
pesantrennya 
secara 
organisatoris. 

5. Pendayagunaan 
kepemimpinan 
yang memiliki 
keterampilan 
praktis di bidang 
pengawasan, 
administrasi, dan 
perencanaan 
guna integrasi 
pesantren ke 
dalam 
pendidikan 
nasional. 

3. Mengubah pola 
kepemimpinan 
dari bertumpu 
pada 
perseorangan 
ke dalam bentuk 
yayasan, agar 
kepemimpinan 
menjadi kolektif.  

1.

apabila tetap 
bertahan 
dengan 
kondisinya. 

penerus 
pesantren, 
yaitu dengan 
terjalinnya 
komponen-
komponen 
yang saling 
menunjang 
antara 
pendidikan 
formal di 
madrasah atau 
sekolah dan 
pendidikan non 
formal berupa 
pengajian di 
dalamnya. 
Sementara 
menurut 
Nurcholish 
Madjid dengan 
mengubah pola 
kepemimpinan 
dari bertumpu 
dari personal 
ke dalam 
bentuk 
yayasan.  

 

Latar Belakang Gagasan Modernisasi Abdurrahman Wahid  

dan Nurcholish Madjid 

Abdurrahman Wahid Nurcholish Madjid Persamaan Perbedaan 

Gagasan 
Abdurrahman Wahid 
setidaknya muncul 
dari sebab-sebab 
berikut: 

Ide Nurcholish 
Madjid setidaknya 
dipengaruhi dan 
muncul dari sebab-
sebab berikut: 

Persamaan 
dari kedua 
tokoh ini 
terlihat pada 
pandangan 

Perbedaan 
terlihat pada 
latar belakang 
gagasan itu. 
Abdurrahman 



  93 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

1. Latar belakang 
keluarga 
pesantren 
tradisional dan 
pendidikan 
kenegaraan dari 
ayahnya 

2. Kegemaran 
membaca buku 
dengan ragam 
versi dan ragam 
bahasa sejak 
kecil 

3. Pengembaraan 
intelektual di 
Kairo, Baghdad 
dan di Eropa 
(Belanda, 
Jerman, 
Perancis). 

4. Pandangannya 
terhadap 
keinginan untuk 
memperkenalka
n kepada orang 
luar perihal 
kekuatan yang 
ada di pesantren 

5. Dinamisasi atau 
modernisasi 
adalah sebuah 
keharusan 
sebagai jalan 
untuk 
membangkitkan 
kualitas secara 
progresif agar 
Islam tetap 
relevan dan 
dapat diterima. 

1. Latar belakang 
keluarga 
pesantren 

2. Hidup di masa 
transisi 
peralihan dari 
bangsa terjajah 
menjadi bangsa 
yang merdeka. 

3. Pengembaraan 
intelektual ke 
Eropa tepatnya 
di Chicago 
University, 
Amerika Serikat. 

4. Kemodernan 
atau modernitas 
merupakan hal 
yang tak bisa 
terelakkan, jadi 
bukan 
merupakan 
pilihan atau 
penghadapan 

5. Modernisasi itu 
sendiri identik 
dengan 
rasionalisasi, 
sementara Islam 
adalah agama 
yang sangat 
menjunjung 
tinggi dimesnsi 
rasionalitas. 

mereka 
tentang 
kewajiban 
modernisasi 
bagi umat 
Islam, karena 
modernisasi 
bagi keduanya 
adalah arus 
yang tak bisa 
terelakkan. 

Wahid secara 
khusus ingin 
mengenalkan 
pesantren 
kepada dunia 
luar sementara 
Nurcholish 
Madjid 
terhadap Islam 
secara umum. 

 

Implikasi pemikiran Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid terhadap 



  94 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

perkembangan modernisasi pesantren 

Abdurrahman Wahid Nurcholish Madjid Persamaan Perbedaan 

Implikasi dari hasil 
pemikiran 
Abdurrahman Wahid 
antara lain: 
1. Pesantren 

menjadi bahan 
hangat 
perbincangan 
yang 
mengundang 
banyak orang 
orang untuk 
meneliti dan 
mengembangka
nnya, padahal 
awalanya ia 
dipandang 
sebelah mata. 

2. Abdurrahman 
Wahid sendiri 
juga sangat 
nampak di intern 
tubuh NU 
sendiri. 
Abdurrahman 
Wahid berhasil 
menciptakan 
citra baru bagi 
NU. Selama ini 
NU dikenal 
sebagai 
organisasi Islam 
tradisional dan 
konservatif.  

Implikasi dari 
gagasan Nurcholish 
Madjid setidaknya 
dapat terlihat 
sebagai berikut: 
1. Idenya sangat 

mewarnai 
konstalasi 
sejarah 
pemikiran Islam 
di Indonesia. 
Itulah sebabnya, 
ia sangat 
mempengaruhi 
riuh rendahnya 
pemikiran Islam 
di Indonesia 

2. Pengaruhnya 
juga sangat 
terasa di 
lingkungan UIN 
Syarif 
Hidayatullah 
(dulu IAIN). 
Banyak generasi 
hasil Nurcholish 
Madjid yang 
mampu 
membentuk 
komunitas 
ilmiah di 
lingkungan ini. 

Implikasi yang 
sama dan 
sangat nyata 
nampak dari 
perubahan 
paradigma 
masyarakat 
akan 
pesantren. 
Sekarang 
sudah banyak 
perguruan 
tinggi swasta 
maupun negeri 
yang 
memberikan 
fasilitas 
beasiswa 
pendidikan 
bagi alumni 
pesantren, 
sekalipun 
pesantren 
salaf 
(madrasah 
diniyah saja, 
seperti 
Pondok 
Pesantren 
Sidogiri) 

Perbedaannya 
hanya terlihat 
pada 
paradigma 
masyarakat. 
Diskursus 
pemikiran 
Abdurrahman 
Wahid 
cenderung 
lebih mudah 
dikenal dan 
dibincangkan 
karena 
Abdurrahman 
Wahid adalah 
salah satu 
keluarga 
pesantren yang 
menjadi pusat 
jaringan 
pesantren 
nusantara. 

 



  95 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

Referensi 
 

Abdillah, Pius dan Prasetya, Danu. Kamus Lengkap Bahasa Indonesia. Surabaya: 
Arkola. 

Ahmad, Munawar. 2010. Ijtihad Politik Gus Dur, Analisis Wacana Kritis. 
Yogyakarta: LKiS 

Aziz, Ahmad, Amir. 1999. Neo-Modernisme Islam di Indonesia. Jakarta: PT. 
Rineka Cipta 

Azra, Azyumardi. 1997. Pesantren, Kontinuitas dan Perubahan, sebuah 

pengantar dalam Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik 

Pesantren Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta: 
Paramadina 

Azra, Azyumardi. 2003. Surau, Pendidikan Islam Tradisional dalam Transisi dan 

Modernisasi. Jakarta: Logos Wacana Ilmu 

Bakri, Syamsul dan Mudhofir. 2004. Jombang Kairo Jombang Chicago. Solo: 
Tiga Serangkai 

Barton, Greg. 1997. Liberalisme Dasar-Dasar Progresivitas Pemikiran 

Abdurrahman Wahid. Yogyakarta: LKiS 

Barton, Greg. 1999. Gagasan Islam Liberal di Indonesia, Pemikiran 

Neomodernisme Nurcholish Madjid, Djohan Efendi, 

Ahmad Wahib, dan Abdurrahman Wahid”, terj. 
Nanang Tahqiq, Jakarta: Pustaka Antara 

Barton, Greg. 2006. Biografi Gus Dur, The Authorized Biography of 

Abdurrahman Wahid. Yogyakarta: LKIS 

Bukhori, Pahrurroji M. 2003. Membebaskan Agama dari Negara. Bantul: Pondok 
Edukasi 

Bungin, Burhan. 2001. Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: Raja Grafindo. 

Chumaedy, Ahmad. 2005. Membongkar Tradisionalisme Pendidikan 

Pesantren,Sebuah Pilihan Sejarah, dalam 
http://artikel.us /achumaedy.html. diakses pada tgl 15 
Nopember 2005 

DEPAG RI. 2003. Pondok Pesantren dan Madrasah Diniyah,Pertumbuhan dan 

Perkembangannya. Jakarta: Dirjen Kelembagaan 
Islam Indonesia.  

Modernisasi Pesantren 



  96 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

Depdikbud RI. 1989. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta : Balai Pustaka.  

Dhofier, Zamakhsyari. 1994. Tradisi Pesantren, Studi Tentang  Pandangan Hidup 

Kyai. Jakarta: LP3ES. 

Efendi, Djohan . 2005. Sebuah pengantar dalam Hasbi Indra, Pesantren  dan  

Transformasi  Sosial. Jakarta: Permadani 

Esposito, John L. dan Voll, John O. 2002. Tokoh-tokoh Kunci Gerakan Islam 

Kontemporer, terj. Sugeng Haryanto. Jakarta: Raja 
Grafindo Persada.  

Fahruddin, Ahmad. 1999. Gus Dur dari Pesantren ke Istana Negara. Jakarta: 
Yayasan Gerakan Amaliah Siswa (GAS) dengan Link 
Brothers 

Geertz, Clifford. 1983. Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. Jakarta: 
Dunia Pustaka Jaya.  

Khozin. 2006. Jejak-jejak Pendidikan Islam di Indonesia. Malang: UMM Press. 

Khusnuridho M., Sulthon Moh. 2006. Manajemen Pondok Pesantren dalam  

Perspektif Global. Yogyakarta:   Laks Bang  
PRESSindo.  

Langgulung, Hasan. 2003. Pendidikan Islam dalam Abad ke-21. Jakarta: Pustaka 
Al Husna Baru 

Madjid, Nurcholish.  1997. Bilik-Bilik Pesantren, Sebuah Potret Perjalanan. 
Jakarta: Paramadina.  

Madjid, Nurcholish. 1992. Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis 

tentang Masalah KeIslaman, kemanusiaan dan 

kemodernan, Cet. Ke-2. Jakarta: Paramadina.  

Madjid, Nurcholish. 1995. Islam Agama Kemanusiaan, Membangun Tradisi dan 

Visi Baru Islam Indonesia. Jakarta: Paramadina 

Madjid, Nurcholish. 1995. Islam Kemoderenan dan Keindonesiaan,cet. ke-8, 
Bandung: Mizan,  

Madjid, Nurcholish. 1996. Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan, cet. ke-3, 
Bandung: Mizan.  

Madjid, Nurcholish. 1997. Kaki Langit Peradaban Islam, cet. ke-1, Jakarta: 
Paramadina  

Madjid, Nurcholish. 1997. Tradisi Islam: Peran dan Fungsinya dalam 

Pembangunan di Indonesia, Jakarta Selatan: 
Paramadina.  

Ahmad Ihwanul Muttaqin 



  97 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

Madjid, Nurcholish. 2001. Sekapur Sirih, dalam Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur. 
Jakarta: Kompas. 

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS. 

Mochtar, Affandi. 2009. Kitab Kunig dan Tradisi Akademik Pesantren. Bekasi: 
Pustaka Isfahan 

Mulkhan, Abdul, Munir. 2005. Dilema Madrasah di Antara Dua Dunia, dalam 
http://www.iias/Dilema madrasah/annex5 hatml. 
diakses pada tgl 15 Nopember 2005 

Muryono, Mastuki HS, Safe’I, Imam; Mashud, Sulton Moh. Khusnuridho. 2005. 
Manajemen Pondok Pesantren. Jakarta: Diva Pustaka. 

Nadiroh, Siti. 1999. Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madjid. Jakarta: 
Rajawali Pers 

Noor, H. Mahpuddin. 2006. Potret Dunia Pesantren. Bandung: Humaniora 

Patoni, Achmad. 2007. Peran Kyai Pesantren dalam Partai Politik. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar 

Qomar, Mujammil. 2007. Pesantren dari Ontologi Menuju Demokrasi Institusi. 
Jakarta: Erlangga 

Rofiq A. 2005. Pemberdayaan Pesantren. Yogyakarta: LKiS 

Siradj, Said Aqil (et.al). 1999. Pesantren Masa Depan, Wacana Pemberdayaan 

dan Transformasi Pesantren. Bandung: Pustaka 
Hidayah. 

Solichin, Mohammad, Muchlis. 2011. Kebertahanan Pesantren Salaf Di Tengah 

Arus Modernisasi Pendidikan: Fenomena Pondok 

Pesantren Al-Is’af Kalabaan, Guluk-Guluk, Sumenep, 
Surabaya: Disertasi Program Pascasarjana IAIN Sunan 
Ampel Surabaya 

Steenbrink, Karel A. 1989. Pesantren, Madrasah, Sekolah. Jakarta: LP3ES, 1989 

Suismato. 2004. Menelusuri Jejak Pesantren. Yogyakarta: Alief Press.  

Szyliowics, Joseph, S. 2001. Pendidikan dan Modernisasi di Dunia Islam, Terj. 
Achmad Djainuri. Surabaya: Al-Ikhlas. 

Taufiq, Ahmad dkk. 2005. Sejarah Pemikiran dan Tokoh Modernisme Islam. 
Jakarta: Rajawali Perss 

Modernisasi Pesantren 



  98 Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014 
 

Urbaningrum, Anas. 2004. Islamo Demokrasi, Pemikiran Nurcholish Madjid. 
Jakarta: Katalis dan Penerbit Republika 

Wahid Abdurrahman. 1988. " Prospek Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan" 
Dalam Sonhaji Shaleh (terj); Dinamika Pesantren, 

Kumpulan Makalah Seminar Internasional, The Role of 

Pesantren in Education and Community Development 

in Indonesia”. Jakarta: P3M. 

Wahid Abdurrahman. 1993. Nahdlotul Ulama dan Khittoh, Yogyakarta: LKPSM 
NU DIY 

Wahid Abdurrahman. 1997, Kyai Nyentrik Membela Pemerintah, Yogyakarta: 
LKiS 

Wahid Abdurrahman. 1999, Gus Dur Menjawab Perubahan Zaman, Jakarta: 
Kompas 

Wahid Abdurrahman. 2010, Pergulatan Negara, Agama dan Kebudayaan, Depok: 
Desantara 

Wahid Abdurrahman. 2010, Prisma Pemikiran Gus Dur, Yogyakarta: LKiS 

Wahid Abdurrahman. 2010, Tuhan Tidak Perlu di Bela, Yogyakarta: LKiS 

Wahid Abdurrahman. 2011. Menggerakkan Tradisi. Yogyakarta: LKiS. 

Wahid, Abdurrahman. 1982. Relevansi Kesenian Bagi Pengembangan Pondok 

Pesantren, dalam Marwan Saridjo, Pondok Pesantren 

dan Kesenian, Suatu Bunga Rampai. Jakarta: Pustaka 
Kita 

Wahid, Abdurrahman. 1988. Prospek Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan. 
Dalam Sonhaji Shaleh (terj); Dinamika Pesantren, 

Kumpulan Makalah Seminar Internasional, The Role of 

Pesantren in Education and Community Development 

in Indonesia. Jakarta : P3M 

Yasmadi. 2002. Modernisasi Pesantren, Kritik Nur Cholis Madjid Terhadap 

Pendidikan Islam Tradisional. Jakarta: Ciputat Press.  

Zuhri, I. Musthofa. 2010. Pendidikan Pesantren. Yogyakarta: Absolute Media.   

Ahmad Ihwanul Muttaqin 


