MODERNISASI PESANTREN; UPAYA REKONSTRUKSI PENDIDIKAN
ISLAM(Studi Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid
dan Nurcholish Madjid)

Ahmad lhwanul Muttaqin

Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang
Email: ihwanmuttagin@gmail.com

Abstrak

Ketidakpuasan atas hasil pendidikan yang berbau barat sebagai imbas
dari globalisasi dan modernisasi, melahirkan harapan besar umat muslim untuk
mengangkat model dan pola pendidikan Islam sebagai solusi alternatif
pengganti paradigma pendidikan Barat. Sementara itu, pendidikan Islam
diyakini mampu mengintegrasikan ketiga dimensi kemanusiaan ke dalam satu
bingkai konstruksi integral dan saling menunjang, yaitu visi llahiyah, nilai-nilai
spiritual, dan nilai-nilai material. Lembaga pendidikan yang tepat untuk hal ini
adalah Pondok Pesantren. Namun demikian untuk mewujudkan pendidikan
Islam yang ideal maka mutlak diperlukan pembaruan-pembaruan dalam
berbagai dimensi. Cita-cita mewujudkan pendidikan Islam ideal baru bisa
dicapai bila ada upaya membangun epistemologinya. Sebab problem utama
pendidikan Islam adalah problem epistemologinya. Epistemologi pendidikan
Islam perlu dirumuskan secara konseptual untuk menemukan syarat-syarat
dalam mengetahui pendidikan berdasarkan ajaran-ajaran Islam. Dalam hal ini,
pondok pesantren harus mampu merumuskan peran di tengah arus
modernisasi yang sudah tentu harus komprehensip dan holistic. Artinya, harus
kental dengan aroma keislamannya dan tidak acuh dengan perubahan
modernisasi, serta mampu mengartikulasikan perkembangan zaman dalam
rangka merespon dan menjawab segala problemnya. Dalam konteks ini
Abdurrahman Wahid dan Nurcholis Madjid mampu memberikan terobosan
untuk sekedar membuat poros perubahan pada diri Pondok pesantren baik
kurikulum, kepemimpinan maupun kelembagaan.

Kata Kunci: Modernisasi, Pesantren, Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madijid.

Pendahuluan

Dalam rangka membangun bangsa yang bermartabat, perbaikan dan
modernisasi pendidikan adalah hal yang strategis dan wajib dilakukan. Untuk
mencapai keadaan bermartabat itu, salah satu faktor yang diperlukan adalah

pembentukan pandangan hidup masyarakat yang dapat mengarahkannya

66 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad Ihwanul Muttaqin
menjadi bangsa yang bermartabat. Menurut HDI (Human Development Index)
terbaru, Indonesia menempati urutan ke-124 padahal di tahun 2010 lalu masih
berada pada tingkat 108." Untuk mengatasi hal ini, lembaga pendidikan adalah
salah satu media penting yang dapat membentuk bagaimana corak
pandangan hidup seseorang atau masyarakat.>

Dalam arti yang sederhana, pendidikan dapat dipahami sebagai
bimbingan atau pimpinan secara sadar oleh seorang pendidik terhadap
perkembangan jasmani dan rohani peserta didik menuju terbentuknya
kepribadian yang utama. Berdasarkan batasan ini, pendidikan sekurang-
kurangnya mengandung lima unsur penting, yaitu: Pertama, usaha (kegiatan)
yang bersifat bimbingan (pimpinan atau pertolongan) dan dilakukan secara
sadar. Kedua, pendidik atau pembimbing atau penolong. Ketiga, ada yang
dididik atau peserta didik. Keempat, bimbingan yang memiliki dasar dan
tujuan. Kelima, dalam usaha itu terdapat alat-alat yang dipergunakan.3

Jika dilihat dari sejarah panjang pendidikan di Indonesia, pendidikan
pesantren menjadi sesuatu yang wajib masuk dalam setiap kajian
perkembangan pendidikan. Bagaimanapun pendidikan pesantren adalah
pendidikan tertua yang pernah ada di Indonesia dan dianggap sebagai produk
budaya Indonesia yang indigeneous*.

Kehadiran pesantren dikatakan unik karena dua alasan yakni pertama,
pesantren hadir untuk merespon terhadap situasi dan kondisi suatu

masyarakat yang dihadapkan pada runtuhnya sendi-sendi moral atau bisa

"The Human Development Index - going beyond income, dalam http://hdrstats.undp.org/en/
countties/profiles/IDN.html atau lihat http://edukasi.kompasiana.com. HDI pertama kali dirilis oleh
UNDP tahun 1980. Sebenarnya Indonesia sejak tahun itu cenderung mengalami konsistensi perbaikan,
cuman di tahun lalu ada penambahan 16 negara yang mengakibatkan peringkat Indonesia juga ikut
turun.

% Hasbi Indra, Pendidikan Islam Melawan Globalisasi (Jakarta: Rida Mulia, 2005), 189

3 Abudin Nata, Paradigma Pendidifan Islam (Jakarta: PT. Gramedia Widiaswara Indonesia, 2001), 1

* M. Sulthon dan Moh. Khusnuridho, Manajemen Pondok Pesantren dalam Perspektif Global, (Yogyakarta:
Laks Bang PRESSindo, 2000), 4

67 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014


http://hdrstats.undp.org/en/

Modernisasi Pesantren
disebut perubahan sosial. Kedua, didirikannya pesantren adalah untuk
menyebar luaskan ajaran universalitas Islam ke seluruh pelosok nusantara.>

Di samping itu, ada usaha coba-coba untuk mendorong pesantren agar
membina diri sebagai basis bagi upaya pengembangan pedesaan dan
masyarakat yang di mulai pada awal-awal tahun tujuh puluhan yang pada saat
ini telah berkembang menjadi usaha keras dan besar-besaran untuk
transformasi sosial, Menurut KH. Abdurrahman Wahid® "peranan pesantren
sebagai pelopor transformasi sosial seperti itu memerlukan pengujian
mendalam dari segi kelayakan ide itu sendiri, di samping kemungkinan dampak
perubahannya terhadap eksistensi pesantren".?

Di samping itu, pesantren juga merupakan lembaga pendidikan Islam
yang memiliki akar secara historis yang cukup kuat sehingga menduduki posisi
relatif sentral dalam dunia keilmuan. Dalam masyarakatnya Pesantren sebagai
sub kultur lahir dan berkembang seiring dengan perubahan-perubahan dalam
masyarakat global, asketisme (faham kesufian) yang digunakan pesantren
sebagai pilihan ideal bagi masyarakat yang dilanda krisis kehidupan sehingga
pesantren sebagai unit budaya yang terpisah dari perkembangan waktu,
menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Peranan seperti ini yang dikatakan
Abdurrahman Wahid “sebagai ciri utama pesantren sebuah sub kultur.”®

Sebagai sebuah pendidikan tua di Indonesia, pantaslah jika pesantren
mengalami berbagai perubahan dan perkembangan yang signifikan.
Perubahan dan perkembangan itu bisa dilihat dari dua sudut pandang.
Pertama, pesantren mengalami perkembangan kuantitas luar biasa dan
menakjubkan baik wilayah rural (pedesaan), sub urban (pinggiran kota)

maupun urban (perkotaan). Dengan adanya perkembangan kuantitas

> Said Aqil Siradj, Pesantren Masa Depan, Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren. (Bandung :
Pustaka Hidayah. 1999), 202.

5 KH.Abdurrahman Wahid selajutnya ditulis dengan Abdurrahman Wahid saja (tanpa KH).

7 Abdurrahman Wahid." Prospe& Pesantren Sebagai 1embaga Pendidikan" Dalam Sonhaji Shaleh (teri);
Dinamika Pesantren, Kumpnin Makalah Seminar Internasional, The Role of Pesantren in Education and Community
Development in Indonesia” (Jakarta : P3M. 1988), 279.

¥ Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi, Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta: LKIS, 2001), 10

68 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad Ihwanul Muttagin

tersebut, bisa memperkuat argumentasi bahwa pesantren merupakan
lembaga pendidikan swasta yang sangat mandiri dan sejatinya merupakan
praktek pendidikan berbasis masyarakat (community based education).
Perkembangan kedua adalah menyangkut penyelenggaraan pendidikan. Sejak
tahun 1970-an bentuk-bentuk pendidikan yang diselenggarakan di pesantren
sudah sangat bervariasi.?

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang pesat pada era
globalisasi saat ini turut mempengaruhi nuansa pendidikan pondok pesantren.
Kemajuan yang pesat itu mengakibatkan cepat pula berubah dan
berkembangnya berbagai tuntutan masyarakat. Untuk itu lembaga pendidikan
pesantren perlu mengadakan perubahan secara terus menerus seiring dengan
berkembangnya tuntutan-tuntutan yang ada dalam masyarakat yang
dilayaninya. Pondok pesantren yang telah lama menjadi tumpuhan pendidikan
masyarakat ’religius’ tidak boleh mengabaikan tuntutan perubahan tersebut.
Dalam era global pesantren perlu melakukan penyesuaian-penyesuaian agar
eksistensi pendidikan pesantren tetap terjaga di tengah hiruk pikuk
pendidikan lainnya.™

Kekhawatiran akan tergusurnya pesantren karena sistem yang baru
dan modern disebabkan oleh banyak faktor. Salah satu faktornya adalah
banyaknya penjajahan yang masuk ke Indonesia, baik berupa penjajahan
melalui budaya, ideologi maupun dari segi ekonomi. Walaupun fenomena
tersebut sudah menjalar di dalam kehidupan masyarakat Indonesia, tetapi
pondok pesantren tetap eksis dan tidak goyah dengan hal-hal yang baru dan
modern tersebut bahkan pondok pesantren semakin berkembang. Di lain
pihak, ada sebagian orang yang menyebut pesantren dengan nada sinis.
Mereka menyebut pesantren hanyalah ”fosil” masa lampau yang sangat jauh

untuk memainkan peran di tengah kehidupan global. Oleh karena itu, upaya

? Sulthon dan Khusnuridho, Manajemen, 6-7
10 Sulthon dan Khusnuridho, Manajemen, 1-2

69 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren
menjadikan pesantren sebagai pilihan dalam menjawab kebutuhan manusia
modern adalah sebuah uthopia atau sekedar hayalan tingkat tinggi (al quwwa
al-mutahayyilah) yang tidak rasional, karena perlu dilakukan pembaharuan-
pembaharuan.

Berbicara mengenai pesantren dan permasalahnnya, maka kita akan
diingatkan pada seorang Kyai besar yang sudah tidak asing lagi di kalangan
masyarakat di Indonesia yakni KH. Abdurrahman Wahid atau lebih akrab
disapa Gus Dur. Tentu saja, khalayak sudah mafhum kalau Abdurrahman
Wahid berasal dari keluarga pesantren. Pemikiran beliau tentang pesantren
banyak diadopsi hingga saat ini, antara lain tentang dinamisasi dan
modernisasi pesantren. Abdurrahman Wahid adalah orang yang berangkat
dari pesantren (semestinya) kelak juga akan ”kembali ke pesantren”". Kendati
demikian, barangkali akan sedikit sekali orang yang mengetahui bagaimana
pemikiran Abdurrahman Wahid tentang pesantren. Karena selain seorang
Kyai, Abdurrahman Wahid juga sebagai bapak bangsa yang lalu lalang dalam
berbagai dunia politik, budaya, dan agama.

Dalam bidang pendidikan Islam ternyata Abdurrahman Wahid telah
akrab dan banyak berpartisipasi baik dalam even-even dalam maupun luar
negeri untuk diminta pikiran-pikiran dan ide-idenya tentang pendidikan Islam.
Bahkan karena dianggap berjasa menjadi fasilitator antara pesantren dengan
dunia luar, maka beliau dikenal dengan jendela pemikiran kaum santri™. Tidak
hanya itu, beberapa tokoh menganggap Abdurrahman Wahid ’jualan
pesantren’ di dunia masyarakat politik sehingga pesantren menjadi isu
nasional dan menjadi bahan penelitian ilmuan manca negara.”

Tokoh lain yang melihat pesantren dengan sangat komprehensif adalah

Nurcholish Madjid. Menurut Nurcholish Madjid seandainya Negara Indonesia

" Wahid, Menggerakkan, ix
12 Wahid, Menggerakkan, x

" Moeslim Abdurrahman, Dia adalak Jendela Kepala Dunia, dalam Gus Dur Santri Par Excellence Teladan
Sang Gurn Bangsa (Jakarta: Kompas, 2010), 21.

70 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad Ihwanul Muttagin
tidak mengalami penjajahan, mungkin pertumbuhan sistem pendidikannya
akan mengikuti jalur-jalur yang ditempuh pesantren-pesantren, sehingga
perguruan-perguruan tinggi yang ada sekarang ini tidak akan berupa Ul, ITB,
IPB, UGM, Unair, atau pun yang lain, tetapi mungkin namanya "universitas"
Tremas, Krapyak, Tebuireng, Bangkalan, Lasem, dan seterusnya. Kemungkinan
ini bisa kita tarik setelah melihat dan membandingkan secara kasar dengan
pertumbuhan sistem pendidikan di negeri-negeri Barat sendiri, di mana hampir
semua universitas terkenal cikal-bakalnya adalah perguruan-perguruan yang
semula berorientasi keagamaan. Mungkin juga, seandainya kita tidak pernah
dijajah, pesantren-pesantren itu tidaklah begitu jauh terpencil di daerah
pedesaan seperti kebanyakan pesantren sekarang ini, melainkan akan berada
di kota-kota pusat kekuasaan atau ekonomi, atau sekurang-kurangnya tidak
terlalu jauh dari sana, sebagaimana halnya sekolah-sekolah keagamaan di
Barat yang kemudian tumbuh menjadi universitas-universitas tersebut'4
Nurcholish Madjid juga menambahkan bahwa dari keterangan
sederhana itu saja mungkin sudah dapat menarik suatu proyeksi tentang apa
peranan dan di mana letak sebenarnya sistem pendidikan pesantren dalam
masyarakat Indonesia yang merdeka (artinya: tidak dijajah), untuk masa depan
bangsa yang lebih "berkepribadian”. Gambaran konkritnya dapat dibuat
dengan menganalogikan sebuah pesantren di Indonesia (mengambil sebagai
misal Tebuireng) dengan sebuah kelanjutan “pesantren" di Amerika Serikat
(mengambil sebagai misal "pesantren" yang didirikan oleh pendeta Harvard di
dekat Boston). Tebuireng menghasilkan apa yang bisa dilihat oleh rakyat
Indonesia sekarang ini, dan "pesantren”-nya pendeta Harvard itu telah
tumbuh menjadi sebuah universitas vang paling “prestigious”di Amerika. dan
hampir secara pasti memegang kepeloporan dalam pengembangan ilmu
pengetahuan modern dan gagasan-gagasan mutakhir. Demikian pula

kaitannya dengan kekuasaan. Universitas Harvard memegang rekor dalam

" A. Malik Fadjar, Holistika Pemikiran Pendidikan (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2005), 221.

71 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren
menghasilkan orang-orang besar yang menduduki kekuasaan tertinggi di
Amerika Serikat. Tetapi di Indonesia sebagaimana kita ketahui, peranan
"Harvard" itu tidak dimainkan oleh Tebuireng, Tremas ataupun Lasem,
melainkan oleh suatu perguruan tinggi umum yang sedikit banyak merupakan
kelanjutan lembaga masa penjajahan: Ul misalnya.’

Modernisasi dan Pondok Pesantren

Modernisasi paling awal dari sitem pendidikan di Indonesia, harus
diakui, tidak bersumber dari kalangan kaum Muslim sendiri. Sistem pendidikan
modern pertama kali, yang pada akhirnya mempengaruhi sistem pendidikan
Islam dalam hal ini pesantren, justru diperkenalkan oleh pemerintah kolonial
Belanda. Ini bermula dengan perluasan kesempatan bagi pribumi dalam paruh
kedua abad ke-19 untuk mendapatkan pendidikan. Program ini dilakukan
pemerintah kolonial Belanda dengan mendirikan volkschoolen, sekolah rakyat,
atau sekolah desa (nagari) dengan masa belajar selama 3 tahun, dibeberapa
tempat di Indonesia sejak dasawarsa 1870-an. Pada tahun 1871, terdapat 263
sekolah dasar semacam itu dengan siswa sekitar 16.606 orang; dan menjelang
1892 meningkat menjadi 515 sekolah dengan sekitar 52.685 siswa.®

Tetapi sekolah desa ini, setidak-tidaknya dalam perkembangan awalnya
cukup mengecewakan, hal ini disebabkan angka putus sekolah yang tinggi. Di
sisi lain, kalangan pribumi, khususnya di Jawa, terdapat resistensi yang kuat
terhadap sekolah-sekolah ini, yang mereka pandang sebagai bagian integral
dari rencana pemerintah kolonial Belanda untuk ‘“membelandakan” anak-anak
mereka. Hal tersebut mendapat respon dari masyarakat berbagai penjuru.
Salah satunya di Minangkabau, banyak surau-surau yang ditransformasikan
secara formal menjadi sekolah-sekolah nagari. Sekolah nagari yang awalnya

berupa surau tersebut, ternyata tidak sepenuhnya mengikuti kurikulum yang

" Nurcholish Madjid, Bz/ik-Bilik Pesantren, Sebuah Potret Perjalanan (Jakarta: Paramadina, 1997), 3

16 Azyumardi Azra, Pesantren, Kontinuitas dan Perubaban, sebuah pengantar dalam Nurcholish Madjid,
Bilik-Bilik Pesantren Sebuah Potret Perjalanan (Jakarta: Paramadina, 1997), xii

72 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad Ihwanul Muttaqin
digariskan pemerintah Belanda, sehingga mendorong Belanda untuk
melakukan standarisasi kurikulum, metode pengajaran dan lain-lain."”

Perkembangan akhir-akhir ini menunjukkan bahwa beberapa pesantren
ada yang tetap berjalan meneruskan segala tradisi yang diwarisinya secara
turun temurun, tanpa ada perubahan dan improvisasi yang berarti, kecuali
sekedar bertahan. Namun ada juga pesantren yang mencoba mencari jalan
sendiri, dengan harapan mendapatkan hasil yang lebih baik dalam waktu
singkat. Pesantren semacam ini adalah pesantren yang melakukan
modernisasi dan inovasi berdasarkan pemikiran akan kebutuhan santri dan
masyarakat sekitarnya.”® Meskipun demikian, semua perubahan itu, sama
sekali tidak mencerabut pesantren dari akar kulturnya. Secara umum
pesantren tetap memiliki fungsi-fungsi sebagai: (1) Lembaga pendidikan yang
melakukan transfer ilmu-ilmu pengetahuan agama (tafaqquh fi addin) dan
nilai-nilai Islam (Islamic values). (2) Lembaga keagamaan yang melakukan
kontrol sosial (social control). (3) Lembaga keagamaan yang melakukan
rekayasa sosial (social engineering). Perbedaan-perbedaan tipe pesantren di
atas hanya berpengaruh pada bentuk aktualisasi peran-peran ini.”
Modernisasi Kurikulum Perspektif Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madijis

Sepintas pesantren memang semakin bertambah sadar akan kondisi
dan keadaannya. Sekarang, kesadaran akan pentingnya keterampilan dan
bahkan teknologi semakin tinggi, tetapi tentu bukan karena kekecewaan
terhadap kebangkrutan teknologi dan ilmu modern, tapi karena kebutuhan
yang mendesak terutama karena menjaga nilai dan khazanah kearifan
pesantren.>®

Menurut Abdurrahman Wahid, kurikulum yang berkembang di

sebagian pesantren pada beberapa dekade ini cenderung memperlihatkan

17 Azra, Pesantren, Kontinuitas, xiii

'8 Khozin, Jejak-jejak Pendidikan Isiam di Indonesia (Malang: UMM Press, 2006), 108-109.
' Sulthon dan Khusnulridlo, Manajenen, 6

20 Wahid, Tuhan Tidak Perin, 98.

73 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren
pola yang tetap (stagnan) dan perlu adanya modernisasi. Setidaknya stagnansi
kurikulum pesantren itu dapat disimpulkan pada poin-poin sebagai berikut:

1. Kurikulum pesantren ditujukan untuk “mencetak’” ulama atau ahli agama
dikemudian hari semata.

2. Struktur dasar kurikulum pesantren adalah pengajaran pengetahuan
agama dalam segenap tingkatannya dan pemberian pendidikan dalam
bentuk bimbingan kepada santri secara pribadi oleh kyai atau guru.

3. Secara keseluruhan kurikulum yang ada berwatak lentur, dalam artian
setiap santri berkesempatan menyusun kurikulumnya sendiri sepenuhnya
atau sebagian sesuai dengan kebutuhan dan kemampuannya, bahkan pada
pesantren yang memiliki sistem pendidikan berbentuk sekolah sekalipun.?'

Sebenarnya, bila dilihat dari jabaran di atas, maka dapat diambil
kongklusi sederhana bahwa kurikulum tersebut di atas hanya akan
membentuk santri yang ahli dalam ilmu agama saja, padahal seperti sudah
maklum kalau tidak semua santri yang belajar di pesantren dapat dicetak
menjadi ahli agama atau ulama. Yang demikian itu karena setiap santri
memiliki potensi dan keahlian yang berbeda. Keinginan dan usaha

Abdurrahman Wahid itu beliau sampaikan sebagai berikut:

”’Saya mencoba memperkenalkan nilai-nilai baru yang menurut saya
lebih sesuai dengan tujuan dan kebutuhan pesantren di masa akan
datang. Dan orang tua mengirimkan anaknya ke pesantren kan untuk
jadi kyai, saya secara jujur harus diubah. Saya lakukan upaya
memperkenalkan suatu hal baru kalau pesantren toh mau memekarkan
kurikulumnya, mau menerapkan hal-hal baru, itu dalam konteks
pengabdian pesantren kepada masyarakat. Masyarakat yang belum
berkembang ini mari kita kembangkan. Karena itu undang LSM ke
pesantren’ 22

Abdurrahman Wahid sadar betul bahwa jika keadaan seperti di atas
dihubungkan dengan penyediaan angkatan kerja, maka karakteristik

kurikulum itu hanya akan menghasil alumni yang memasuki lapangan-

A Wahid, Menggerakkan, 145
2 Moh. Shaleh Iste, Tabaynn Gus Dur, (Yogyakarta: 1LKiS, 1998), 159

74 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad Ihwanul Muttaqin

lapangan kerja “tradisional”, seperti menjadi guru, petani, pedagang kecil, dan

pejabat pemerintah pada jabatan yang tidak membutuhkan spesialisasi.

Karena pendidikan yang diberikan tidak menjurus pada spesialisasi tertentu di

luar penguasaan pengetahuan agama maka tidaklah dapat diminta dari

pesantren menurut pola di atas untuk menyediakan tenaga kerja yang terdidik

khusus untuk sesuatu jenis pekerjaan. Sifatnya yang ditekankan pada

pembinaan pribadi dengan sikap hidup tertentu yang utuh telah menciptakan

tenaga kerja untuk lapangan-lapangan yang tidak direncanakan sebelumnya.?3
Ada beberapa hal yang menurut beliau bisa di lakukan sebagai

percobaan dan bahkan sekarang sedang dilakukan untuk mengembangkan

kurikulum secara dinamis. Menurut beliau ada lima buah percobaan yang

patut ditelaah dalam hubungan ini, dari yang telah berjalan beberapa lama

hingga pada yang baru saja, antara lain:

1. Madrasah negeri.

2. Program keterampilan di pondok pesantren

Program penyuluhan dan bimbingan4

Program sekolah-sekolah non agama di pesantren

VoW

Program percampuran antara komponen-komponen agama dan non
agama dalam satu kurikulum formal di pesantren.
6. Program pengembangan masyarakat oleh pesantren

Selaras dengan apa yang dilontarkan Abdurrahman Wahid:

”Akhir-kahir ini ada upaya memasukkan ke dalam pesantren
pendidikan keterampilan. Usaha semacam itu adalah usaha yang terpu;ji
dan bukanlah suatu yang buruk dalam dirinya. Akan tetapi,
kegunaannya menurun bilamana sistem pendidikan keterampilan
semacam itu hanyalah keterampilan demi keterampilan dan meniru
sekolah-sekolah, seperti ASMI. Sekolah-sekolah semacam itu adalah
konsumsi kota besar, dia tidak berfungsi bagi sekolah yang tempatnya
di desa dan berorientasi menuju desa. Karena memang bukan semua
tamatannya akan menuju ke kota. Stenografi, demikian pula pelajaran

» Wahid, Menggerakkan, 146
** Wahid, Menggerakkan, 189

75 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren
mengetik tidaklah terlalu penting bagi masyarakat di desa. Yang jauh
penting ialah pendidikan pengusahaan yang menitikberatkan, misalnya
bagaimana melihat desa sebagai suatu potensi pasaran, serta
bagaimana mengelolanya”.?

Nurcholish Madjid sebagai seorang cendekiawan muslim yang banyak
menangkap khazanah kekayaan Islam klasik menyadari keunggulan perpaduan
keilmuan antara ilmu-ilmu umum dan ilmu-ilmu keislaman yang telah
mengantarkan Islam pada era keemasan dan kemajuan itu. Sementara itu,
realitas dunia pendidikan Islam (pesantren) tradisional di Indonesia masih
memperlihatkan keengganan untuk mengadopsi ilmu-ilmu umum. Lembaga
pendidikan ini mempertahankan aspek keilmuan Islam klasik saja. Aspek ini
dari satu sisi punya nilai positif sebagai salah satu aset yang dimilikinya dan
patut untuk dilirik kembali dalam membangun sistem pendidikan pada abad
keruhanian ini.

Dalam hal ini setidaknya ada dua hal yang penting dalam pembahasan
pemikiran Nurcholish Madjid tentang kurikulum ini. Yang pertama adalah
integrasi  kurikulum, pandangan Nurcholish Madjid tentang kurikulum
pendidikan pesantren terlihat bahwa pelajaran agama masih dominan di
lingkungan pesantren, bahkan materinya lebih khusus disajikan dalam
berbahasa Arab. Mata pelajaran meliputi: Figh (paling utama), Nahwu, Aga’id,
Sharaf (juga mendapat kedudukan penting), sedangkan tasawuf serta rasa
agama (religiusitas) yang merupakan inti dari kurikulum ‘“keagamaan”
cenderung terabaikan.2®

Nurcholish Madjid membedakan makna agama dan keagamaan,

menurutnya yang demikian ini penting agar tidak terjadi salah tanggap

% \Wahid, Prisma Pemikiran, 116

% Mastuhu pernah melakukan penelitian yang hasilnya, prosentase perbandingan kurikulum pesantren

dengan kurikulum lain. Beberapa pesantren menyelenggarakan pendidikannya dengan 20% berisi
pelajaran umum, 80% berisi pelajaran agama, misalnya madrasah yang diasuh pondok pesantren
Tebuireng Jombang. Sedangkan pada sekolah-sekolah umum beraku ketentuan kurikulum
sebagaimana diatur oleh Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. Lihat Yasmadi, Modernisasi
Pesantren, Kritik Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Isiam Tradisional, (Ciputat: PT. Ciputat Press, cet
11, 2005), 78

76 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad Ihwanul Muttaqin
tentang bagian mana yang harus ditekankan dan bagian mana yang menjadi
pendukung. Menurutnya:

Perkataan “agama” lebih tertuju pada segi formil dan ilmunya
saja. Sedangkan ‘“keagamaan” lebih mengenai semangat dan rasa
agama (religiusitas). Materi “keagamaan” ini hanya dipelajari sambil
lalu saja tidak secara sungguh-sungguh. Padahal justru inilah yang lebih
berfungsi dalam masyarakat zaman modern, bukan figh atau ilmu
kalamnya apalagi nahwu-sharafnya serta bahasa arabnya. Disisi lain
pengetahuan umum nampaknya lebih dilaksanakan secara setengah-
setengah, sehingga kemampuan santri biasanya sangat terbatas dan
kurang mendapat pengakuan dari masyarakat umum.

Secara terperinci Nurcholish Madjid menyebutkan penyempitan

orientasi kurikulum pendidikan pesanten tersebut berkisar pada. Nahwu-

Sharaf, Figih, Aqa’id, Tasawuf, Tafsir, Hadits, dan bahasa Arab. Di mana

penelahan terhadap ilmu-ilmu tersebut tidak hanya secara gramatiknya saja,

tetapi bagaimana menguasai ilmu-ilmu tersebut secara lisan ataupun teks

sehingga produk (santri) tidak hanya sebagai konsumen melainkan produsen?®
Menurut Nurcholish Madjid dalam tulisannya:

Tidak jarang seorang santri yang telah mondok bertahu-tahun,
pulang hanya membawa keahlian “mengaji”’ beberapa kitab saja. Jika
seorang santri merasa betul-betul menguasai sebuah kitab, dia bisa
menghadap kyainya meminta tashih dan ijazah kelulusan. Jika ijazah itu
diberikan, maka santri tersebut mempunyai wewenang untuk

mengajarkan kitab itu kepada orang lain, dan mulailah dia menjadi
seorang kyai baru.

Melihat pemikiran Nurcholish Madjid tersebut, nampaknya pesantren
semacam inilah (pesantren yang menggabungkan unsur agama, keagamaan,
dan umum) yang paling memenuhi selera kaum muslim dalam memasuki era
modernisasi pada saat ini. Kondisi ini memperlihatkan terjadinya integritas
keilmuan (“ilmu-lmu” umum” dan “ilmu-ilmu Islam”) yang selama ini
dianggap tidak dapat dikompromikan. Ini terlihat pada penggabungan

pengetahuan Bahasa Arab dan Bahasa Inggris yang melambangkan perpaduan

*7 Lihat Madjid, Bilik-Bilik, 7-11

77 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren
antara unsur kelslaman dan unsur kemodernan. Karena itu, orientasi
kulturalnya menjadi lebih sederhana. Justru aspek integritas keilmiahan yang
menjadi perhatian utama. Dengan demikian, Nampaknya Nurcholish Madjid di
sini menekankan agar dalam penerapan kurikulum di pesantren adanya check
and balance. Pertimbangan yang dimaksudkan baik antara materi hasanah
Islam klasik itu sendiri, misalnya penekanan yang sama antara Figih, ‘Aqaid,
Tafsir, Hadits Bahasa Arab dan lain-lain. Perimbangan antara pengetahuan
keislman dan pengetahuan umum. Ketidakseimbangan ini pada gilirannya,
bahkan telah melahirkan suatu sistem nilai di pesantren-pesantren yang
diyakini menjadi suatu paham (ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah).?®
Modernisasi Kepemimpinan Pesantren Perspektif Abdurrahman Wahid dan
Nurcholish Madjid

Pola kepemimpinan yang ada di pondok pesantren adalah bersifat
otoritas. Yakni pemegang keputusan sepenuhnya ada di tangan Kyai
(pemimpin pondok pesantren). Kepemimpinannya juga bersifat alami baik
pengembangan pondok pesantren maupun proses pembinaan calon pimpinan
yang akan menggantikan pimpinan yang ada belum memiliki bentuk yang
teratur dan tetap. Dalam beberapa hal, pembinaan dan pengembangan
seperti itu dapat juga menghasilkan persambungan (continuitas)
kepemimpinan yang baik. Namun pada umumnya hasil yang demikian itu tidak
tercapai. Akibatnya, seringkali terjadi penurunan kualitas kepemimpinan
dengan berlangsungnya pergantian pimpinan dari satu generasi ke generasi

berikutnya.??

Dengan model kepemimpinan seperti di atas akan menimbulkan

beberpa kerugian. Di antaranya seperti yang disebutkan Abdurrahman Wahid :

2 Yasmadi, Modernisasi, 90
* Wahid, Menggerakkan, 179

78 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad Ihwanul Muttaqin

1. Akan munculnya ketidakpastian dalam perkembangan pondok pesantren
yang bersangkutan karena semua hal bergantung pada keputusan pribadi

sang pemimpin.

2. Sulitnya keadaan bagi tenaga-tenaga pembantu (termasuk calon
pengganti yang kreatif) untuk mencoba pola-pola pengembangan yang

sekiranya belum diterima oleh kepemimpinan yang ada.

3. Pola pergantian pimpinan berlangsung secara tiba-tiba dan tidak
direncanakan sehingga lebih banyak ditambahi oleh sebab-sebab alami
seperti meninggalnya sang pemimpin secara mendadak. Pola seperti itu
seringkali akan menimbulkan perbedaan pendapat dan akan saling terjadi

perlawanan di antara calon-calon pengganti.

4. Terjadinya pembauran dalam tingkat-tingkat kepemimpinan di pesantren,
antara tingkat lokal, regional dan nasional.3°

Begitulah kerugian-kerugian yang ditimbulkan karena ketidakjelasan
model kepemimpinan, akan tetapi dari kerugian tersebut di atas tidak berarti
harus dihilangkannya kepemimpinan karismatik yang sudah berabad-abad
berjalan di pondok pesantren. Namun untuk lebih direncanakan dan
dipersiapkan. Mengingat sangat pentingnya peran ulama atau pemimpin
pesantren baik di dalam maupun di luar pondok pesantren sebagai pemimpin
umat dalam reformasi Islam sesuai dengan pernyataan Abdurrahman Wahid
yaitu pandangan dan cara hidup Kyai sepenuhnya berjalan dengan dunia
modern dan pada saat yang sama selalu ada dinamisasi dan transformasi yang
berjalan bertahap, di bawah permukaan tetapi terus menerus.?'

Seterusnya Abdurrahman Wahid memang menyadari penurunan
kualitas out put dan minimnya keberhasilan para pemimpin umat dan

lembaga-lembaga pondok pesantren, karenanya beliau terus berusaha

% Wahid, Menggerakkan, 181-182
3! Dhakiti, 47 Warisan, 79-80.

79 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren
menghidupkan kembali ulama dan sistem pesantren, menggabungkan
pemikiran dan kultur tradisional Islam yang terbaik dengan pemikiran dan
kerangka modern barat yang tentu baik pula.

Menurut Abdurrahman Wahid kelebihan dan potensi yang dimiliki
pesantren harus bisa dimanfaatkan agar relevan dengan kebutuhan zaman.
Tentu hal tersebut dimaksudkan untuk turut membentuk pendidikan nasional
yang relevan bagi bangsa kita yang sedang membangun. Jika tidak, pesantren
hanya akan menjadi tertinggal, tidak punya hak apa-apa atas jalannya
pendidikan nasional untuk masa depan.3?

Di samping alasan finansial, setidaknya ada beberapa alasan lagi yang
membuat masyarakat tidak mampu memberikan topangan, yaitu alasan
kultural: di mana para anak didik tidak akan tertarik untuk memasuki sistem
pendidikan yang tidak dianggap memiliki wawasan nasional.33

Kondisi di atas tentu memaksa pesantren untuk berupaya menguasai
administrasi dan manajemen lembaga pendidikan tersebut. Melalui
kepemimpinan generasi baru para pengasuh pesantren telah banyak yang
mengenyam pendidikan tinggi di berbagai negara. Latar belakang pendidikan
tersebut merupakan modal bagi para pemimpin muda untuk melakukan
modernisasi. Menurut Abdurrahman Wahid, diperlukan pengembangan
ketenagaan atau man power development untuk menciptakan sumber daya
manusia oleh para pemimpin ummat merupakan suatu prioritas, maksudnya
adalah program yang dicanangkan oleh pemimpin harus mengutamakan arah
kepada peningkatan sumber daya manusia.34

Untuk melakukan langkah tersebut di atas, modernisasi menjadi cukup

mendesak. Tetapi modernisasi yang dilakukan haruslah tetap berlandaskan

32 Wahid, Menggerakkan, 191

3 Setidaknya hal ini dibuktikan dengan menurunnya angka santri dari tahun ke tahun, baik secara
relatif (jumlah santri tetap, namun penduduk bertambah sehingga persentasi santri semakin mengecil)
maupun mutlak (berupa perpindahan besar-besaran ke sekolah Inpres di pedesaan). Lihat Wahid,
Menggerakkan, 192.

3 Wahid, Nahdlotu! Ulama,161.

80 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad Ihwanul Muttagin
pada tradisi dan nilai-nilai agama. Sehingga, pemimpin pesantren diharapkan
mampu secara jeli untuk melakukan sterilisasi terhadap aspek negatif
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan demikian, menjadi
sangat jelas betapa pentingnya melihat hubungan antar jenis kepemimpinan
untuk menjadikan sesuatu yang lebih baik.3>

Mengapa pola perubahan itu menjadi mendesak? Menurut
Abdurrahman Wahid, banyak sekali kelebihan dan hal-hal positif yang dimiliki
pondok pesantren yang bisa dimanfaatkan untuk proses pembentukan
pendidikan nasional. Salah satu di antaranya adalah penumbuhan fleksibelitas
yang besar dalam program pendidikan anak didik secara perorangan, yaitu
dengan terjalinnya komponen-komponen yang saling menunjang antara
pendidikan formal di madrasah atau sekolah dan pendidikan non formal
berupa pengajian di dalamnya. 3°

Peran penting kepemimpinan dalam pesantren menurut Abdurrahman
Wahid hendaknya jangan hanya sibuk dengan fungsi kemasyarakatan yang
sempit (pelayanan individual kepada wali santri, pelayanan lebih luas dalam
bentuk penerangan agama kepada rakyat dan sebagainya) belaka, dan jangan
juga hanya disempitkan oleh pelayanan teknis pada pesantrennya sendiri saja
(seperti pengawasan administratif yang baik, pembinaan calon pengganti
secara teratur, pengelolaan sistem pendidikan yang ada di pesantrennya
secara organisatoris). Kepemimpinan yang sempit seperti itu dalam jangka
panjang hanya akan tercecer oleh perkembangan cepat di luar pesantren.
Yang diperlukan adalah pendayagunaan kepemimpinan yang sudah memiliki
keterampilan praktis yang sempit di bidang pengawasan, administrasi, dan
perencanaan itu guna tujuan vyang lebih besar, yaitu bagaimana

mengintegrasikan pesantren ke dalam pendidikan nasional.3”

3 Wahid, Gus Dur Menjawab, 53.
36 Wahid, Menggerakkan, 192
%7 Wahid, Menggerakkan, 194

81 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren

Sementara menurut Nurcholish Madjid keberadaan seorang Kyai dalam
lingkungan sebuah pesantren laksana jantung bagi kehidupan manusia.
Intensitas kyai memperlihatkan peran otoriter disebabkan karena kyailah
perintis, pendiri, pengelola, pengasuh, pemimpin, dan bahkan juga pemilik
tunggal sebuah pesantren. Oleh sebab alasan ketokohan kyai di atas, banyak
pesantren akhirnya bubar lantaran ditinggal wafat kyainya. Sementara kyai
tidak memiliki keturunan yang dapat melanjutkan usahanya.3®

Sebagai salah satu unsur dominan dalam kehidupan sebuah pesantren,
kyai mengatur irama perkembangan dan kelangsungan kehiduan suatu
pesantren dengan keahlian, kedalaman ilmu, karismatik, dan keterampilannya.
Sehingga tidak jarang sebuah pesantren tanpa memliki manajemen pendidikan
yang rapi. Segala sesuatu terletak pada kebijaksanaan dan keputusan kyai.3°

Kyai dapat juga dikatakan tokoh non formal yang ucapan-ucapan dan
seluruh perilakunya akan dicontoh oleh komunitas di sekitarnya. Kyai
berfungsi sebagai sosok model atau teladan yang baik (uswah hasanah) tidak
saja bagi para santrinya, tetapi juga bagi seluruh komunitas di sekitarnya.4°

Kewibawaan kyai dan kedalaman ilmunya adalah modal utama bagi
berlangsungnya semua wewenang yang dijalankan. Hal ini memudahkan
berjalannya semua kebijakan pada masa itu, karena semua santri bahkan
orang-orang yang ada di lingkungan pondok pesantren taat kepada kyai. la
dikenal sebagai tokoh kunci, kata-kata dan keputusannya dipegang teguh oleh
mereka, terutama oleh para santri. Meskipun demikian kyai lebih banyak
menghabiskan waktunya untuk mendidik para santrinya ketimbang hal-hal
lain. Proses pembelajaran ini biasanya berlangsung di masjid yang juga menjadi

elemen penting pesantren.#

38 Yasmadi, Modernisasi, 63
3 Yasmadi, Modernisasi, 64
40 Ismail, Paradigma, 108

4 Yasmadi, Modernisasi, 64

82 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad Ihwanul Muttagin
Menurut Nurcholish  Madjid, kondisi yang demikian ini akan
menimbulkan kesenjangan. Mengapa? Pada aspek kepemimpinan ini menurut

Nurcholish Madjid ada beberapa persoalan yang harus dikaji kembali.

Aspek kepemimpinan pesantren, secara apologetik sering dibanggakan
bahwa kepemimpinan atau pola pimpinan pesantren adalah demokratis,
ikhlas, sukarela dan seterusnya. Anggapan ini menurutnya perlu dipertanyakan
kebenarannya bila diukur dengan perkembangan zaman sekarang ini.
Kaitannya dengan hal ini, Nurcholish Madjid mengemukakan beberapa hal,
antara lain:

a. Karisma, pola kepemimpinan karismatik sudah cukup menunjukkan segi
tidak demokratisnya, sebab tidak rasional. Apalagi jika disertai dengan
tindakan-tindakan yang bertujuan memelihara karisma itu seperti jaga
jarak dan ketinggian dari para santri. Pola kepemimpinan seperti ini akan
kehilangan kualitas demokratisnya.

b. Personal, karena kepemimpinan kyai adalah karismatik maka dengan
sendirinya juga bersifat pribadi atau personal. Kenyataan itu mengandung
implikasi bahwa seorang kyai tidak mungkin digantikan oleh orang lain
serta sulit ditundukkan ke bawah rule of the game-nya administrasi dan
manajemen modern.

C. Religio-Feodalisme. Seorang kyai selain menjadi pimpinan agama sekaligus
merupakan traditional mobility dalam masyarakat feodal. Dan feodalisme
yang berbungkus keagamaan ini bila disalahgunakan jauh lebih berbahaya
dari feodalisme biasa.

d. Kecakapan teknis. Karena dasar kepemimpinan dalam pesantren adalah
seperti diterangkan di atas, maka dengan sendirinya faktor kecakapan
teknis menjadi tidak begitu penting. Dan kekurangan ini menjadi salah satu

sebab pokok tertinggalnmya pesantren dari perkembangan zaman.#

* Madjid, Bilik-Bilik, 95-96

83 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren
Nurcholish Madjid memberikan solusi dari kekurangan di atas dengan
mengubah pola kepemimpinan dari bertumpu pada perseorangan ke dalam
bentuk yayasan. Pesantren yang sudah melaksanakan ini salah satunya adalah
Pesantren Mambaul Ma’arif Denanyar Jombang. Artinya, dengan yayasan
kepemimpinan akan menjadi kolektif. Model manajemen seperti ini menurut
Nurcholish Madjid akan menjadi solusi alternatif dan cerdas untuk menatap
masa depan yang lebih cerah di tengah arus modernisasi yang semakin tidak
menentu.3
Implikasi Pemikiran Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid Terhadap

Perkembangan Modernisasi Pondok Pesantren

“Kita boleh curiga kepada kimia tanah dan air sumur di Jombang
Selatan yang dulu membesarkan Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madjid dan
Asmuni,” demikian kata Emha dalam sebuah kolomnya.#4... Pasti terdapat
kandungan zat tertentu yang aneh di sana yang mendorong the three crazy
boys ini rajin menyodorkan hil-hil yang mustahal,” lanjut Emha. Komentar ini
cukup menggambarkan bahwa Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madijid

telah menjadi fenomena.

Tentang pola pemikiran Abdurrahman Wahid kiranya dapat ditelusuri
sejak tahun 1970-an. Pada periode awal ini ia banyak mencurahkan
perhatiannya tentang dunia pesantren yang memang digelutinya secara
langsung. la menulis sejumlah artikel yang bagian-bagian pentingnya
dipublikasikan dalam buku Bunga Rampai Pesantren (1978).4> Di samping ia
memperkenalkan kepada orang luar perihal kekuatan yang ada di pesantren,
misalnya etos percaya diri dan gaya hidup sederhana. Abdurrahman Wahid
mengingatkan kepada orang dalam bahwa pesantren kini sedang di

persimpangan jalan, bahkan dalam ambang kemandekan. Hal itu di antaranya

* Madjid, Bilik-Bilik, 134-135
* Emha Ainun Nayjib, Tharikat Nurcholisy, Tempo, 3 Oktober 1987
45 Aziz, Neo Modernisme, 31

84 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad lhwanul Muttaqin

disebabkan karena imbas modernitas di satu sisi dan di sisi lain karena kurang
terakomodasikannya tuntutan-tuntutan masyarakat yang mengalami
perubahan secara cepat. Maka tidak ada jalan lain menurutnya kecuali harus
dilakukan dinamisasi, yaitu usaha membangkitkan kualitas secara progresif

yang memungkinkan Islam tetap relevan dan dapat diterima.

Pemikiran Abdurrahman Wahid ini memang terbilang spektakuler,
karena di saat itu belum banyak karya tulis tentang pesantren. Berkat tulisan
dan pulikasi Abdurrahman Wahid tentang pesantren ini, maka pesantren mulai
banyak dilirik orang untuk di kaji dan diteliti baik dalam maupun luar negeri.
Dalam bentuk Disertasi, setidaknya ada tiga buah yang menyinggung ide dan
gerakan Abdurrahman Wahid antara lain:

1. Politics in Indonesia: Democracy, Islam and Ideology of Tolerance (1995)
karya Douglas E. Remage.

2. Islamic-Neo Modernism in Indonesia (1994) tulisan Greg Barton dari
Australia.

3. Islam et Pouvoir dans IIndonesia Contemporaine (1995) yang muncul di Paris
karya Andree Feilard.

Pengaruh Abdurrahman Wahid sendiri juga sangat nampak di intern
tubuh NU sendiri. Abdurrahman Wahid berhasil menciptakan citra baru bagi
NU. Selama ini NU dikenal sebagai organisasi Islam tradisional dan konservatif.
Citra ini dilawan Abdurrahman Wahid dan angkatan mudanya yang menggagas
liberalisme NU. Wacana yang ada di NU tidak lagi terbatas pada akidah, figh
dan tasawuf, tetapi sudah memasuki wilayah-wilayah “sekuler”.4®

Sementara Nurcholish Madjid sangat mewarnai konstalasi sejarah
pemikiran Islam di Indonesia. Itulah sebabnya, riuh rendahnya pemikiran Islam

Nurcholish Madjid cukup berpengaruh dalam dunia pemikiran Islam di

* Bakri dan Mudhofir, Jombang Kairo, 29

85 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren
Indonesia. Tak heran jika hampir semua pemikirannya sangat akrab di
kalangan generasi muda Islam, terutama di kampus-kampus. Kenyataan ini
mencerminkan bahwa Nurcholish Madjid menjadi spirit generasi muda dalam
sejarah umat Islam Indonesia modern.

Dalam konteks pembaruan pemikiran Islam, Nurcholish Madjid menjadi
ikon pemikir liberal dan pendapatnya berseberangan dengan pendapat-
pendapat mapan dari para ulama. Bidang pemikirannya pun tidak hanya
berkisar pada masalah keislaman semata, melainkan juga tentang masalah-
masalah politik, budaya, antropologi, dan kemasyarakatan dengan tingkat
abstraksi yang yang sangat cerdas.

Pengaruh pemikiran Nurcholish Madjid juga sangat terasa di
lingkungan UIN Syarif Hidayatullah (dulu IAIN). Banyak generasi hasil
Nurcholish Madjid yang mampu membentuk komunitas ilmiah di lingkungan
ini. Nama-nama seperti Azyumardi Azra, Komaruddin Hidayat, Bachtiar
Effendi, Fachri Ali, Mansour Fakih dan lain-lain. Sampai sekarang nama-nama
tersebut menduduki jabatan penting di lembaga-lembaga keagamaan dan
tempat-tempat lain. Pengaruh Nurcholish Madjid makin meluas dan komplit
setelah dia mendirikan Klub Kajian Agama (KKA) di bawah Yayasan Wakaf
Paramadina di Jakarta tahun 1986.4

Lalu bagaimana pengaruh keduanya terhadap modernisasi pendidikan
pesantren? Sebagaimana disebutkan di awal bahwa tradisi pesantren sebagian
mempunyai kelebihan dan sebagian lagi memiliki kelemahan. Kelemahan-
kelemahan itulah yang menurut kedua tokoh ini perlu dilakukan modernisasi
demi eksistensi pesantren yang lebih bermanfaat untuk umat. Implikasi yang
sangat terasa bagi kaum santri ini antara lain sejak tahun 1990-an enam

perguruan tinggi unggulan di bawah administrasi Diknas (Ul, ITB, IPB, UGM,

47 Bakri dan Mudhofir, Jombang Kairs, 80

86 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad lhwanul Muttaqin
ITS, dan UNAIR) mendidik ribuan santri pilihan menyelesaikan studinya dalam
bidang-bidang sains dan teknologi.*®

Zamakhsyari Dhofier mencatat bahwa lompatan modernisasi pesantren
dapat berlangsung lebih pesat mulai tahun 2010. Sekitar 3.000 santri
berprestasi dari berbagai pesantren saat ini (tahun 2009) sedang
menyelesaikan study sarjana strata 1 dan strata 2 dari Ul, UGM, UNAIR, ITB,
ITS, dan IPB. Mereka adalah santri berprestasi yang memperoleh beasiswa dari
Kementerian Agama. Kondisi ini menunjukkan bahwa pesantren hari ini sudah
mulai dilirik orang. Lebih lanjut Dhofier mencatat bahwa Pesantren memang
telah meluas ke berbagai wilayah kehidupan modern sejak Abdurrahman
Wahid, pemimpin Pesantren Tebu Ireng Jombang ini terpilih menjadi Presiden
Republik Indonesia pada Oktober 1999. Jumlah pesantren dari 1987
bertambah luar biasa seperti tampak pada tabel berikut:

Tabel Perkembangan Pesantren

No Tahun Jumlah Pondok Pesantren Jumlah Santri
1 1981 6.086 802.545

2 1982 6.086 816.083

3 1983 6.204 933.265

4 1984 6.239 1.086.801

5 1985 6.240 1.284.800

6 1986 6.386 1.429.768

7 1987 6.579 1.713.739

8 2004 14.656 2.369.193

9 2007 17.506 3.289.141

* Dhofier, Tradisi Pesantren,( 2009), 153

87 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren

10 2008 21.521 3.818.469**

** Data Website http://pendis.go.id/file/dokumen/5-gab pontren-madin.pdf

Antara tahun 1987 sampai dengan 2004 jumlah pesantren bertambah
rata-rata 500 setiap tahunnya; dari tahun 2004 ke tahun 2008 bertambah rata-
rata 1.000. Dalam kurun waktu 20 tahun terakhir, santrinya bertambah lebih
dari 2 juta. Dalam waktu 10 tahun ke depan diperkirakan jumlah pesantren
akan mencapai lebih dari 30.000 dengan jumlah santri sekitar 6 juta orang.
Pertumbuhan ini menunjukkan bahwa apresiasi generasi muda pedesaan
untuk memperoleh pendidikan pesantren terus meningkat.4® Keadaan ini
harus dipertahankan demi suksesi pesantren di masa mendatang.

Dukungan juga datang dari Muhammad Ali*°, menurutnya
“Menghadapi era Teknologi Informasi (TI) seperti sekarang ini, santri harus
menguasai teknologi. Santri tidak boleh gagap teknologi. Pasalnya, bila
tertinggal dalam penguasaan teknologi, akan ditinggal juga.”

Salah satu dari implikasi gagasan Abdurrahman Wahid dan Nurcholish
Madjid antara lain di Lombok Nusa Tenggara Barat, terdapat Forum Kerjasama
Pondok Pesantren (FKSPP). Forum ini berupaya menjadi pengemban amanat
untuk memajukan Pondok Pesantren dalam bidang pendidikan. Adapun yang
sudah dilakukan adalah pelatihan-pelatihan terhadap santri baik pelatihan
ilmu-ilmu eksakta maupun administrasi dan kepemimpinan; seminar
pendidikan (Nadwah Tarbawiyah) dalam rangka memperkaya basis metodologi

keilmuan dan pengembangan analitis; menfasilitasi pesantren untuk membuat

¥ Dhofier, Tradisi Pesantren, 226

" Direktur Jenderal Pendidikan Islam Departemen Agama. Beliau menyampaikan ini ketika ia
memberikan sambutan pada peserta Program Beasiswa Santri Berprestasi (PBSB) di Pondok
Pesantren Al Hikmah 2, Benda, Kecamatan Sirampog, Brebes, Jawa Tegah, Kamis 11 Desember 2008.
Lihat http://www.nu.ot.id/page/id/dinamic_detil/4/17014/Kolom/Modernisasi Pesantren Antara
Tuntutan dan Ancaman.html di akses 2014

88 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014


http://pendis.go.id/file/dokumen/5-gab%20pontren-madin.pdf
http://www.nu.or.id/page/id/dinamic_detil/4/17014/Kolom/Modernisasi

Ahmad Ihwanul Muttaqin
Pusat Kesehatan Masyarakat Pesantren; pembentukan Forum Pengembangan
Agribisnis Pondok Pesantren.>'

Kesimpulan

Perbedaan pemikiran ke dua tokoh dalam pegembangan kurikulum
terletak pada konsentrasi kritik dan pengembangan. Menurut Nurcholish
Madjid Pondok Pesantren Modern Gontor manjadi model pengembangan
kurikulum kekinian karena melakukan integrasi kurikulum agama dan non
agama. Hal ini karena menurut Nurcholish Madjid di beberapa pesantren
kurikulum figh masih dominan. Sementara menurut Abdurrahman Wahid
Modernisasi kurikulum tidak hanya sebatas materi semata, melainkan harus
ada penambahan pengembangan. Termasuk muatan penyuluhan dan
pengembangan masyarakat.

Pendapat kedua tokoh di atas memang berkaitan dengan konsep
relevansi. Yakni aspek keserasian perkembangan pondok pesantren dengan
kondisi kekinian yang sedang berkembang yang memang menuntut adanya
hal itu. Tetapi menurut penulis, ada beberapa hal yang harus diantisipasi, salah
satunya adalah tradisi kajian kitab kuning. Jika ini melemah, maka harapan
pesantren untuk memiliki out put yang berkompeten di bidang kajian kitab
kuning klasik akan menjadi hilang dari ciri khas yang selama ini melekat dalam
pesantren. Kondisi ini sepertinya kurang menjadi obyek bahasan serius dalam
kajian kedua tokoh.

Sementara perbedaan pemikiran Abdurrahman Wahid dan Nurcholish
Madjid dalam hal kepemimpinan terletak pada cara memberi solusi terhadap
masalah yang dihadapai. Menurut Abdurrahman Wahid harus ada
penumbuhan fleksibelitas yang besar dalam program pendidikan anak didik

secara perorangan, yaitu dengan terjalinnya komponen-komponen yang saling

3 Fahrurrozi, Eksistensi Pondok Pesantren di Nusa Tenggara Barat, (Tesis, UIN Syarif Hidayatullah,
Jakarta: 2004), 133.

89 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren

menunjang antara pendidikan formal di madrasah atau sekolah dan

pendidikan non formal berupa pengajian di dalamnya.

Sementara menurut Nurcholish Madjid dari kekurangan tersebut adalah

dengan mengubah pola kepemimpinan dari bertumpu pada perseorangan ke

dalam bentuk yayasan.>?Yang demikian ini salah satunya juga untuk

menghindari adanya otoritarianisme. Karena menurut Nurcholish Madjid

otoritarianisme dalam sejarah selalu dimulai oleh seseorang atau sekelompok

orang yang mengaku sebagai pemegang kewenangan tunggal di suatu bidang

yang menguasai kehidupan orang banyak.>3

Analisis Persamaan dan Perbedaan Pemikiran Abdurrahman Wahid

dan Nurcholish Madjid Terhadap Modernisasi Pesantren

Modernisasi Kurikulum Pondok Pesantren

Abdurrahman Wahid | Nurcholish Madjid Persamaan Perbedaan

Kondisi kurikulum Kurikulum Persamaan Perbedaan

pondok pesantren pesantren terdapat pada | pemikiran ke

cenderung berpola | cenderung pola dan dua tokoh

stagnan, solusinya: | menunjukkan prinsip terletak pada

1. Madrasah penyempitan pengembanga | konsentrasi
negeri, orientasi materi, n kurikulum, kritik dan
walaupuniiajuga | dan terlalu yaitu prinsip pengembanga
masih ragu. berorientasi pada relevansi baik | n. Menurut

2. Program ilmu-ilmu agama relevansi ke Nurcholish
keterampilan saja, solusinya: luar (tujuan, Madjid Pondok

3. Program 1. Penekanan isi, dan proses | Pesantren
penyuluhan dan aspek kognitif belajar) Modern Gontor
bimbingan yang selamaini | maupun ke manjadi model

4. Program sekolah kurang dalam pengembanga
non agama ditekankan di (kesesuaian n kurikulum
(SMA, SMK dan pengajian- atau kekinian karena
lain-lain) pengajian konsistensi melakukan

5. Program pesantren antara integrasi
percampuran 2. Membedakan komponen- kurikulum
kurikulum agama antara pelajaran | komponen agama dan non

>> Madjid, Bilik-Bilik, 134-135
> Madjid, Islam Universal, 168

90 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



dan non agama
dalam satu
kurikulum
(integralisasi
kurikulum)

6. Program
pengembangan
masyarakat
dengan
menyiapkan
santri yang siap
berinteraksi
dengan skill
masyarakat
sekitar

agama dan
keagamaan.
Menurutnya,
materi
keagamaan
harus
ditekankan,
bukan agama
integralisasi
pelajaran agama
dan non
keagamaan

kurikulum
antar tujuan,
isi, proses
penyampaian
dan penilaian)

agama.
Sementara
menurut
Abdurrahman
Wahid
Modernisasi
kurikulum tidak
hanya sebatas
materi semata,
melainkan
harus ada
penambahan
pengembanga
n. Termasuk
muatan
penyuluhan
dan
pengembanga
n masyarakat.

Modernisasi Kepemimpinan Pondok Pesantren

Abdurrahman Wahid | Nurcholish Madjid Persamaan Perbedaan

Pola kepemimpinan | Kepemimpinan Persamaan Perbedaan

di pesantren pesantren terletak pada | pemikiran

cenderung otoritas. | cenderung pola Abdurrahman

Solusinya: sentralistik, pengembanga | Wahid dan

1. Menggabungkan | Solusinya: n peran Nurcholish
Pemikiran dan 1. Mengembangka | kepemimpinan | Madjid terletak
kultur tradisional n pola , yakni pada cara
Islam yang kepemimpinan | perubahan memberi solusi
terbaik dengan dengan pola terhadap
pemikiran dan kecakapan kepemimpinan | masalah yang
kerangka teknis dari dihadapai.
modern barat 2. Kepemimpinan | sentralistik ke | Menurut
yang tentu baik demokratis yang | desentralistik. | Abdurrahman
pula tidak memberi Hal ini terjadi Wahid harus

2. Pengembangan jarak antara karena ada
ketenagaan atau santri dan kyai pandangan penumbuhan
man power begitu pula yang sama fleksibelitas
development dengan akan yang besar
untuk masyarakat dan | ketertinggalan | dalam program
menciptakan kyai pesantren pendidikan

91 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014




sumber daya
manusia.

3. Mengubah pola
kepemimpinan
dengan tidak
hanya sibuk
dengan fungsi
kemasyarakatan
yang sempit.

4. Pembinaan calon
pengganti secara
teratur dengan
pengelolaan
sistem
pendidikan yang
ada di
pesantrennya
secara
organisatoris.

5. Pendayagunaan
kepemimpinan
yang memiliki
keterampilan
praktis di bidang
pengawasan,
administrasi, dan
perencanaan
guna integrasi
pesantren ke
dalam
pendidikan
nasional.

3. Mengubah pola

kepemimpinan
dari bertumpu
pada
perseorangan
ke dalam bentuk
yayasan, agar
kepemimpinan
menjadi kolektif.

apabila tetap
bertahan
dengan
kondisinya.

penerus
pesantren,
yaitu dengan
terjalinnya
komponen-
komponen
yang saling
menunjang
antara
pendidikan
formal di
madrasah atau
sekolah dan
pendidikan non
formal berupa
pengajian di
dalamnya.
Sementara
menurut
Nurcholish
Madjid dengan
mengubah pola
kepemimpinan
dari bertumpu
dari personal
ke dalam
bentuk
yayasan.

Latar Belakang Gagasan Modernisasi Abdurrahman Wahid
dan Nurcholish Madjid

Abdurrahman Wahid | Nurcholish Madjid Persamaan Perbedaan
Gagasan Ide Nurcholish Persamaan Perbedaan
Abdurrahman Wahid | Madjid setidaknya dari kedua terlihat pada
setidaknya muncul dipengaruhi dan tokoh ini latar belakang
dari sebab-sebab muncul dari sebab- | terlihat pada gagasan itu.
berikut: sebab berikut: pandangan Abdurrahman

92 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014




Latar belakang
keluarga
pesantren
tradisional dan
pendidikan
kenegaraan dari
ayahnya
Kegemaran
membaca buku
dengan ragam
versi dan ragam
bahasa sejak
kecil
Pengembaraan
intelektual di
Kairo, Baghdad
dan di Eropa
(Belanda,
Jerman,
Perancis).
Pandangannya
terhadap
keinginan untuk
memperkenalka
n kepada orang
luar perihal
kekuatan yang
ada di pesantren
Dinamisasi atau
modernisasi
adalah sebuah
keharusan
sebagaijalan
untuk
membangkitkan
kualitas secara
progresif agar
Islam tetap
relevan dan
dapat diterima.

Latar belakang
keluarga
pesantren
Hidup di masa
transisi
peralihan dari
bangsa terjajah
menjadi bangsa
yang merdeka.
Pengembaraan
intelektual ke
Eropa tepatnya
di Chicago
University,
Amerika Serikat.
Kemodernan
atau modernitas
merupakan hal
yang tak bisa
terelakkan, jadi
bukan
merupakan
pilihan atau
penghadapan
Modernisasi itu
sendiri identik
dengan
rasionalisasi,
sementara Islam
adalah agama
yang sangat
menjunjung
tinggi dimesnsi
rasionalitas.

mereka
tentang
kewajiban
modernisasi
bagi umat
Islam, karena
modernisasi
bagi keduanya
adalah arus
yang tak bisa
terelakkan.

Wahid secara
khusus ingin
mengenalkan
pesantren
kepada dunia
luar sementara
Nurcholish
Madjid
terhadap Islam
secara umum.

Implikasi pemikiran Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid terhadap

93 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014




perkembangan modernisasi pesantren

Abdurrahman Wahid | Nurcholish Madjid Persamaan Perbedaan
Implikasi dari hasil Implikasi dari Implikasi yang | Perbedaannya
pemikiran gagasan Nurcholish | sama dan hanya terlihat
Abdurrahman Wahid | Madjid setidaknya sangat nyata pada
antara lain: dapat terlihat nampak dari paradigma
1. Pesantren sebagai berikut: perubahan masyarakat.
menjadi bahan 1. ldenya sangat paradigma Diskursus
hangat mewarnai masyarakat pemikiran
perbincangan konstalasi akan Abdurrahman
yang sejarah pesantren. Wahid
mengundang pemikiran Islam | Sekarang cenderung
banyak orang di Indonesia. sudah banyak | lebih mudah
orang untuk ltulah sebabnya, | perguruan dikenal dan
meneliti dan ia sangat tinggi swasta | dibincangkan
mengembangka mempengaruhi | maupun negeri | karena
nnya, padahal riuh rendahnya | yang Abdurrahman
awalanya ia pemikiran Islam | memberikan Wahid adalah
dipandang di Indonesia fasilitas salah satu
sebelah mata. 2. Pengaruhnya beasiswa keluarga
2. Abdurrahman juga sangat pendidikan pesantren yang
Wahid sendiri terasa di bagi alumni menjadi pusat
juga sangat lingkungan UIN | pesantren, jaringan
nampak di intern Syarif sekalipun pesantren
tubuh NU Hidayatullah pesantren nusantara.
sendiri. (dulu IAIN). salaf
Abdurrahman Banyak generasi | (madrasah
Wahid berhasil hasil Nurcholish | diniyah saja,
menciptakan Madjid yang seperti
citra baru bagi mampu Pondok
NU. Selamaini membentuk Pesantren
NU dikenal komunitas Sidogiri)
sebagai ilmiah di
organisasi Islam lingkungan ini.

tradisional dan
konservatif.

94 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014




Modernisasi Pesantren

Referensi

Abdillah, Pius dan Prasetya, Danu. Kamus Lengkap Bahasa Indonesia. Surabaya:
Arkola.

Ahmad, Munawar. 2010. ljtihad Politik Gus Dur, Analisis Wacana Kritis.
Yogyakarta: LKiS

Aziz, Ahmad, Amir. 1999. Neo-Modernisme Islam di Indonesia. Jakarta: PT.
Rineka Cipta

Azra, Azyumardi. 1997. Pesantren, Kontinuitas dan Perubahan, sebuah
pengantar dalam Nurcholish  Madjid, Bilik-Bilik
Pesantren Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta:
Paramadina

Azra, Azyumardi. 2003. Surau, Pendidikan Islam Tradisional dalam Transisi dan
Modernisasi. Jakarta: Logos Wacana liImu

Bakri, Syamsul dan Mudhofir. 2004. Jombang Kairo Jombang Chicago. Solo:
Tiga Serangkai

Barton, Greg. 1997. Liberalisme Dasar-Dasar Progresivitas Pemikiran
Abdurrahman Wahid. Yogyakarta: LKiS

Barton, Greg. 1999. Gagasan Islam Liberal di Indonesia, Pemikiran
Neomodernisme Nurcholish Madjid, Djohan Efendi,
Ahmad Wahib, dan Abdurrahman Wahid”, ter;j.
Nanang Tahqiq, Jakarta: Pustaka Antara

Barton, Greg. 2006. Biografi Gus Dur, The Authorized Biography of
Abdurrahman Wahid. Yogyakarta: LKIS

Bukhori, Pahrurroji M. 2003. Membebaskan Agama dari Negara. Bantul: Pondok
Edukasi

Bungin, Burhan. 2001. Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: Raja Grafindo.

Chumaedy, Ahmad. 2005. Membongkar Tradisionalisme Pendidikan

Pesantren,Sebuah Pilihan Sejarah, dalam
http://artikel.us /achumaedy.html. diakses pada tgl 15
Nopember 2005

DEPAG RI. 2003. Pondok Pesantren dan Madrasah Diniyah,Pertumbuhan dan
Perkembangannya. Jakarta: Dirjen Kelembagaan
Islam Indonesia.

95 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad lhwanul Muttaqin
Depdikbud RI. 1989. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta : Balai Pustaka.

Dhofier, Zamakhsyari. 1994. Tradisi Pesantren, Studi Tentang Pandangan Hidup
Kyai. Jakarta: LP3ES.

Efendi, Djohan . 2005. Sebuah pengantar dalam Hasbi Indra, Pesantren dan
Transformasi Sosial. Jakarta: Permadani

Esposito, John L. dan Voll, John O. 2002. Tokoh-tokoh Kunci Gerakan Islam
Kontemporer, terj. Sugeng Haryanto. Jakarta: Raja
Grafindo Persada.

Fahruddin, Ahmad. 1999. Gus Dur dari Pesantren ke Istana Negara. Jakarta:
Yayasan Gerakan Amaliah Siswa (GAS) dengan Link
Brothers

Geertz, Clifford. 1983. Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa. Jakarta:
Dunia Pustaka Jaya.

Khozin. 2006. Jejak-jejak Pendidikan Islam di Indonesia. Malang: UMM Press.

Khusnuridho M., Sulthon Moh. 2006. Manajemen Pondok Pesantren dalam
Perspektif Global. Yogyakarta: Laks Bang
PRESSindo.

Langgulung, Hasan. 2003. Pendidikan Islam dalam Abad ke-21. Jakarta: Pustaka
Al Husna Baru

Madjid, Nurcholish. 1997. Bilik-Bilik Pesantren, Sebuah Potret Perjalanan.
Jakarta: Paramadina.

Madjid, Nurcholish. 1992. Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis
tentang Masalah  Kelslaman, kemanusiaan dan
kemodernan, Cet. Ke-2. Jakarta: Paramadina.

Madjid, Nurcholish. 1995. Islam Agama Kemanusiaan, Membangun Tradisi dan
Visi Baru Islam Indonesia. Jakarta: Paramadina

Madjid, Nurcholish. 1995. Islam Kemoderenan dan Keindonesiaan,cet. ke-8,
Bandung: Mizan,

Madjid, Nurcholish. 1996. Islam Kerakyatan dan Keindonesiaan, cet. ke-3,
Bandung: Mizan.

Madjid, Nurcholish. 1997. Kaki Langit Peradaban Islam, cet. ke-1, Jakarta:
Paramadina

Madjid, Nurcholish. 1997. Tradisi Islam: Peran dan Fungsinya dalam
Pembangunan di Indonesia, Jakarta Selatan:
Paramadina.

96 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Modernisasi Pesantren
Madjid, Nurcholish. 2001. Sekapur Sirih, dalam Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur.
Jakarta: Kompas.
Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS.

Mochtar, Affandi. 2009. Kitab Kunig dan Tradisi Akademik Pesantren. Bekasi:
Pustaka Isfahan

Mulkhan, Abdul, Munir. 2005. Dilema Madrasah di Antara Dua Dunia, dalam
http://www.iias/Dilema  madrasah/annexs hatml.
diakses pada tgl 15 Nopember 2005

Muryono, Mastuki HS, Safe’l, Imam; Mashud, Sulton Moh. Khusnuridho. 2005.
Manajemen Pondok Pesantren. Jakarta: Diva Pustaka.

Nadiroh, Siti. 1999. Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madijid. Jakarta:
Rajawali Pers

Noor, H. Mahpuddin. 2006. Potret Dunia Pesantren. Bandung: Humaniora

Patoni, Achmad. 2007. Peran Kyai Pesantren dalam Partai Politik. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar

Qomar, Mujammil. 2007. Pesantren dari Ontologi Menuju Demokrasi Institusi.
Jakarta: Erlangga

Rofiq A. 2005. Pemberdayaan Pesantren. Yogyakarta: LKiS

Siradj, Said Aqil (et.al). 1999. Pesantren Masa Depan, Wacana Pemberdayaan
dan Transformasi Pesantren. Bandung: Pustaka
Hidayah.

Solichin, Mohammad, Muchlis. 2011. Kebertahanan Pesantren Salaf Di Tengah
Arus Modernisasi Pendidikan: Fenomena Pondok
Pesantren Al-IsS’af Kalabaan, Guluk-Guluk, Sumenep,
Surabaya: Disertasi Program Pascasarjana IAIN Sunan
Ampel Surabaya

Steenbrink, Karel A. 1989. Pesantren, Madrasah, Sekolah. Jakarta: LP3ES, 1989

Suismato. 2004. Menelusuri Jejak Pesantren. Yogyakarta: Alief Press.

Szyliowics, Joseph, S. 2001. Pendidikan dan Modernisasi di Dunia Islam, Ter;j.
Achmad Djainuri. Surabaya: Al-Ikhlas.

Taufig, Ahmad dkk. 2005. Sejarah Pemikiran dan Tokoh Modernisme Islam.
Jakarta: Rajawali Perss

97 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



Ahmad lhwanul Muttaqin

Urbaningrum, Anas. 2004. Islamo Demokrasi, Pemikiran Nurcholish Madijid.
Jakarta: Katalis dan Penerbit Republika

Wahid Abdurrahman. 1988. " Prospek Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan"
Dalam Sonhaji Shaleh (terj); Dinamika Pesantren,
Kumpulan Makalah Seminar Internasional, The Role of
Pesantren in Education and Community Development
in Indonesia”. Jakarta: P3M.

Wahid Abdurrahman. 1993. Nahdlotul Ulama dan Khittoh, Yogyakarta: LKPSM
NU DIY

Wahid Abdurrahman. 1997, Kyai Nyentrik Membela Pemerintah, Yogyakarta:
LKiS

Wahid Abdurrahman. 1999, Gus Dur Menjawab Perubahan Zaman, Jakarta:
Kompas

Wahid Abdurrahman. 2010, Pergulatan Negara, Agama dan Kebudayaan, Depok:
Desantara

Wahid Abdurrahman. 2010, Prisma Pemikiran Gus Dur, Yogyakarta: LKiS
Wahid Abdurrahman. 2010, Tuhan Tidak Perlu di Bela, Yogyakarta: LKiS
Wahid Abdurrahman. 2011. Menggerakkan Tradisi. Yogyakarta: LKiS.

Wahid, Abdurrahman. 1982. Relevansi Kesenian Bagi Pengembangan Pondok
Pesantren, dalam Marwan Saridjo, Pondok Pesantren
dan Kesenian, Suatu Bunga Rampai. Jakarta: Pustaka
Kita

Wahid, Abdurrahman. 1988. Prospek Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan.
Dalam Sonhaji Shaleh (terj); Dinamika Pesantren,
Kumpulan Makalah Seminar Internasional, The Role of
Pesantren in Education and Community Development
in Indonesia. Jakarta : P3M

Yasmadi. 2002. Modernisasi Pesantren, Kritik Nur Cholis Madjid Terhadap
Pendidikan Islam Tradisional. Jakarta: Ciputat Press.

Zuhri, . Musthofa. 2010. Pendidikan Pesantren. Yogyakarta: Absolute Media.

98 I Tarbiyatuna, Vol 7 No. 2 Agustus 2014



