
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 177-200 

IDEOLOGISASI IDENTITAS ASWAJA AN-NAHDLIYAH DI LP. MA’ARIF  
NU LUMAJANG DALAM MENANGKAL GERAKAN ISLAM TRANSNASIONAL 

 
Zainil Ghulam 

Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia 
Email: wanlam99@gmail.com 

 

Achmad Farid 
Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia 

Email: ac.faried@gmail.com 
 

Abstrak: Artikel ini mengulas tentang upaya yang dilakukan oleh Lembaga 
Pendidikan Ma‟arif Nahdaltul Ulama (NU) Lumajang dalam membumikan 
identitas Aswaja An-Nahdliyah. Secara khusus, penanaman identitas Aswaja An-
Nahdliyah dilakukan untuk menangkal gerakan Islam Transnasional yang sedang 
marak terjadi di Lumajang terutama di lingkungan lembaga pendidikan Ma‟arif 
Nahdlatul Ulama. Penelitian ini menggunakan penelitian lapangan (field research) 
dengan metode kualitatif. Penelitian dilakukan di lembaga pendidikan Ma‟arif di 
beberapa daerah di Lumajang. Kesimpulan penelitian ini menyebutkan bahwa 
proses yang dilakukan oleh LP Ma‟arif dan seluruh lembaga pendidikan di lokasi 
penelitian memiliki iklim dan kebudayaan Nahdlatul Ulama itu sendiri. Selain itu, 
amaliyah dan tradisi kegamaan Nahdlatul Ulama dijadikan sebagai kegiatan 
rutinan. Antara lain tahlil, istighotsah, ziarah kubur dengan melibatkan 
stakeholder lain baik dari unsur wali murid maupun masyarakat pada umumnya. 
Selain kegiatan rutin, literasi tentang ke-NU-an juga dilakukan dengan menjadikan 
majalah AULA PWNU Jawa Timur sebagai pedoman penerimaan berita dan 
informasi terkini tentang NU. 
Kata kunci: ideologisasi, aswaja an-Nahdliyah, Transnasional 

 
Pendahuluan 

Perlahan tapi pasti, perubahan nalar moderasi Islam di Indonesia ditengarai dalam 
ancaman. Karena gerakan Islam transnasional membawa paham baru yang berbeda dengan akar 
dan budaya bangsa Indonesia yang telah lama terbangun. Hasil survey survei Lembaga Studi 
Center of Strategic and International Studies (CSIS) pada tahun 2012 tentang toleransi agama di 
Indoonesia, menunjukkan bahwa toleransi beragama orang Indonesia tergolong rendah, kalaupun 
masyarakat beragama siap hidup berdampingan dalam kehidupan sosial, namun ketika terkait 
dengan pembangunan tempat ibadah, ada kecenderungan kelompok mayoritas tidak menyetujui. 
Dari 2.213 responden di 23 propinsi Indonesia, 59,5 % responden tidak keberatan bertetangga 
dengan orang yang beda agama, sedangkan 33,7 % memilih menolak tetangga yang beda agama. 
Kemudian terkait dengan pembangunan tempat ibadah, 68,2 % responden memilih menolak 
pembangunan tempat ibadah dari agama lain, hanya 22,1 % lainnya mengaku tidak keberatan.1 

Keadaan ini banyak mendapat respon beragam, terutama oleh Nahdlatul Ulama yang ada 
dan lahir jauh sebelum Indonesia merdeka. Bagi NU, Islam sebagai agama dan negara-bangsa 
ibarat jiwa dan raga, keduanya membentuk satu entitas yaitu Islam Indonesia.2 Terutama 
Nahdlatul Ulama (NU), ia memiliki karakteristik yang berbeda yang mampu menggambarkan 
adaptasi mereka dengan negara. Karakteristik itu adalah Aswaja yang di dalamnya mempunyai 

                                                             
1  http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-intoleransi-html, (14 Juni 2018) 
2Kerjasama harian kompas dengan Pengurus pusat lembaga kajian dan pengembangan sumberdaya Manusia 

(PP Lakpesdam) NU, Nasional-isme dan Islam NU-Santara (Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara, 2017), 67-68. 
Dalam penjelasan lainnya, Islam sebagai ajaran kerohanian yang bersifat universal, sementara entitas kebangsaan 
adalah realitas kehidupan yang bersifat lokal. Yang universal sebagai esensi, selalu membutuhkan yang lokal sebagai 
media aktualisasi. 

http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-intoleransi-html


Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

178 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

nilai ideologi Islam moderat.3 Bahkan dalam muktamar ke-33 Nahdlatul Ulama yang dihelat di 
Jombang, Jawa Timur, 1-5 Agustus 2015 NU kembali menegaskan posisi Aswaja.4 Dalam 
muktamar tersebut, terdapat hasil tentang khashaish Ahlus Sunnah Wal Jama‟ah Al-Nahdliyah 
yakni berupa karakter Aswaja An-Nahdliyah di tubuh NU itu sendiri.5 

Belakangan, „keresahan‟ akan diaspora gerakan transnasional juga dirasakan di Lumajang. 
Setidaknya pernah kasus penyebaran selebaran gelap berfaham Wahabi pernah dijumpai,6 
selebaran itu diedarkan ke rumah warga secara sembunyi-sembunyi, bahkan ditempelkan di 
pohon-pohon. Selebaran itu berisi larangan untuk membaca “Bismillah”, Qunut serta Tahlil dan 
juga ada buletin radikal yang tersebar di beberapa masjid dan kalangan pelajar. Dalam buletin 
tersebut berisi pemahaman ayat Al-Qur‟an yang dikupas tanpa ada upaya membumikannya dalam 
konteks kehidupan sosial.7 Dalam kasus lain, pernah ada simpatisan ISIS dari Lumajang bernama 
Tiara, dia berangkat ke Suriah bersama saudara iparnya yaitu Ririn.8 Dan juga kasus penemuan 
anggota PNS Lumajang yang diketahui sebagai anggota HTI.9 Yang lebih parah, sekolah TK milik 
warga di daerah Gedok Senduro, belakang sudah berubah menjadi TK golongan tertentu.10 
Berdasarkan preliminary research penulis yang bersifat observatif, nampaknya kegelisahan akan 
munculnya gerakan ini ditangkap oleh PCNU Lumajang melalui berbagai upaya, termasuk 
memperkuat fondasi ideologi dilingkungan NU, terutama di lembaga-lembaga  pendidikan.11 LP 
Ma‟arif sendiri, yang menjadi ujung tomak problem ini, memiliki agenda melakukan pemantapan 
Aswaja secara massif di lembaga-lembaga pendidikan di bawahnya. Oleh karena itu, penelitian ini 
menjadi sangat strategis untuk melihat bagaimana pola ideologisasi yang dilakukan oleh LP 
Ma‟arif terhadap lembaga pendidikan di bawahnya. 
 

                                                             
3Harian kompas dan PP Lakpesdam NU, Nasional-isme dan, 71-72 dalam pembicaraan M. Imdadun Rahmat 

dalam acara silaturrahim anak bangsa yang diselenggarakan Forum generasi muda Nahdlatul Ulama (FGMNU) 
cabang Sumenep (18/10/2008). Sayap kanan NU adalah Keislaman dan sayap kirinya adalah Pancasila. 
4Harian kompas dan PP Lakpesdam NU, nasional-isme dan, 59 
5Pengurus besar Nahdlatul Ulama, hasil-hasil muktamar ke-33 Nahdlatul Ulama, (Jakarta: Lembaga Ta‟lif wan Nasyr 
PBNU, 2016), 172 
6“selebaran gelap tentang PKS berfaham Wahabi beredar di Lumajang” dalam 
https://nasional.tempo.co/read/229078/selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-di-lumajang 
(diakses pada 28 April 2018) wilayah penyebaran ini meliputi kecamatan Klakah, Ranuyoso, Kedungjajang, dan 
Randuagung. 
7“buletin radikal beredar di Lumajang” dalam http://www.nu.or.id/post/read/27947/buletin-radikal-beredar-di-
lumajang (diakses pada 28 April 2018)  
8“Wanita ini beberkan perkenalan dengan WNI simpatisan ISIS di Turki” dalam 
https://www.merdeka.com/peristiwa/wanita-ini-beberkan-perkenalan-dengan-wni-simpatisan-isis-di-turki.html 
(diakses pada 28 April 2018) dalam penjelasan lain, Direktur Pencegahan Badan Nasional Penanggulangan Terorisme 
(BNPT), Brigjen Hamli mengatakan, bahwa ISIS sudah masuk di 16 daerah di Jawa Timur termasuk Lumajang. 
Dalam https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-daerah-jawa-
timur (diakses pada 28 April 2018) 
9”ada empat PNS di Lumajang diketahui sebagai anggota HTI” dalam 
http://m.jatimtimes.com/baca/156016/20170727/163334/ada-4-pns-di-lumajang-diketahui-sebagai-anggota-hti/ 
(diakses pada 28 April 2018) pernyataan kepala badan Kesbangpol Lumajang Ir. Suyanto (27/07/2017) bahwa ke 
empat anggota tersebut masih aktif jadi PNS dan salahsatu dari mereka jadi pengurus aktif dalam organisasi HTI di 
Lumajang. 
10 Pernyataan Sekretaris PCNU Lumajang dalam sambutan kegiatan Lakpesdam NU Lumajang, Media dan Upaya 
Melawan Propaganda, 12 Juni 2018. Bandingkan dengan pernyataan Ahmad Gaus AF. Ia melakukan penelitian 
tentang cara-cara menggandeng, mengkampenyekan ideologi radikal, dan mengajarkan secara sistematis dengan 
menopang pada kurikulum PAI yang diajarkan di sekolah, merupakan salah satu strategi yang dikembangkan dan 
dijalankan oleh kelompok-kelompok tersebut. Hal ini ditunjukkan dengan keberadaan guru-guru agama yang ada di 
empat daerah penelitiannya, kebanyakan bergabung dengan komunitas organisasi tersebut. Oleh karena itulah, demi 
sebuh cita-cita menjaga kedaulatan dia merekomendasikan kepada Kepala Sekolah agar lebih selektif dalam memilih 
guru Pendidikan Agama Islam di wilayahnya. Lihat Akhmad Gaus AF, “Pemetaan Problem Radikalisme di SMU 
Negeri di 4 Daerah”, dalam Jurnal Ma‟arif Institute, Vol. 8, No 1, Juli 2013, 174 
11 Pernyataan ketua PCNU Lumajang (KH. Nur Sjahid) dalam sambutannya di acara pelantikan PMII Komisariat 
Syarifuddin di gedung NU Lumajang pada tanggal 07 April 2018 

https://nasional.tempo.co/read/229078/selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-di-lumajang
http://www.nu.or.id/post/read/27947/buletin-radikal-beredar-di-lumajang
http://www.nu.or.id/post/read/27947/buletin-radikal-beredar-di-lumajang
https://www.merdeka.com/peristiwa/wanita-ini-beberkan-perkenalan-dengan-wni-simpatisan-isis-di-turki.html
https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-daerah-jawa-timur
https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-daerah-jawa-timur
http://m.jatimtimes.com/baca/156016/20170727/163334/ada-4-pns-di-lumajang-diketahui-sebagai-anggota-hti/


Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 179 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

Pengertian dan Historiografi Aswaja al-Nahdliyah  
Dinamika pemikiran dan sejarah peradaban Islam tidak pernah statis. Dari zaman ke zaman 

percaturan corak pemahaman terus berkembang menyesuaikan diri dengan kebutuhan 
masyarakat, termasuk di dalamnya bagaimana pemahaman teologis. Dalam konteks sejarah, pasca 
wafatnya Nabi Muhammad SAW, perbedaan pandangan tentang Islam yang benar muncul sangat 
beragam. Ada yang berasal dari kerangka berfikir dan corak politis. Ada pula yang beragumentasi 
pemahaman tersebut berakar dari pemahaman yang paling benar. Ada pula yang menyengaja 
keluar dari pemahaman umum, untuk membentuk pemahaman baru karena tidak sepaham. 

Term Aswaja merupakan postulat dari ungkapan Rasulullah SAW.,“Ma> ana „alaihi wa 
asha>bi”.12 Berarti, golongan aswaja adalah golongan yang mengikuti ajaran Islam sebagaimana 
diajarkan dan diamalkan Rasulullah beserta sahabatnya. Aswaja (Ahlussunah wa al-jama‟ah) 
adalah satu di antara banyak aliran dan sekte yang bermuculan dalam tubuh Islam. Di antara 
semua aliran, kiranya aswajalah yang punya banyak pengikut, bahkan paling banyak di antara 
semua sekte. Hingga dapat dikatakan, Aswaja memegang peran sentral dalam perkembangan 
pemikiran keIslaman. 

Aswaja tidak muncul dari ruang hampa. Ada banyak hal yang mempengaruhi proses 
kelahirannya dari rahim sejarah. Di antaranya yang cukup populer adalah tingginya suhu 
konstelasi politik yang terjadi pada masa pasca Nabi wafat . Kematian Utsman bin Affan, khalifah 
ke-3, menyulut berbagai reaksi. Utamanya, karena ia terbunuh, tidak dalam peperangan. Hal ini 
memantik semangat banyak kalangan untuk menuntut Imam Ali, pengganti Utsman untuk 
bertanggung jawab. Terlebih, sang pembunuh, yang ternyata masih berhubungan darah dengan 
Ali, tidak segera mendapat hukuman setimpal. 

Muawiyah bin Abu Sofyan, Aisyah, dan Abdulah bin Thalhah, serta Amr bin Ash adalah 
beberapa di antara sekian banyak sahabat yang getol menuntut Ali. Bahkan, semuanya harus 
menghadapi Ali dalam sejumlah peperangan yang kesemuanya dimenangkan pihak Ali.13 Dan 
yang paling mengejutkan, adalah strategi Amr bin Ash dalam perang Shiffin di tepi sungai Eufrat, 
akhir tahun 39 H, dengan mengangkat mushaf di atas tombak. Tindakan ini dilakukan setelah 
pasukan Amr dan Muawiyah terdesak. Tujuannya, hendak mengembalikan segala perselisihan 
kepada hukum Allah. Dan Ali setuju, meski banyak pengikutnya yang tidak puas. 

Akhirnya, tahkim (arbritase) di Daumatul Jandal, sebuah desa di tepi Laut Merah beberapa 
puluh km utara Makkah, menjadi akar perpecahan pendukung Ali menjadi Khawarij dan Syi‟ah. 
Kian lengkaplah perseteruan yang terjadi antara kelompok Ali, kelompok Khawarij, kelompok 
Muawiyah, dan sisa-sisa pengikut Aisyah dan Abdullah ibn Thalhah.14 Ternyata, perseteruan 
politik ini membawa efek yang cukup besar dalam ajaran Islam. Hal ini terjadi tatkala banyak 
kalangan menunggangi teks-teks untuk kepentingan politis. Celakanya, kepentingan ini begitu 
jelas terbaca oleh publik, terlebih masa Yazid bin Muawiyah. 

Pemakaian Ahlus sunnah wal jama‟ah sebagai sebutan bagi kelompok keagamaan justru 
diketahui lebih belakangan, sewaktu Az-Zabidi menyebutkan dalam Itha>f Sa>datul Muttaqi>n, 
jika disebutkan ahlussunnah, maka yang dimaksud adalah pengikut Al-Asy‟ari dan Al-Maturidi. 
Dari aliran ahlussunnah waljamaah atau disebut aliran sunni dibidang teologi kemudian juga 
berkembang dalam bidang lain yang menjadi ciri khas aliran ini, baik dibidang fiqh dan tasawuf. 
sehingga menjadi istilah, jika disebut akidah sunni (ahlussunnah waljamaah) yang dimaksud adalah 
pengikut Asy‟aryah dan Maturidyah. Atau Fiqh Sunni, yaitu pengikut madzhab yang empat ( 

Hanafi, Maliki, Syafi‟I dan Hanbali). Yang menggunakan rujukan alqur‟an, al-hadits, ijma‟  dan 
qiyas. Atau juga Tasawuf Sunni, yang dimaksud adalah pengikut metode tasawuf Abu Qashim 
Abdul Karim al-Qusyairi, Imam Al-Hawi, Imam Al-Ghazali dan Imam Junaid al-Baghdadi. Yang 
memadukan antara syari‟at, hakikat dan makrifat.15 

                                                             
12 Said Aqil Siradj, “Kontroversi Aswaja: Aula Perdebatan dan Reinterpretasi” (Yogyakarta: LKiS, 2004)182. 
13 Harun Nasution, Teologi Islam; Aliran-Aliran, Sejarah Analisa Perbandingan, (Jakarta: UI Pres, 2008), 65. 
14 Ibid, 78 

 15 Ibid. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

180 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

a. Aqidah 
Dimensi tauhid atau yang lebih dikenal dengan sebutan aqidah Ahlussunnah wal Jama‟ah 

terbagi atas beberapa bagian yang terkandung dalam arka>n al-i>ma>n (rukun-rukun). 
Terminologi iman adalah membenarkan dengan hati, mengucapkan dengan lisan dan 
mengamalkan melalui anggota badan. Rukun iman dalam pahama aqidah ahl al-sunnah wa al-
jama>‟ah dapat diimplementasikan dalam wujud  iman kepada Allah, malaikat, kitab (al-
Qur‟an), rasul, hari akhir (kiamat), qada‟ dan qadar. 16  
1) Keimanan kepada Allah berarti percaya dengan seutuhnya kepadaNya. Dengan 

mempercayai 20 sifat yang menjadi sifat dalam dzat-Nya, yaitu: Wuju>d (Maha Ada), Qidam 
(Dahulu), Baqa>‟ (Kekal), Mukhalafah li al-hawa>disti (Berbeda dengan yang lain), 
Qiya>muhu bi nafsihi> (Berdiri sendiri), Wahda>niyah (Satu), Qudrat (Kuasa), Ira>dah 
(Berkehendak), „Ilmu (Mengetahui), Hayah (Hidup), Sama>‟ (Mendengar), Bashar (Melihat), 
Kala>m (Berbicara), Qa>diran (Maha Kuasa), Muri>dan (Maha Menentukan), „A>liman 
(Maha Mengetahui), Hayyan (Maha Hidup), Sami‟an (Maha Mendengar), Bashi>ran (Maha 
Melihat) dan Mutakalliman (Maha Berfirman)17 

2) Keimanan kepada malaikat berarti percaya terhadap adanya suatu makhluk halus yang 
diciptakan  oleh Allah SWT dari cahaya, mereka tercipta sangat taat kepada Allah, 
jumlahnya pun sangat banyak akan tetapi menurut Ahlussunnah wal Jama‟ah malaikat yang 
wajib diketahui jumlahnya hanya 10, yaitu: malaikat Jibril, Mikail, Israfil, „Izrail, Mungkar, 
Nakir, Raqib, Atid, Malik, dan Ridlwan. Mereka mempunyai tugas masing-masing yang 
tidak pernah mereka langgar sedikitpun. Sebagai konsekuensi terhadap keyakinan adanya 
makhluk halus yang bernama malaikat tersebut, umat Islam pun harus mempercayai adanya 
makhluk halus lain yang bernama jin, setan atau iblis.18 

3) Keimanan kepada kitab-kitab suci berarti umat Islam aliran Ahlussunnah wal Jama‟ah 
mempercayai adanya kitab yang diturunkan oleh Allah kepada para rasul-Nya untuk 
kemudian disampaikan kepada umat manusia. Menurut Ahlussunnah wal Jama‟ah kitab-kitab 
yang wajib dipercayai ada empat yakni kitab Taurat yang diturunkan kepada Nabi Musa, 
kitab Zabur yang diturunkan kepada Nabi Daud, kitab Injil yang diturunkan kepada Nabi 
Isa dan kitab Al-Qur‟an yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW.19 

4) Keimanan kepada rasul-rasul Allah adalah keimanan yang harus di miliki oleh umat Islam. 
Ahlussunnah wal Jama‟ah terhadap manusia pilihan Allah (rasul) yang ditugasi untuk 
membimbing umat manusia kejalan yang benar dan memberikan petunjuk serta menyebarkan 
ajaran agama Allah. Para Nabi yang wajib diketahui oleh umat Islam Ahlussunnah wal 
Jama‟ah berjumlah 25 Nabi.20 

5) Keimanan kepada hari akhir adalah keimanan yang mengakui adanya batas akhir kehidupan 
di dunia yang kemudian disebut hari kiamat. Hari kiamat pasti terjadi hanya saja waktunya 
tidak ada yang tahu selain Allah. Pada hari kiamat ini manusia dan seluruh alam akan 
mengalami pemusnahan total secara jasad dan raga yang kemudian hanya tinggal rohnya 
saja dan akan kembali kepada dzat yang menciptakan yakni Allah.21 

6) Keimanan kepada Qada‟ dan Qadar adalah keimanan yang harus dimiliki seorang muslim 
Ahlussunnah wal Jama‟ah tentang adanya kepastian dan ketentuan dari Allah. Dengan kata 
lain segala apa yang terjadi di dunia ini adalah atas kehendak dan ketentuan dari Allah 
sebagai dzat yang menciptakan, sedangkan manusia menjalani saja. Dengan kata lain bahwa 

                                                             
16 Muhammad bin Abdul Wahab, “Epistemologi Tauhid”. (Yogyakarta: Rajawali Press, 2008), 20. 
17 Abdul Aziz, ”Konsepsi Ahlussunnah Wal Jamaah” (Yogyakarta: Mutiara Ilmua, 2009), 29.  
18 Yusuf M. Shadiq, “Aqidah Menurut Empat Madhab”, (Yogyakarta: Teras, 2010), 37.  
19 Ibid, 38 
20 Ibid. 
21 Ibid, 39 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 181 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

segala sesuatunya Tuhan yang menentukan dan manusia hanya berusaha serta 
mensinergikan dengan ketentuan tersebut.22 

b. Fiqih 
Dalam bidang syari‟ah Ahlussunnah wal Jama‟ah menetapkan 4 (empat) sumber yang bisa 

dijadikan rujukan bagi pemahaman keagamaannya, yaitu al-Qur‟an, Sunnah Nabi, Ijma‟ 
(kesepakatan Ulama), dan Qiyas, dari keempat sumber yang ada, al-Qur‟an yang telah dijadikan 
sebagai sumber utama. Ini artinya bahwa apabila terdapat masalah kehidupan yang mereka 
hadapi, terlebih dahulu harus dikembalikan kepada al-Qur‟an sebagai pemecahannya. 

Apabila masalah tersebut terdapat pemecahannya dalam al-Qur‟an, maka selesailah sudah 
permasalahan tersebut, akan tetapi apabila masalah tersebut tidak ditemukan dalam al-Qur‟an, 
maka hendaklah mencari pemecahannya dalam suunah Nabi SAW. Apabila masalah tersebut 
ada dalam sunnah Nabi SAW, maka selesailah masalah tersebut. Dan apabila masalah itu tidak 
ada pemecahannya dalam sunnah Nabi, maka hendaklah  mencari di dalam ijma‟ para ahl al-hal 
wa al-„aqd di kalangan para ulama terdahulu. 

Apabila masalah tersebut ada pemecahannya dalam ijma‟, maka terjawablah 
permasalahannya tersebut, akan tetapi jika masalah tersebut tidak bisa diselesaikan secara ijma‟, 
maka barulah menggunakan akal untuk melakukan ijtihad dengan mengqiyaskan hal-hal yang 
belum diketahui status hukumnya kepada hal-hal yang sudah diketahui status hukumnya. 
Adapun pokok ajaran Ahlussunnah wal Jama‟ah dalam dimensi syari‟ah mencakup dua bagian, 
yakni tentang „ubudiyah (yang mengatur tentang hukum Islam) dan mu„a>malah (yang mengatur 
tentang hubungan manusia dengan benda). 

c. Tasawuf 
Aspek tasawuf adalah aspek yang berkaitan upaya mendekatkan diri kepada Allah SWT, 

memantapkan keimanan, mengkhusu‟kan ibadah dan memperbaiki akhlak.23 Pada dasarnya 
ajaran tasawuf merupakan bimbingan jiwa agar menjadi suci, selalu tertambat kepada Allah dan 
terjauhkan dari pengaruh selain Allah. Jadi tujuan tasawuf adalah mencoba sedekat mungkin 
kepada Allah SWT dengan melalui proses yang ada dalam aturan tasawuf. 

Jalan untuk mencapai proses tersebut sangatlah panjang, yang disebut dengan al-
maqamat. Adapun macam-macam dari al-maqamat itu sendiri yaitu: 

1) Maqam taubat, yaitu meninggalkan dan tidak mengulangi lagi suatu perbuatan dosa yang 
pernah dilakukan, demi menjunjung tinggi ajaranajaran Allah dan menghindari murkanya. 

2) Maqam Wara>‟, yaitu menahan diri untuk tidak melakukan sesuatu guna menjungjung 
tinggi perintah Allah atau meninggalkan sesuatu yang bersifat subhat. 

3) Maqam Zuhud, yaitu lepasnya pandangan kedunian atau usaha memperolehnya dari orang 
yang sebetulnya mampu memperolehnya. 

4) Maqam Sabar, yaitu ketabahan karena dorongan agama dalam menghadapi atau melawan 
hawa nafsu. 

5) Maqam Faqi>r, yaitu perasaan tenang dan tabah di kala miskin harta dan mengutamakan 
kepentingan orang lain di kala kaya. 

6) Maqam Khauf, yaitu rasa ketakutan dalam menghadapi siksa dan azab Allah. 
7) Maqam Raja>‟, yaitu rasa gembira karena mengetahui adanya kemurahan dzat yang Maha 

Kuasa. 
8) Maqam Tawakal, yaitu pasrah dan bergantung kepada Allah dalam kondisi apapun.  
9) Maqam Ridha, yaitu sikap tenang dan tabah tatkala menerima musibah sebagaimana di 

saat menerima nikmat.24 
Prinsip dasar dari aspek tasawuf adalah adanya keseimbangan kepentingan ukhrawi dan 

selalu mendekatkan diri kepada Allah, dengan jalan spiritual yang bertujuan untuk memperoleh 
hakekat dan kesempurnaan hidup manusia. Akan tetapi tidak boleh meninggalkan garis-garis 

                                                             
22 Ibid. 
23Hamka, Tasawuf Perkembangan dan Pemeriksaannya (Jakarta: Mizan, 1998). 94  
24 Zainuri, Dialektika Tasawuf Lintas Aliran, (Yogyakarta: Teras, 2009), 30.   



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

182 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

syariat yang telah ditetapkan oleh Allah dalam al-Qur‟an dan as-Sunnah. Jalan sufi yang telah 
dicontohkan oleh Nabi Muhammad dan para pewarisnya adalah jalan yang tetap serta teguh 
memegang perintah-perintah Allah. Karena itu umat Islam tidak dapat menerima jalan sufi 
yang melepaskan diri dari kewajiban syariat, seperti perilaku tasawuf yang dilakukan oleh al-
Hallaj (al-Hulu>l) dengan pernyataannya “ana al-Haq”, Ibnu Araby (al-Ittiha>d / manunggaling 
kawula gusti). 

 
Terlepas dari beberapa definisi di atas, dikalangan warga NU sendiri terdapat beberapa 

definisi tentang Aswaja KH. Hasyim Asy‟ari, merupakan Rais Akbar Nahdlatul Ulama‟. Beliau 
memberikan tashawur (gambaran) tentang ahlussunnah waljamaah sebagaimana ditegaskan dalam 
alqanun al-asasi, bahwa faham ahlussunnah waljamaah versi Nahdlatul Ulama‟ yaitu mengikuti 
Abu Hasan al-asy‟ari dan Abu Manshur al-Maturidi secara teologis, mengikuti salah satu empat 
madzhab fiqh (Hanafi, Maliki, Syafi‟i dan Hanbali) secara fiqhiyah, dan bertashawuf sebagaimana 
yang difahami oleh Imam al-Ghazali atau Imam Junaid al-Baghdadi.25 

Penjelasan KH. Hasyim Asy‟ari tentang ahlussunnah waljamaah versi Nahdlatul Ulama‟ 
dapat difahami, pertama Penjelasan aswaja KH Hasyim Asy‟ari, jangan dilihat dari pandangan ta‟rif 

menurut ilmu Manthiq yang harus ja>mi‟ wa ma>ni‟ ( جامع ماوع ) tapi itu merupakan juga gambaran 

 yang akan lebih mudah kepada masyarakat untuk bisa mendaptkan pembenaran dan ( تصــىر)

pemahaman secara jelas ( تصــد يق  ).(Karena secara definitif tentang ahlussunnah waljamaah para 
ulama berbeda secara redaksional tapi muaranya sama yaitu ma> ana alahi wa asha>bi>. 

Kedua, penjelasan aswaja versi KH. Hasyim Asy‟ari, merupakan implimentasi dari sejarah 
berdirinya kelompok ahlussunnah waljamaah sejak masa pemerintahan Abbasiyah yang kemudian 
terakumulasi menjadi firqah yang berteologi Asy‟ariyah dan Maturidiyah, berfiqh madzhab yang 
empat dan bertashuwf al-Ghazali dan Junai al-Baghdadi. Ketiga, merupakan “Perlawanan” 

terhadap gerakan wahabiyah‟ (islam modernis) di Indonesia waktu itu yang mengumandangkan 
konsep kembali kepada al-quran dan as-sunnah, dalam arti anti madzhab, anti taqlid, dan anti 
TBC. (tahayyul, bid‟ah dan khurafaat). Sehingga dari penjelasan aswaja versi NU dapat difahami 
bahwa untuk memahami al-Qur‟an dan As-sunnah perlu penafsiran para Ulama yang memang 
ahlinya. Karena sedikit sekali kaum muslimin mampu berijtihad, bahkan kebanyakan mereka itu 
H. Hasyim Asy‟ari merumuskan kitab Qanun Asasi (prinsip dasar), kemudian muqallid atau 
muttabi‟ baik mengakui atau tidak.26 Oleh karena itu maka K.H. Hasyim Asy‟ari merumuskan kitab 
Qanun Asasi (prinsip dasar), dan juga kitab I‟tiqad Ahlussunnah wal Jamaah. Kedua kitab 
tersebut, kemudian diejawantahkan dalam Khittah NU, yang dijadikan dasar dan rujukan sebagai 
warga NU dalam berpikir dan bertindak dalam bidang sosial, keagamaan dan po1itik. 

Khusus untuk membentengi keyakinan warga NU agar tidak terkontaminasi oleh paham-
paham sesat yang dikampanyekan oleh kalangan modernis, KH Hasyim Asy'ari menulis kitab 
Risa>lah Ahlussunah wal Jama>‟ah yang secara khusus menjelaskan soal bid‟ah dan sunah. Sikap 
lentur NU sebagai titik pertemuan pemahaman akidah, fikih, dan tasawuf versi ahlusunah 
waljamaah telah berhasil memproduksi pemikiran keagamaan yang fleksibel, mapan, dan mudah 
diamalkan pengikutnya.27 Dalam perkembangannya kemudian para Ulama‟ NU di Indonesia 
menganggap bahwa Aswaja yang diajarkan oleh KH Hasyim Asy‟ari sebagai upaya pembakuan 
atau menginstitusikan prinsip-prinsip tawassuth (moderat), tasha>muh (toleran) dan tawa>zun 
(seimbang) serta ta‟a<dul (Keadilan). Prinsip-prinsip tersebut merupakan landasan dasar dalam 
mengimplimentasikan Aswaja. 

                                                             
25 Hasyim Asy‟ari, Al-Qanun Al-Asasi; Risalah Ahlus Sunnah Wal Jama‟ah, terjemah oleh Zainul Hakim, 

(Jember: Darus Sholah, 2006),16. 
26 Marwan Ja‟far, Ahlussunnah Wal Jama‟ah; Telaah Historis dan Kontekstual (Yogyakarta: LKiS, 2010), Cet. 

Pertama, 81. 
27Said Aqil Siraj dalam Muhammad Idrus Ramli, Pengantar Sejarah Ahlussunah Wal Jama‟ah (Jakarta: Khalista, 

2011), 26  



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 183 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

Seiring dengan derasnya perkembangan ilmu pengetahuan dalam berbagai bidang menuntut 
kita agar terus memacu diri mengkaji Ahlussunah Wal Jama‟ah dari berbagai aspeknya, agar warga 
Nahdliyin dapat memahami dan memperdalam, menghayati dan mengejawantahkan arisan ulama 
al-salaf al-sa>lih yang berserakan dalam tumpukan kutub al-turast. Nahdlatul Ulama‟ dalam 
menjalankan paham ahlusunah waljamaah pada dasarnya menganut lima prinsip. Yakni, at-
Tawa>zun (keseimbangan), at-Tasa>muh (toleran), at-Tawasuth (moderat), at-Ta'a>dul (patuh 
pada hukum), dan amar makruf nahi mungkar. Dalam masalah sikap toleran pernah dicontohkan 
oleh pendiri NU KH Hasyim Asy'ari saat muncul perdebatan tentang perlunya negara Islam atau 
tidak di Indonesia. Kakek mantan Presiden Abdurrahman Wahid itu mengatakan, selama umat 
Islam diakui keberadaan dan peribadatannya, negara Islam atau bukan, tidak menjadi soal. Sebab, 
negara Islam bukan persoalan final dan masih menjadi perdebatan.28 

Lain dengan kebanyakan para Ulama‟ NU di Indonesia yang menganggap Aswaja sebagai 
upaya pembakuan atau menginstitusikan prinsip-prinsip tawasuth (moderat), tasa>muh (toleran) 
dan tawa>zun (seimbang) serta ta‟a>dul (Keadilan). Maka Said Aqil Shiroj dalam 
mereformulasikan Aswaja adalah sebagai metode berfikir (manhaj al-fikr) keagamaan yang 
mencakup semua aspek kehidupan manusia yang berdasarkan atas dasar moderasi, menjaga 
keseimbangan dan toleransi, tidak lain dan tidak bukan adalah dalam rangka memberikan warna 
baru terhadap cetak biru (blue print) yang sudah mulai tidak menarik lagi dihadapan dunia modern.  

Hal yang mendasari imunitas (daya tahan) keberadaan paham Ahlus sunnah wal jama‟ah 
adalah sebagaimana dikutip oleh Said Aqil Siradj, bahwa Ahlus sunnah wal jama‟ah adalah:  

 مقتضاياتها و ة انـحيـــا شـــؤون عهى انمـــشــتمم انديه رانفك مــىهج أهم وانـجـماعة انـسـىة أهم

 ...وانـتسامح دل وانتـعا وانتـىازن انتىسط أساس عهى ئم انقا
“Orang-orang yang memiliki metode berfikir keagamaan yang mencakup 
semua aspek kehidupan yang berlandaskan atas dasar-dasar moderasi, menjaga 
keseimbangan, keadilan dan toleransi”.29 
 

Prinsip dasar yang menjadi ciri khas paham Ahlus sunnah wal jama‟ah adalah tawassuth, 
tawazzun, ta‟adul, dan tasamuh; moderat, seimbang dan netral, serta toleran. Sikap pertengahan 
seperti inilah yang dinilai paling selamat, selain bahwa Allah telah menjelaskan bahwa umat Nabi 
Muhammad adalah ummat wasath, umat pertengahan yang adil (QS. Al-Baqarah: 143). Harus 
diakui bahwa pandangan Said Aqil Siradj tentang Aswaja yang dijadikan sebagai manhaj al fikr 
memang banyak mendapatkan tentangan dari berbagai pihak meskipun juga tidak sedikit yg 
memberikan apresiasi. Apalagi sejak kyai Said mengeluarkan karyanya yang berjudul 
“Ahlussunnah wal Jama‟ah: Sebuah Kritik Historis”. 

Meskipun banyak sekali yang menentang pemikiran Said Aqil Siradj dalam memahami 
Aswaja dalam konteks saat ini, akan tetapi harus diakui bahwa paradigma yang digunakan Said 
Aqil Siradj dalam menafsiri Aswaja patut untuk dihormati. Karena yang dilakukan merupakan 
wujud tafsir dalam memahami Aswaja di era Globalisasi. Selain itu salah satu karakter Aswaja 
adalah selalu bisa beradaptasi dengan situasi dan kondisi, oleh karena itu Aswaja tidaklah jumud, 
tidak kaku, tidak eksklusif, dan juga tidak elitis, apa lagi ekstrim. Sebaliknya Aswaja bisa 
berkembang dan sekaligus dimungkinkan bisa mendobrak kemapanan yang sudah kondusif. 
Tentunya perubahan tersebut harus tetap mengacu pada paradigma dan prinsip al-sha>lih wa al-
ahslah. 

Karena implementasi dari qaidah al-muha>fadhah ala> al-qa>di>m al-sha>lih wa al-akhdzu bi 
al-jadi>d al-aslah adalah menyamakan langkah sesuai dengan kondisi yang berkembang pada masa 
kini dan masa yang akan datang.30 Yakni pemekaran relevansi implementatif pemikiran dan 

                                                             
28 Marwan Ja‟far, Ahlussunnah Wal Jama‟ah; Telaah Historis dan Kontekstual (Surabaya: Khalista, 2008), 81 
29 Said Aqil Siradj dalam Muhammad Idrus Ramli, Pengantar Sejarah Ahlussunah Wal Jamaah (Surabaya: 

Khalista, 2011), 78. 
30 Said Aqil Siradj, Ahlussunnah wal Jama‟ah; Sebuah Kritik Historis  (Jakarta: Pustaka Cendikia Muda, 2008), 

9. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

184 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

gerakan kongkrit ke dalam semua sektor dan bidang kehidupan baik, aqidah, syariah, akhlaq, 
sosial budaya, ekonomi, politik, pendidikan dan lain sebagainya. Semua itu dilakukan sebagaim 
wujud dari upaya untuk senantiasa melaksanakan ajaran Islam dengan sungguh-sungguh. 

Adalah sosok KH. Said Agil Siradj yang telah berhasil melakukan kontekstualisasi nalar 
Aswaja al-Nahdliyah. Menurutnya, Ahlussunnah Waljamaah adalah orang-orang yang memiliki 
metode berfikir keagamaan yang mencakup semua aspek kehidupan yang berlandaskan atas dasar-
dasar moderasi, menjaga keseimbangan, dan toleransi. Baginya Ahlussunnah Waljamaah harus 
diletakkan secara proporsional, yakni Ahlussunnah Waljamaah bukan sebagai mazhab, melainkan  
sebuah manhaj al-fikr (pendekatan berpikir tertentu) yang digariskan oleh sahabat dan para 
muridnya, yaitu generasi tabi‟in yang memiliki intelektualitas tinggi dan relatif netral dalam 
menyikapi situasi politik ketika itu. Namun harus diakui bahwa kelahiran Ahlussunnah Waljamaah 
sebagai manhaj al-fikr  tidak terlepas dari  pengaruh tuntutan realitas sosio-kultural dan sosio-
politik yang melingkupinya.31 

Dalam merespon berbagai persoalan baik yang berkenaan dengan persoalan keagamaan 
maupun kemasyarakatan, Nahdlatul „Ulama memiliki manhaj Ahlusunnah wal Jama‟ah yang 
dijadikan sebagai landasan berpikir Nahdlatul „Ulama (Fikrah Nahdliyah). Adapun ciri-ciri dari 
Fikrah Nahdliyah antara lain: 

a. Fikrah Tawassuthiyah (pola pikir moderat), artinya Nahdlatul „Ulama senantiasa bersikap 
tawa>zun (seimbang) dan i‟tida>l (moderat) dalam menyikapi berbagai persoalan. 

b. Fikrah Tasa>muhiyyah (pola pikir toleran), artinya Nahdlatul „Ulama dapat hidup 
berdampingan secara damai dengan berbagai pihak lain walaupun aqidah, cara pikir, dan 
budayanya berbeda. 

c. Fikrah Ishla>hiyyah (pola pikir reformatif), artinya Nahdlatul „Ulama selalu mengupayakan 
perbaikan menuju kea rah yang lebih baik (al-ishla>h ila> ma> huwa al-ashlah). 

d. Fikrah Tathawwuriyah (pola pikir dinamis), artinya Nahdlatul „Ulama senantiasa melakukan 
kontekstualisasi dalam merespon berbagai persoalan. 

e. Fikrah Manhajiyah (pola pikir metodologis), artinya Nahdlatul „Ulama senantiasa 
menggunakan kerangka  berpikir  yang mengacu kepada manhaj yang telah ditetapkan oleh 
Nahdlatul „Ulama. 

 
Pesantren dan Pendidikan Islam: Mengokohkan kembali Nasionalisme Religius   

Jika di atas penulis lebih condong membahas bagaimana Muhammadiyah menanggapi 
gerakan-gerakan transnasionalisme, maka di bagian ini penulis ingin mengungkapkan bagaimana 
semestinya kondisi lembaga pendidikan dan peranannya dalam membangun masyarakat yang 
moderat, inklusif, toleran, dan multikultural. Pesantren merupakan institusi pendidikan yang 
berperan secara intensif dalam penyebaran Islam di Nusantara khususnya di pulau Jawa, bahkan 
menjadi media utama gerakan Islam dalam pembinaan moral bangsa Indonesia.32 Karakter 
pesantren yang akomodatif terhadap pola kehidupan masyarakat setempat dalam melakukan 
transformasi sosio-kultural, bahkan format pendidikan pesantren dipandang sebagai islamisasi 
lembaga pendidikan yang telah ada sejak masa Hindu-Budha,33 karena ada kemiripan antara 
pesantren dengan tradisi yang ada pada padepokan dalam tradisi Hindu-Budha; yaitu konsentrasi 
pendidikannya pada pembelajaran agama, gurunya tidak digaji, adanya penghormatan yang besar 
terhadap guru, dan letaknya yang berada di luar perkotaan.34  Posisi pesantren yang dipandang 
sebagai kelanjutan dari lembaga pendidikan Jawa kuno yang bernama pawiyatan, di mana Ki Ajar 
sebagai pengajar dan Cantrik sebagai murid tinggal dalam satu komplek dan di sanalah terjadi 

                                                             
31 Achmad Siddiq, Khittah Nahdliyyah,  (Surabaya, Khalista, Cet. 3, 2005), 30. 
32  Arif, Pendidikan Islam,165. Lihat juga Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren..  62 
33 Madjid, Pendidikan Pesantren, 3. 
34 Karel A. Stenbrink, Pesantren Madrasah Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun Modern, (Jakarta: LP3ES, 

1994), 20-21. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 185 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

proses belajar mengajar35, maka sangat beralasan bila pendidikan pesantren dipandang sebaga 
institusi yang menjadi salah satu kekuatan dalam mempercepat penyebaran Islam di Indonesia 
secara damai.  

Ada tiga karakter utama budaya pesantren yang lebih mendekati ideologi perdamaian. 
Pertama, Modeling. Karakter ini dalam terma keislaman dapat diidentikkan dengan uswah h}asanah, 
dimana proses transformasi nilai tidak hanya menggunakan bahasa lisan melainkan melalui 
percontohan dalam bentuk tingkah laku. Para santri dan masyarakat melakukan proses identifikasi 
diri pada Kyai yang dijadikan tokoh dan panutan dalam berprilaku. Pola modeling dalam 
pendidikan pesantren ini, mendapat tempat di masyarakat Jawa karena ada kesesuaian dengan 
sistem nilai Jawa yang telah lama mengakar dalam budaya Jawa; yaitu paternalism dan patron-client 
relation.36  

Kedua, Cultural maintenance. Pendidikan pesantren menggambarkan adanya kontinuitas 
budaya, tanpa melakukan perombakan fondamental terhadap budaya lokal tapi tetap bersandar 
pada ajaran dasar Islam. Para Kyai menjadi agent of social change lebih menggunakan pendekatan 
kultural, bukan politik struktural apalagi tindakan arogansi dan kekerasan. Apa yang dilakukan 
para Kyai melalui pendidikan pesantren bukan intervensi budaya melainkan perembesan budaya 
atau akulturasi.37 Pesantren yang menjadi pusat proses dialogis antara tradisi lokal dan ajaran 
Islam,  melalui proses akulturasi, asimilasi, dan adaptasi tradisi lokal yang animis dan nilai-nilai 
Islam, telah menghasilkan tradisi baru Islam Indonesia yang selalu membawa sikap harmonis 
dalam strategi pendidikan dan pengembangannya.38 Karakter kedua ini, tercermin pula dalam 
penggunaan refernsi utama pendidikan pesantren, yang tetap mempertahankan karya klasik atau 
yang disebut dengan Kitab Kuning. Penggunaan Kitab Kuning dalam pendidikan pesantren yang 
ditransmisikan dari generasi ke genarasi, menunjukkan adanya upaya pendidikan pesantren untuk 
melestarikan warisan budaya Islam periode awal dan pertengahan.39 

Ketiga, Budaya Keilmuan Yang Tinggi. Menuntut ilmu di pesantren tidak dikenal batasan 
umur, dan batasan waktu. Tidak jarang seseorang yang sudah beranak cucu, masih belajar di 
Pesantren terutama dalam kegiatan pengajian Ramad{an atau yang dikenal dengan istilah 
pengajian kilatan. Dalam tradisi pesantren juga dikenal santri kelana, yaitu santri yang melakukan 
rih}lah dalam pencarian ilmu dari satu pesantren ke pesantren lainnya, bahkan tidak sedikit dari 
komunitas pesantren yang melakukan rih}lah dalam pencarian ilmu sampai ke luar negeri.40  

Dalam prespektif kebangsaan, Pesantren hadir sebagai pusat pendidikan kebangsaan, 
dengan mendidik santri dan anak bangsa lainnya mandiri tidak hanya dalam ekonomi dan politik, 
melainkan mandiri juga dalam bidang kebudayaan dan pengetahuan. Pesantren mengembangkan 
pendidikan kebangsaan melalui pembiasaan hidup dalam kebersamaan baik dalam asrama, 
maupun di luar asrama dengan anak-anak bangsa tanpa memperhatikan latar suku, bahasa, 
bahkan agamanya. Mereka dididik untuk saling berinteraksi secara harmonis di antara berbagai 
komunitas bangsa yang heterogin. Dan apabila ada perselisihan, mereka diminta berdamai dengan 
mediasi para Ulama pesantren.41 

Dari pesantren, para pegiat pergerakan belajar tentang non kooperatif, menolak kerjasama 
dengan Belanda. Sikap pesantren untuk menjadi dirinya sendiri, kesediaan untuk hidup bersahaja 
dalam kesederhanaanya, pembiayaan pendidikan dibangun di atas kekuatan sumber daya alam 
yang ada disekitarnya, dari hasil pertanian, perkebunan dan peternakan, tidak memandang penting 

                                                             
35  Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan, 21. 
36 Abdurrahman Mas‟ud, Memahami Agama Damai, xix-xx. 
37  Ibid, xxii 
38 Badrus Sholeh,  Dinamika Baru Pesantren, dalam Badrus Sholeh (Ed), Budaya Damai, xxviii. 
39  Abdurrahman Mas‟ud, Memahami Agama Damai, xxiii. 
40  Abdurrahman Mas‟ud, Memahami Agama Damai, xxiii-xxiv. Lihat juga Abuddin Nata, Sejarah Sosial 

Intelektual Islam dan Institusi Pendidikannya (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012), 310-311. 
41  Ahmad Baso, Pesantren Studies.. 2a, 50-51. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

186 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

dana subsidi pemerintah kolonial, Ki Hajar Dewantara sebagaimana dikutip Ahmad Baso, 
memandang sikap pesantren tersebut sebagai bentuk kemerdekaan  pesantren.42 

Pesantren dipandang oleh pegiat peregerakan nasional, sebagai lembaga pendidikan yang 
banyak memberikan kontribusi dalam membentuk sifat dan karakter pengajaran nasional yang 
membedakan dengan pengajaran kolonial. Kedekatan Pesantren dengan masyarakat paling bawah, 
memperkaya pendidikan kultural, kerohanian masyarakat, memupuk solidoritas dan 
mengukuhkan semangat kebangsaan yang bertumpu pada tiga nilai dasar; persatuan, kemandirian 
dan kemerdekaan.43 Pendidikan pesantren dengan sistem asrama (pondok), berhasil 
mempersatukan dan merekatkan hubungan anak-anak bangsa dari semua lapisan masyarakat, baik 
anak petani, anak saudagar, anak bangsawan, semua berkumpul dalam ikatan nilai persamaan dan 
kebersamaan dalam kepemimpinan seorang kyai yang sederhana dan merakyat, sehingga pada saat 
mereka kembali ke masyarakatnya dengan profesi yang beraneka ragam, tetap merasa dalam 
kesatuan karena perikatan lahir dan batin yang tertanam sejak ada dalam pendidikan pesantren. 
Sehingga kehidupan bangsa dari lapisan apapun tidak tercerai berai, tidak terpisah satu sama 
lainnya.44 

Pada masa pergolakan nasional di tahun 1930 an, pada saat itu aktivitas pergerakan nasional 
hidup di balik tembok-tembok pesantren, para aktivis pergerakan menjadikan pesantren sebagai 
oase perlindungan dari kejaran polisi Belanda. Pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan 
kebangsaan, melainkan menjadi basis pergerakan nasional dalam membangun semangat 
kebangsaan dalam melawan segala bentuk penjajahan.45 Membaca fakta sosial keterlibatan 
pesantren dalam pergerakan nasional melawan penjajahan, dapat dikatakan bahwa pesantren 
memiliki andil dalam mengantarkan Indonesia Merdeka, Dan bisa dipahami apabila sampai saat 
ini, komunitas pesantren terus bergerak dalam mengisi kemerdekaan dalam berbagai bidang atau 
aspek pembangunan, tidak hanya dalam bidang pendidikan, dakwah, dan sosial yang menjadi 
khittah perjuangannya, melainkan juga di bidang politik yang merupakan medan baru sebagai 
bentuk respon pesantren terhadap situasi yang mengitarinya, dan sikap tanggunjawab pesantren 
terhadap eksistensi masyarakat bangsa di Nusantara ini. 

 
Terminologi Gerakan Transnasional Islam  

Gambaran utuh mengenai terminologi gerakan Trans-nasional, sebagai hasil kajian ilmiah, 
memang sulit untuk dilacak. Bahkan Masdar Hilmy hanya menyebuntukan bahwa terminologi 
Trans-nasionalisme hanya merupakan ungkapan dari dua tokoh gerakan Islam terbesar di 
Indonesia; yakni KH. Hasyim Muzadi sebagai mantan ketua PBNU dan Syafi‟i Ma‟arif mantan 
ketua Muhammadiyah46.  Terminologi Trans-nasionalisme  memang sempat diungkapkan oleh 
KH. Hasyim Muzadi untuk menggambarkan pelbagai tipologi gerakan baru yang mulai menyebar 
di Indonesia yang disupport oleh kekuatan di luar negeri. Lebih tepatnya beliau ingin 
menyebuntukan bahwa radikalisme yang terjadi di Indonesia terjadi karena dibantu oleh beberapa 
negara-negara maju, dan tidak murni keinginan orang Islam-Indonesia47. Sedangkan Syafi‟i Maarif 
memasukkannya dalam kalimat bukunya yakni “….sorotan berikutnya atas HTI, berbeda dengan MMI 
yang bercorak Indonesia, HTI adalah gerakan politik Islam Trans-nasional yang digagas oleh Taqiyuddin An-
Nabhani48. Namun, beliau tidak menafsirkan organisasi apa saja yang dimasukkan dalam kategori 
gerakan Trans-nasional. 

Dalam upayanya menjelaskan terminologi Trans-nasionalisme Islam sebagai nomenclature, 
Masdar Hilmy meminjam pengertian yang diungkapkan oleh J.R Bowen yang mencakup tiga hal; 

                                                             
42  Ibid, 30-31. 
43  Ibid. 32. 
44   Ibid. 36. 
45  Ibid. 40-41. 
46 Masdar Hilmy “Akar-akar Trans-nasionalisme Islam Hizbut Tahrir Indonesia (THI)”, Islamica, vol. 8, 

Nomor 2 (September 2011), 1-2.    
47 Rekaman Seminar Radikalisme Islam di UI Depok.  
48 Syafi‟i Maarif, Islam dalam Bingkai keindonesiaan, Sebuah Refleksi Sejarah (Bandung: Mizan, 2009), 191. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 187 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

(a) pergerakan demografis. (b) lembaga keagamaan Trans-nasional. (c) perpindahan gagasan atau 
ide.49  Pengertian pertama bermakna bahwa Trans-nasionalisme berarti pergerakan lintas negara. 
Terma kedua memiliki makna perangkat kelembagaan yang memiliki jejaring internasional. 
Sedangkan yang terakhir adalah perpindahan idea tau gagasan dari kelompok atau individu dari 
negara yang satu ke negara yang lain.  

Jikalau melihat makna terminologis Trans-nasionalisme dalam arti yang demikian maka ada 
kesamaan persepsi pula di khalayak umum bahwa gerakan Trans-nasionali atau Trans-
nasionalisme adalah sebuah gerakan yang melintasi batas negara (nation), berbasis pada umat Islam 
di seluruh dunia, didominasi oleh pemikiran skriptualis, radikal, fundamental, dan bergagasan 
berbeda dengan konsep nation-state50. Sebagai contohnya adalah kelompok gerakan Ikhwanul 
Muslimin, gerakan yang sekarang memegang kekuasaan di Mesir ini, ingin mengembalikan 
kekuatan Islam sebagai basis politik dan keluar dari hegemoni konsep demokrasi yang 
dikembangkan masyarakat Barat. 

Dalam bingkai pemikiran G. Fealy dan Bubalo menyebutkan bahwa ada upaya 
„deteritorialisasi‟ Islam agar bisa menembus pada dimensi global.51 Deteritorialisasi yang 
dimaksudkan juga memiliki kesamaan dengan pandangan Trans-nasionalisme, dimana sebuah 
gerakan bekerja melalui ideologi dan jejering yang sangat luas dan melintasi dari teritori 
kenegaraan tertentu. Target utama dari gerakan deteritorialisme ini adalah mengubah budaya asli 
negara muslim setempat, dengan pandangan baru yang dianggap dimiliki oleh Islam murni. 
Artinya, umat Islam yang berbeda dengan pandangan kelompok gerakan ini dianggapnya salah, 
serta tidak menerima akulturasi kebudayaan Islam dengan local wisdom yang dimiliki negara Islam 
tertentu.  

Diakui atau tidak, Trans-nasionalisme, Islam Trans-nasional, atau gerakan Islam Trans-
nasional sudah berwujud dan banyak ditemukan. Meskipun secara keilmiahan terminologi 
tersebut berbeda-beda disebutnya. Islam, sebagaimana wujudnya, memang merupakan agama 
global yang tidak hanya dianut oleh negara tertentu. Persinggungan nilai dan global akan terus 
terjadi meskipun ditanggapi secara berbeda-beda. Meminjam istilah, Fethullah Gulen Islam, 
melalui nilai universalismenya, memang tidak bisa dimiliki oleh kalangan tertentu. Iran memiliki 
tradisi sendiri untuk merayakan tauladannya, „Ali bin Abi Tholib, sedangkan di negara lain mereka 
juga punya tradisi lain yang dianggapnya merupakan bagian dari Islam, begitu juga dengan Turki, 
yang dulunya dibangun di atas narasi sufisme52.    

 
Bentuk-Bentuk Organisasi Transnasional Islam di Indonesia  
a. Hizbut Tahrir  

Hizbut Tahrir, sebagaimana dilansir dalam situs Indonesianya, adalah gerakan yang 
berdiri pada tahun 1953 di al-Quds (Baitul Maqdis) Palestina. Gerakan ini menitik beratkan 
pada perjuangan penegakan Khila>fah Isla>miyah sebagai sistem politik dan penegakan nilai-
nilai keIslaman53.  Gerakan ini dikomandoi pertama kali Taquidin an-Nabhani, seorang ulama‟ 
alumni Mesir. Hizbut Tahrir saat ini sudah berkembang di berbagai dunia, termasuk di 
Indonesia dengan nama Hizbut Tahrir Indonesia.  

Hizbut Tahrir di Indonesia mulai masuk pada tahun 1980-an dengan merintis dakwah di 
beberapa kampus, perumahan, dan hingga saat ini mereka sudah memiliki kader dan produk 
lembaga pendidikan sendiri54. Dalam buku manifestonya, HTI mendeklare bahwa kelompok 

                                                             
49 Masdar Hilmy “Akar-akar Trans-nasionalisme Islam Hizbut Tahrir Indonesia (THI)”, Islamica, vol. 8, 

Nomor 2 (September 2011), 2.  
50 Ibid., 6. 
51 Situs Resmi Hizbut Tahrir Indonesia, http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/ diakses 6 Pebruari 2017 
52 Fethullah Gulen, Love and Tolerance (New Jersey: Tughra Book, 2009), 223.  
53 Situs Resmi Hizbut Tahrir Indonesia, http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/. Akun ini akhirnya ditutup 

setelah pemerintah membubarkan HTI melalui Peraturan Pemerintah Pengganti Undang- Undang nomor 2 tahun 
2017.  

54 Ibid. 

http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/
http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/


Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

188 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

ini akan berjuang demi tegaknya khilafah, dan persatuan umat Islam seluruh dunia.55 Karena 
berlandaskan pada sistem khilafah, politik pendidikan yang mereka akan laksanakan adalah 
pendidikan berbasis Islam, yang menyediakan pendidikan untuk semua kalangan tanpa adanya 
diskriminasi.56  

Lebih lanjut dijelaskan, pendidikan mestinya diarahkan terbentuknya kepribadian 
muslim anak didik dan membina mereka  agar menguasai ilmu pengetahuan tekhnologi serta 
thaq{}a>fah Islam. Pendidikan juga mesti menjadi media dakwah dan menyiapkan peserta 
didik agar kelak menjadi kader umat menjadi bagian dalam memajukan masyarakat57. 
Berdasarkan alenia terakhir ini, pendidikan selain menjadi alat kemajuan dan kepentingan 
bangsa, juga menjadi bagian dari strategi gerakan untuk terus menegakkan khila>fah, 
sebagaimana yang sudah didengungkan lebih awal.  

Dalam jarum jam perjalanannya, setidaknya Hizbut Tahrir lebih dikenal sebagai gerakan 
yang ingin menegakkan Khila>fah Isla>miyah melalui gerakan politik. Namun, ada aspek lain 
yang „mungkin‟ dianggap berbeda dengan beberapa gearakan yang ada sebelumnya. Misalnya 
dari segi aqidah. Gerakan ini ditengarai lebih condong pada aqidah mu‟tazilah. Pasalnya, tokoh 
mereka sendiri menyebutkan :  

“Aqidah seorang muslim harus bersandar kepada akal atau pada sesuatu yang 
telah terbukti dengan akal atau yang datang dari sumber berita yang yakin dan 
pasti (qat}'i>), yaitu apa-apa yang yang telah ditetapkan oleh Al-Qur'an dan 
hadits qoth'i yaitu hadits yang mutawatir. Apa saja yang tidak terbukti dengan 
kedua jalan tadi, yaitu akal serta nash Al-Qur'an dan hadits mutawatir, haram 
baginya untuk mngimaninya (menjadikannya sbagai aqidah). Sebab aqidah tidak 
boleh dambil kecuali dengan kepastian. Mereka memanfaatkan istlah-istilah 
fiqhiah qat}'i> thubut (jelas dan pasti sumbernya dari Nabi), z}anny thubut (masih 
belum jelas sumbernya dari Nabi), qat}'i> dala>lah (pasti dan jelas 
penunjukannya) dan z}anny dala>lah (masih belum jelas penunjukannya) untuk 
menuju pada hal-hal yang menyimpang. Mereka berkata: Tidak boleh bagi 
seorang muslim membangun aqidahnya kecuali berdasarkan dalil yang qot}'i> 
thubut dan z}anny thubut. Kalau cuma salah satu maka tidak bisa. Sehingga hadits-
hadits ahad tentang aqidah walaupun qat}'i> dala>lah mereka tolak karena tidak 
mutawatir”58 
 

Selain itu, keberadaan Hizbut Tahrir yang juga menjadi perbicaraan umat Islam di 
Indonesia adalah aspek penolakan mereka dengan kepentingan ideology-ideologi Barat. 
Jikalau dilihat dari beberapa tulisan-tulisan yang disebarkan pada setiap hari Jum‟at, concern 
mereka lebih banyak menyalahkan sistem demokrasi yang sedang dijelankan oleh banyak 
negara Islam. Bagi mereka, garis politik demokratis membuka kran terhadap penistaan nilai-
nilai keIslaman.59  

Setidaknya itulah sedikit gambaran mengenai Hizbut Tahrir di Indonesia. Alasan 
pengkategorian kelompok ini dengan gerakan Trans-nasional dikarenakan gerakan mereka 
tidak murni berasal dari lingkup historisitas keindonasiaan. Sebagaimana disebutkan oleh 
Syafi‟i Maarif, bahwa HTI adalah gerakan yang lahir di luar konteks Indonesia, meskipun 
gerakan mereka tidak mengarah pada aspek radikalisme dan anarkhisme60. HTI, sebagaimana 

                                                             
55 Ibid.  
56 Ibid. 
57 Ibid. 
58 Abu Ihsan al-Atsyi Aqidah Hizbut Tahrir Indonesia http://www.salafyoon.net/manhaj/hizbut-tahrir.html 
59 Dalam pengantar salah satu bukunya, Abdul Qadim Zallum, menulis: “al-di>muqra>thiyyah al-lati> 

sawaqaha> al-gharb al-ka>fir  ila> bila>d al-muslimi>n huwa nidha>m kufr”, bahwa demokrasi yang dipasarkan oleh 
Barat yang kafir adalah sistem kufur. Selengkapnya, lihat: Abdul Qadim Zallum, al-Dimuqra>thiyyah Nidha>m Kufr 
Yahrumu Akhdzuha> aw Tathbi>quha> aw al-Da‟watu Ilaiha>, Mansyurat Hizb al-Tahrir, ttp. tth., 2.   

 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 189 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

dijelaskan Masdar Hilmy, dikatakan bagian Trans-nasionalisme kareka adanya traveling idea dari 
sebuah gerakan di luar Indonesia atau ini bagian dari teori diaspora yang menganggap bahwa 
ada asimilasi kebudayaan dari penduduk pendatang yang ada di Indonesia.61   

b. Ikhwanul Muslimin  
Salah satu dari berbagai gerakan keagamaan yang muncul di Mesir pada awal abad dua 

puluh-an masehi adalah gerakan Ikhwanul Musliimin. Ikhwanul Muslimin disebut juga al-
Ikhwan al-Muslimin, tema yang sering digunakan dalam bahasa inggris untuk gerakan ini 
adalah “muslim brothers” atau “muslim brethren”, mengandung pengertian muslim bersaudara 
atau persaudaraan Islam di Mesir. Pendirian gerakan ini dipreakarsai oleh Hasan al-Banna-
seorang figure kharismatik, lahir di Mesir pada tahun 1906. Hasan al-Banna dilahirkan 
tepatnya pada bulan Oktober 1906 di al-Mahmu>diyah, sebuah kota kecil di propensi 
Buhairoh, kira-kira 9 mil dari arah barat daya kota Kairo. Hasan al-Banna adalah anak tertua 
dari lima bersaudara. Al-Banna kecil dibesarkan ditengah-tengah keluarga agamis, damai dan 
tentram serta sangat konsen terhadap ilmu pengetahuan.  

Beberapa guru, disamping ayah kandungnya Ahmad Abdurrahman al-Banna, yang 
dikenal dengan si tukang arloji dan penjilid buku, dan memiliki beberapa kitab agama 
terutama dibidang ilmu hadis, telah memiliki peran cukup dominan terhadap pembentukan 
karakter dan perkembangan pemikirannya sehingga kelak ia begitu disegani tidak hanya di 
kalangan masyarakat Mesir, bahkan masyarakat luas di muka bumi. Ayah al-Banna tergolong 
berharta dan dihormati, lahir di Distrik Syamsiroh tepatnya dibagian fuh. Shaykh Ahmad juga 
akrab dengan sebagian ulama. Ketika penduduk di desanya membangun masjid, ia diminta 
untuk menjadi imam shalat jum‟at pertama. Ia memiliki perpurstakaan dengan berbagai 
literature agama, seni, dan ilmu pengetahuan lainnya. 

Al-Banna melalui pendidikan formalnya, ketika usianya menginjak delapan tahun 
disekolah Kuttab, yaitu Madra>sah al-Rashad al-Di>ni>yah -lembaga yang dikelola oleh syaikh 
Muhammad Zahran- seorang guru yang dikenal sangat pandai, berakhlak baik dan memiliki 
semangat jihad tinggi, walaupun secara formal sebelum diberi gelar ulama. Lembaga yang di 
kelolanya didirikan pada tahun 1915 bertujuan untuk mendidik pemuda-pemuda desa dan 
pelosok pada masa itu, dalam lembaga ini juga memiliki kualitas yang sama dengan lembaga 
yang sudah maju dalam hal materi pelajaran dan metode pengajaran. Mata pelajaran umum 
juga diajarkan. Cukup banyak ilmu pengetahuan yang diperolehnya, selain perlajaran dikelas 
(hadist naba>wy, insha>‟, qawa>‟id, mah}fu>z}at, imla>‟, mut}a>la‟ah) yaitu metode menghafal, 
memahami hadis dan syair, kedisiplinan dan motivasi belajar serta hubungan erat guru-murid 
(suhbah al-usta>d). 

Selama kurang lebih empat tahun di madrasah ini, al-Banna melanjutkan studinya ke 
jenjang yang lebih tinggi, yaitu disekolah menengah pertama di Mahmudiyah, sambil belajar 
menghafal al-Qur‟an di bawah bimbingan ayahnya. Ia sudah hafal al-Qur‟an ketika usianya 
menginjak 14 tahun. Di usia yang cukup belia ini, al-Banna melibatkan diri dalam beberapa 
organisasi keagamaan. Seperti di Jam„iyah al-Akhla>q al-Ada>biyah, dan ia pun ditunjuk 
menjadi ketua. 

c. Wahabi 
Gerakan Wahabi dilancarkan mulai abad ke-18, dan dalam waktu singkat telah tersebar 

luas ke penjuru dunia Islam. Pada awal abad ke-20, gerakan ini bangkit kembali dengan hasil 
gemilang yang disebarluaskan oleh murid Abdul Wahhab. Tampaknya kesuksesan gerakan ini 
banyak didukung oleh sifat keras dan tidak toleran yang diperlihatkan gerakan ini. 62 

Muhammad bin Abdul Wahhab, pionir Gerakan Wahabi, melihat bahwa kemurnian 
tauhid, pertama, telah dirusak oleh praktek ajaran tarekat. Banyak orang muslim pergi ke 
makam wali dan syekh tarekat yang mereka anggap sebagai perantara kepada Allah S.W.T.; 

                                                             
61 Ibid. 
62 Taufik Abdullah (ed.), Ensiklopedi Tematis Dunia Islam volume 5 Asia Tenggara (Jakarta: PT. Ichtiar Baru 

van Hoeve, 2005), 351.  



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

190 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

kedua, tauhid telah dirusak oleh paham animism dengan bentuk menyembah pohon dan 
benda lainnya. Abdul Wahhab, pengikuti setia Ibnu Taimiyah ini berpendapat jika muslim 
menyembah selain Allah s.w.t. dan meminta pertolongan bukan kepada Allah s.w.t., 
melainkan kepada syekh, wali atau kekuatan ghaib, maka ia menjadi musyrik, dan bahkan 
darahnya halal. 63 

Dengan mengangkat bendera “purifikasi”, Wahabi memperluas jangkauan pemikirannya 
ke berbagai belahan dunia, termasuk Indonesia. Wajah puritan Wahabi semakin tampak jelas 
ketika berhadapan dengan tradisi dan budaya masyarakat Indonesia yang dinilai sesat dan 
berlumuran bid„ah bahkan syirik.  

d. Syi‟ah  
Kajian tentang Syi‟ah di Indonesia, telah dilakukan oleh sejumlah ahli dan pengamat 

sejarah, sebagian besar diantaranya berkesimpulan bahwa orang-orang Persia -yang pernah 
tinggal di Gujarat- yang berpaham Syiahlah yang pertama kali menyebarkan Islam di 
Indonesia. 

Bahkan dikatakan Syi‟ah pernah menjadi kekuatan politik yang tangguh di nusantara. M 
Yunus Jamil dalam bukunya Tawarikh Raja-raja Kerajaan Aceh (1968) menulis kerajaan Islam 
yang pertama berdiri di Nusantara adalah Kerajaan Peureulak (Perlak) yang didirikan pada 
225H/845M. Pendiri kerajaan ini adalah para pelaut-pedagang Muslim asal Persia, Arab dan 
Gujarat dan mengangkat seorang Sayyid Maulana „Abd al-Aziz Syah, keturunan Arab-Quraisy, 
yang menganut paham politik Syi‟ah, sebagai sultan Perlak. 

Agus Sunyoto, staf Lembaga Penerangan dan Laboratorium Islam (LPII) Surabaya yang 
dipimpin Dr Saleh Jufri, seperti dilaporkan Majalah Prospek (10 Nopember 1991), melalui 
penelitiannya menyimpulkan, bahwa Shaykh „Abd al-Ra‟u>f Al-Sinkly, salah seorang ulama 
besar nusantara asal Aceh pada abad ke-17, adalah pengikut dan penggubah sastra Syi‟ah. Ia 
pun setelah melakukan penelitian terhadap kuburan-kuburan di Jawa Timur, berkesimpulan 
bahwa dari segi fisik dan arsitekturnya itu adalah kuburan-kuburan orang Syi‟ah. 

Bahkan Agus Sunyoto lewat bukti-bukti sejarah, berspekulasi, sebagian besar dari 
Walisongo adalah ulama Syi‟ah. Dengan tegas ia menulis, Syekh Maulana Malik Ibrahim, guru 
dari semua sunan wali songo adalah Syiah.64 

Dalam masyarakat NU, pengaruh Syi‟ah pun cukup kuat di dalammya, Dr Said Agil 
Siraj, Wakil Katib Syuriah PBNU secara terang mengatakan, “Harus diakui, pengaruh Syi‟ah 
di NU sangat besar dan mendalam. Kebiasaan membaca Barzanjy atau Diba>„i yang menjadi 
ciri khas masyarakat NU misalnya, jelas berasal dari tradisi Syi‟ah”. 

KH Abdurrahman Wahid bahkan pernah mengatakan bahwa Nahdatul Ulama secara 
kultural adalah Syi‟ah. Ada beberapa shalawat khas Syi‟ah yang sampai sekarang masih 
dijalankan di pesantren-pesantren. Ada wirid-wirid tertentu yang jelas menyebutkan lima 
keturunan Ahlul Bait. Kemudian juga tradisi ziarah kubur, lalu membuat kubah pada kuburan. 
Itu semua tradisi Syi‟ah. Tradisi itu lahir di Indonesia dalam bentuk mazhab Syafi‟i padahal 
sangat berbeda dengan mazhab Syafi‟i yang dijalankan di negara-negara lain.65 

Kiai Abdurrahman Wahid atau Gus Dur pernah menyebut bahwa salah satu pengaruh 
tradisi Syiah dalam corak keIslaman di Indonesia adalah praktik nyanyian (biasa disebut juga 
pujian) menjelang salat yang biasa dipraktikkan di kalangan warga nahdliyyin (NU). Nyanyian 
itu berisi pujian untuk “ahl al-bayt” atau keluarga Nabi, istilah yang sangat populer di kalangan 
Syiah. 

Ritus-ritus Tabut di Bengkulu dan Sumatera dan Gerebek Sura di Jogjakarta dan 
Ponorogo adalah ritus teologi Syiah yang datang dari Gujarat-Persia. Doktor Muhammad 
Zafar Iqbal dalam bukunya, Kafilah Budaya, meruntut berbagai fakta tentang adanya 

                                                             
63 Ibid., 351.  
64 Agus Sunyoto, Walisongo (Yogyakarta: Serambi, 2010), 78. 
65 Agus Sunyoto, Walisongo, 90. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 191 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

pengaruh-pengaruh tradisi Syiah dan Iran di tanah air terutama bagi masyarakat Minangkabau 
yang masih terjaga sampai kini. 

Perguruan Tinggi pertama di Aceh bernama Universitas Syiah Kuala, menunjukkan fakta 
lainnya. Universitas yang disingkat Unsyiah yang diresmikan berdirinya oleh Presiden 
Soekarno tahun 1959 menunjukkan bahwa idiom Syiah telah sangat dikenal masyarakat. 

Karena kuatnya unsur-unsur Syiah dalam corak keIslaman di Indonesia inilah, hubungan 
antara Sunni dan Syiah, sejak dahulu, berlangsung dengan cukup bersahabat. Pada saat Gus 
Dur memimpin ormas Islam terbesar di Indonesia, yakni Nahdlatul Ulama (NU), sejak 1984-
1999, hubungan antara kalangan NU dan Syiah juga cukup bersahabat.66 

Namun yang patut di sesalkan adalah adanya sebagian besar kalangan salafi di Indonesia 
yang menampakkan antipati yang mendalam terhadap kelompok Syiah. Kelompok ini yang 
sangat dipengaruhi oleh doktrin Wahabisme dan sekarang juga tumbuh menjamur di 
beberapa kota, terutama di Jakarta. Bagi mereka, Syiah dianggap sebagai kelompok yang 
sudah keluar dari Islam. Dan terus menyebarkan fitnah di tengah masyarakat awam dan 
menciptakan perselisihan antara umat Islam. 

e. Jama‟ah Islamiyah 
Jamaah Islamiyah adalah sebuah kelompok Islam yang beroperasi secara rahasia. Jamaah 

Islamiyah adalah sebuah organisasi militan Islam di Asia Tenggara yang berupaya mendirikan 
sebuah negara Islam raksasa di wilayah negara-negara Indonesia, Singapura, Brunei, Malaysia, 
Thailand dan Filipina. Pemerintah Amerika Serikat menganggap organisasi ini sebagai 
organisasi teroris, sementara di Indonesia organisasi ini telah dinyatakan sebagai "korporasi 
terlarang". 

Jemaah Islamiyah dicurigai melakukan aksi pengeboman Bali 2002 pada tanggal 12 
Oktober 2002. Dalam serangan ini, pelaku bom bunuh diri dari Jemaah Islamiyah disebut-
sebut menewaskan 202 orang melukai beberapa lainya di sebuah nightclub. Setelah serangan 
ini, Departemen Luar Negeri Amerika Serikat menyatakan Jemaah Islamiyah sebagai 
pelakunya dan menyatakannya sebagai Organisasi Teroris Asing. Jemaah Islamiyah juga 
dicurigai melakukan pengeboman Zamboanga, pemboman Metro Manila, dan pemboman 
kedutaan Australia 2004 di Jakarta. Bahkan dinyatakan bahwa Jamaah Islamiyah pertama kali 
melibatkan dirinya sebagai kelompok sel teror yang menyediakan dukungan keuangan dan 
logistik bagi operasi Al-Qaida di Asia Tenggara. 

Dalam penyingkapan beberapa gerakan subversive tahun 1970-an hingga awal 1980-an, 
yang antara lain melibatkan gerakan Komando Jihad (Komji), Teror Warman, maupun 
Jamaah Imran, nama Jamaah Islamiyah belum disebut-sebut didalamnya. Baru pada 
pertengahan tahun 1980-an nama Jamaah Islamiyah muncul dalam beberapa persidangan 
khusus subvertif komando jihad, teror Warman dan Usroh. Ketika itu Jamaah Islamiyah 
sering disebut secara bergantian dengan istilah lain yaitu “Kelompok Teror Warman”, dan 
dikaitkan dengan kelompok yang dibentuk oleh kelompok Abdullah Sungkar pada akhir 
tahun 1970-an yaitu “Jama>‟ah Muja>hidin Ansha>rullah”. Keberadaan Jamaah Islamiyah itu 
sendiri dalam kasus tersebut telah dikaitkan dengan kelompok Abdullah Sungkar dan 
Abdullah Ba‟asyir yang memperjuangkan pembentukan Negara Islam Indonesia (NII). 
Jamaah Islamiyah masih merupakan satu komponen dari jaringan NII.67 

Pada tahun 1993, beberapa saat setelah putusnya hubungan dengan pimpinan NII 
Ajengan Masjuki, Abdullah Sungkar mendelegasikan berdirinya Al-Jamaah Al-Islamiyah, atau 
yang biasa disebut dengan Jamaah Islamiyah (JI) yang terpisah dari struktur NII. 
Terbentuknya Jamaah Islamiyah menandai keluarnya aktivitas kelompok Abdullah Sungkar 
dan Ba‟asyir dari NII. Sebagaimana telah diuraikan sebelumnya, nama Jamaah Islamiyah itu 
sendiri telah ada semenjak Sungkar dan Ba‟asyir melangsungkan aktivitas Subversifenya di 

                                                             
66 Agus Sunyoto, Walisongo, 80. 
67 M Zaki Mubarak, Genealogi Islam Radikal di Indonesia Gerakan, Pemikiran dan Prospek Demokrasi,(Jakarta: 

LP3ES, 2007), 324-325. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

192 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

Indonesia awal tahun 1980-an. Abdullah Sungkar sendiri telah memiliki reputasi sebagai 
pimpinan tertinggi (Amir) kelompok bawah tanah Islam, yang sejak tahun 1970-an terus 
mencoba  memperjuangkan pembentukan Negara Islam Indonesia ini dan bahkan Sungkar 
sendiri telah berhasil membangun jaringanya sendiri dengan kokoh.68 

Metode perjuangannya banyak dipengaruhi oleh perang Afghanistan. Ini misalnya dapat 
diamati dari pengakuan Imam Samudra yang dijatuhi hukuman mati dalam kasus bom Bali. 
“Di sana, saya mendapat banyak perubahan cara berpikir,” katanya. Tokoh-tokoh yang 
mempengaruhi mereka selama di medan perang itu antara lain pimpinan Ikhwanul Muslimin 
di Yordania, Dr Abdullah Azzam, bekas Mursyid Aam Ikhwan di Mesir Syaikh Mustafa 
Masyhur dan pemimpin faksi militer Ikhwan di Afganistan Syaikh Prof Dr. Abdur-Rabbi-
Rasul Sayyaf. 

Untuk memelusuri lebih jauh idiologi dan struktur Jamaah Islamiyah bentukan Abdullah 
Sungkar setelah bubarnya hubungan dengan NII, maka sebuah buki panduan organisasi yang 
sempat diterbitkan dan banyak dikenal sebagai PUPJI (Pedoman Umum Perjuangan Jamaah 
Islamiyah), sedikit banyak memberikan gambaran yang cukup jelas. Arti penting buku PUPJI 
ini antara lain merupakan pegangan utama bagi para pengurus Jamaah Islamiyah dalam 
menjalankan dan memahami organisasi.69 

Temuan terpenting yakni dokumen Pedoman Umum Perjuangan Jamaah Islamiyah 
(PUPJI) yang dikeluarkan Majelis Qiyadah Markaziyah Al Jamaah Al Islamiyah (Majelis 
Pimpinan Pusat Jamaah Islamiyah). Dokumen ini berisi prinsip dasar gerakan dalam 
menegakkan agama, prinsip perjuangan, pedoman operasi, aturan dasar organisasi, kaderisasi 
dan pembinaan organisasi.70 

 
Peran Ganda Pendidikan dalam wujud Transnasionalisme Islam  

Pembahasan sebelumnya sudah mendedahkan konsep gerakan Islam Transnasional dengan 
berbagai bentuknya di Indonesia, yang secara institusional melembaga dan sah secara 
konstitusional sebagai sebuah organisasi sosial kemasyarakatan dan pendidikan. Seluruh lembaga 
yang secara eksplisit maupun implisit berafiliasi terhadap gerakan Islam transnasional tersebut 
menggunakan label Pendidikan Islam sebagai basis gerakan, yang sekaligus berfungsi sebagai 
mesin ideologinya. Tampak dari paparan data di atas bahwa ada banyak lembaga pendidikan 
Islam ala transnasional ini yang didirikan sebagai bagian dari gerakan social (social movement), baik 
itu untuk kepentingan nasional dan kepentingan internasional mereka (baca: ummat Islam secara 
umum).  

Dalam kerangka yang demikian, penulis ingin menggambarkan dua katgorisasi pendidikan 
Islam yang berkorelasi dengan gerakan sosial-keagamaan. Pertama, pendidikan Islam dijadikan 
sebagai motor gerakan. Maksudnya, pendidikan Islam dijadikan sebagai sarana untuk 
mensosialisasikan ideologi dan keyakinan lainnya. Pada umumnya, gerakan semacam ini tergolong 
Trans-nasional. Pasalnya, di Indonesia, khususnya bagi lembaga pendidikan Islam yang dimotori 
oleh gerakan nasional, sudah diakomodasi sebagai bagian pendidikan nasional (baca : lembaga 
pendidikan NU dan Muhammadiyah). Kedua, lembaga pendidikan Islam sebagai counter movement 
„lembaga-lembaga baru‟ yang memiliki motif Trans-nasional.   
 
Lembaga Pendidikan Islam sebagai mesin gerakan Trans-nasional   

Lembaga pendidikan sebagai mesin gerakan Trans-nasional berarti memposisikan lembaga 
pendidikan sebagai bagian strategi untuk menyebarkan ideologi Trans-nasionalnya. Setidaknya ada 
beberapa lembaga pendidikan Islam yang dibentuk untuk menampung para pengikut gerakan 
tersebut. Berkaitan dengan ini, penulis akan memberikan gambarannya melalui hasil-hasil 

                                                             
68 Ibid., 329. 
69 Ibid., 329. 
70 Ikhsan Abadi, Jama‟ah Islamiyah Indonesia, http://www.suara-Islam.com. (diakses 6 Juni 2018). 

http://www.suara-islam.com/


Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 193 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

penelitian: salah satunya adalah milik Jajang Jahroni dan Imdadur Rahmat. Objek penelitan Jajang 
terfokus pada konsep pendidikan LIPIA Jakarta yang merupakan join project dengan Arab Saudi.  

Laporan Jajang dari LPPIM UIN Jakarta memasukkan Lembaga pendidikan Indonesia 
Arab Suadi LIPIA Jakarta sebagai bagian kategori lembaga pendidikan Islam yang disupport oleh 
gerakan Wahabi di Indonesia. Dia menjelaskan:  

“…LIPIA, is a Saudi education project and its network with Indonesian 
greduates. These returning greduates are currently serving in various positions 
such as teachers and preachers. In the course of time they have maintained 
relation with Saudi, from which they obtain financial supports. It focuses on 
student who studied in Saudi in recent periods precisely in the 1980s, 1990s, and 
2000s. Their understanding of sharia have changed over the time depending its 
contexts”71.      

 
Lebih lengkapnya dia juga menyebut bahwa eksistensi lembaga tersebut untuk mendirikan 

identitas baru. Yakni identitas salafisme yang memiliki karakter ritus dan habitus berbeda dengan 
karakter keislaman di Indonesia. Dia juga menambahkan:  

“The ideology of Salafism is further disseminated among the others trough 
prayer. Prayer is the most important ritual in Islam, and mosque serves the locus 
where identity, it is better to perform it collectively. By performing collective 
prayers, student are involed in face to face communication with others. 
Convertion, expression, shaking hand, kissing, hugging and patting are quite 
common and ritualized. Performing collective prayer will give deep impact and 
raise strong in group feelings on each member of the believers.72 

 
Dari dua kutipan di atas, terlihat betul bahwa ada kepentingan asing dalam pendirian 

lembaga  pendidikan Islam (political economy of knowledge) di LIPIA ini. Pendanaan Arab Saudi untuk 
mengembangkan LIPIA terbagi menjadi beberapa bentuk: pertama, dalam bentuk beasiswa bagi 
siswa atau mahasiswa yang tidak mampu.Kedua, gaji yang berlimpah luah bagi guru atau staff 
pengajar73. Tapi, pastinya, ada syarat yang mesti dipenuhi yakni dengan menjadi bagian dari 
penyebaran ideologi Wahabi di Indonesia.   

Selain laporan Jajang Jahroni yang mengangkat eksistensi Wahabi di Indoesi, Imdadud 
Rahmat juga menggaris bawahi kesamaan sistem pendidikan yang disediakan oleh partai PKS 
dengan ikhwanul Muslimin yang berbasis di Mesir. Kesamaan tersebut terletak pada sistem 
kaderisasi dan gerakan tarbiyah.   

“…sistem pengkaderan Tarbiyah PKS merupakan adopsi dan pengembangan 
dari model pengkaderan Tarbiyah Ikhwanul Muslimin. Pola tarbiyah PKS bisa 
dikatakan mengadopsi prinsip-prinsip dasar dan sturktur umum Tarbiyah 
Ikhwanul Muslimin. Hal ini meliputi landasan filosofis, ideologis, dan mabda‟ 
(prinsip) keagamaan, tujuan dan target pendidikan, manhaj (metode) dan 
penetapan, sarana-sarana pendidikan, serta materi pendidikan yang dipakai. 
Tarbiyah PKS hanya melakukan adaptasi terbatas terkait dengan materi 
pendidikan serta menghilangkan sarana pendidikan yang tidak sesuai dengan 
kondisi dan kebutuhan di Indonesia.”74 

 
Perbedaan antara dua hasil atau kosntruksi penelitian di atas, LIPIA adalah project Arab 

Saudi dan tidak berimbas pada sebuah gerakan politik. Sedangkan penelitian Imdad, lebih fokus 

                                                             
71 Jajang Jahroni, “Annual Conference on Islamic Studies (ACIS) ke-12 tanggal 5-8 di Surabaya” dalam The 

Political Economy of Knowledge: Sharia and Saudi Scholarship in Indonesia, (Jakarta: PPIM UIN,2012), 8. 
72 Ibid., 9. 
73 Ibid., 10. 
74 M. Imdadun Rahmat, Ideologi Politik PKS (Yogyakarta: Elkis, 2008), 242. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

194 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

pada garis politik PKS dan sebagian saja membahas tentang pendidikan atau Tarbiyah. Satu hal 
lagi, pendidikan di PKS tidak terbentuk dalam lembaga formal, melainkan pada pembasisan dan 
pengkaderan berbasis pada kaderisasi organisasi di beberapa kampus di Indonesia.  

Penelitian terdahulu mengenai relasi antara dunia pendidikan dengan gerakan Trans-
nasional sempat diulas lengkap oleh Greg Fealy dan Anthony Bubalo. Dalam hasil penelitiannya, 
dia menyebut LIPIA sebagai project ilmu pengetahuan yang didanai oleh Arab Saudi untuk 
menyebar luaskan ajaran Wahabisme dan Salafisme.75 Selain dua lembaga ini, dia mengutip 
laporan, ICG tentang salafisme dan organisasi salafi yang menerima dukungan dari luar negeri 
adalah Yayasan al-Shofwah dan Wahdah Islamiyah76 

Setidaknya inilah relasi aktif lembaga pendidikan Islam dengan gerakan Islam Trans-
nasional. Sebenarnya masih banyak bentuk-bentuk lembaga pendidikan lainnya yang 
mendapatkan sponsor dan dukungan finasial, sarana pendidikan, dan lainnya, di Indonesia. 
Karena, di era yang seperti ini, tak lagi ada batasan bagi masyarakat untuk meminta dan menerima 
bantuan khususnya dalam konteks dunia pendidikan. Demokrasi menjadikan globalisme 
mendapatkan ruang yang sangat luas.  
 
Upaya-Upaya Menangkal Gerakan Transnasional  
a. Kontra Narasi Gerakan Sosial Nahdlatul Ulama‟  

Sudah menjadi mafhum bahwa Nahdlatul Ulama‟ adalah salah satu lembaga keagamaan 
yang memiliki posisi tegas terhadap maraknnya fenomena transnasionalisme dan radikalisme 
di Indonesia bahkan di seluruh dunia. Tampak jelas bahwa secara individual-kultural, para 
ulama dan kiai NU dalam berbagai ceramah dan agenda dakwah mereka menunjukkan 
penentangaannya terhadap pemikiran-pemikiran transnasionalisme, dan pada batas tertentu, 
sudah memperlihatkan ikhtiar konkret untuk ikut terlibat dalam memerangi pemikiran 
tersebut. 

Ideologi Islam trans-nasional sebagai corak dari gerakan radikalisme di Indonesia, akhir-
akhir ini, menjadi concern dari PBNU dan Muhammadiyah dalam rangka menaggulangi 
massifitas gerakannya yang mengerikan. Sebagai salah satu Non-Governmental Organizations 
(NGOs), NU memiliki perhatian yang sangat besar terhadap berkembangnya paham tersebut. 
Salah satu penelitian mengenai Isu dan radikalisme politik Islam adalah hasil penelitian 
Miftahul Ilmi, 2008, Persepsi Ulama NU Tentang Sistem Khilafah (Studi Kasus Ulama NU Kota 
Semarang). Tulisan tersebut mengungkapkan respon NU Kota Semarang dan Ulama NU se 
Kota Semarang terhadap isu Khilafah dan argumen NU terhadap cita-cita Khilafah Islamiah 
yang sering dikampanyekan oleh Hizbut Tahrir Indonesia. Dalam tulisan tersebut 
memperlihatkan secara tegas sikap terhadap NKRI dan Pancasila sebagai konsep yang sudah 
final di Indonesia sehingga konsep-konsep lain termasuk khilafah yang ditawarkan di 
Indonesia, pasti akan ditolak. Sikap kebangsaan NU yang kokoh ini diyakini adalah bagian 
dari ajaran Islam itu sendiri. Nilai kebngsaan yang dimaksud adalah nilai yang berdasarkan 
kepada nilai-nilai keislaman, khususnya nilai ahlusunnah wal jamaah. 

Dalam konteks komintmen dan integritasnya dalam membentengi akidah masyarakat 
dari ancaman gerakan Islam transnasional, menurut Hasbi Anwar, NU sudah sejak dahulu 
kala melakukannya. Sikap NU terhadap NKRI dan kebangsaan, bisa dilihat komitmen NU 
terhadap eksistensi negara Indonesia. Sikap NU ini terlihat dari berbagai peristiwa politik yang 
terjadi sebelum Indonesia dideklarasikan hingga saat ini. Indonesia telah diakui oleh NU 
sebagai darul Islam, negara Islam dan setiap pemimpinnya diakui sebagai pemimpin yang sah 
dalam pandangan fiqih Nahdlatul Ulama.77 

                                                             
75 Greg Fealy dan Bubablo, Jejak Kafilah, 94  
76 Ibid. 99 
77 Hasbi Aswar, Organisasi Nahdatul Ulama Memerangi Radikalisme Politik Islam di Indonesia, (Program Studi 

Hubungan Internasional Fakultas Psikologi dan Ilmu Sosial Budaya Universitas Islam Indonesia Yogyakarta, 2015), 
30. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 195 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

Pasca orde baru, gerakan-gerakan yang ingin menegakkan Negara Islam ikut 
meramaikan pergerakan Islam di Indonesia akibat kran-kran yang sebelumnya tertutup rapat 
sudah mulai terbuka. Opini gerakan-gerakan tersebut cenderung mendominasi dan 
mengalahkan gerakan Islam seperti NU dan Muhammadiyah.78 Akhmad Sahal, Wakil Ketua 
Pengurus Cabang Istimewa NU (PCINU) Amerika-Kanada, mengungkapkan kekhawatiran 
yang sama dialami Rubaidi, Menurut Sahal, Suara NU dan Muhammadiah tak lagi tampak 
sebagai pemain utama dan malah cenderung terdesak oleh berbagai organisasi lain dalam 
percaturan wacana keislaman menurut Sahal. Bahkan gaung gerakan seperti HTI dan FPI 
cenderung lebih keras dibanding kedua organisasi besar yang ada di Indonesia. NU jelas tidak 
tinggal diam, para petinggi dan ulama NU secara tegas di berbagai kegiatan menyatakan sikap 
penolakan NU terhadap gerakangerakan tersebut bahkan, dari berbagai pertemuan pimpinan 
dan ulama NU, isu yang menjadi pembicaraan penting adalah penolakan mereka terhadap 
perjuangan negara Islam atau khilafah serta mengajak untuk mempertahankan dan membela 
NKRI.79 

b. Kontra Narasi Perlembagaan Ideologi Pancasila dan Moderatisme Islam  
Poros nasionalisme ulama dengan menerima Pancasila sebagai dasar negara Indonesia, 

secara historis, memang merupakan sikap moderat dan paling pilihan paling rasional dan 
relevan untuk menjaga persatuan Indonesia, sekaligus menjaga keberlangsungan beragama80. 
NU dan Muhammadiyah sebagai organisasi yang terdepan dalam pembelaan nasionalisme 
Indonesia tidak tertarik untuk melakukan formalisasi hukum Islam dalam kehidupan 
kebangsaan dan kenegaraan sebagaimana pemberlakuan hukum Islam dalam ruang publik, 
tata negara, dan administrasi negara, termasuk hukum privat keluarga seperti perkawinan, 
waris, dan perbankan. NU sendiri sebelum masa kemerdekaan melalui muktamar ke-11 pada 
1936 di Banjarmasin mengukuhkan Indonesia sudah sebagai negara Islam 
karenamasyarakatnya mayoritas beragama Islam dan tidak ada larangan menjalankannya 
kendati dipimpin oleh Kerajaan Protestan Belanda.81 

 
Restrukturisasi Pemahaman Aswaja an Nahdliyah di Kab. Lumajang  

Kata restrukturisasi yang penulis gunakan dalam konteks riset ini, tidak sekedar persoalan 
pembentukan proses desiminasi pengembangan nalar aswaja khas nahdlatul ulama‟ dari sisi 
diskursus, melainkan juga bagaimana proses desiminasinya lebih konstruktivis dibandingkan yang 
ada sebelumnya. Kendati, harus penulis juga akui, kontestasi ideology yang ada di Kab. Lumajang 
tidak sekuat dengan yang ada di daerah-daerah lainnya, semisal fenomena yang kerap terjadi di 
Kab/Kota di Jawa Barat ataupun di Aceh; dimana ideologisasi keagamaan juga bermain secara 
politik. Artinya, kendati LP Maarif Kab. Lumajang melakukan restrukturisasi desiminatif terhadap 
komponen-komponen keaswajaan yang dijalankan, tidak akan banyak masyarakat yang 
menganggap hal tersebut sebagai abuse of power dari kelompok mayoritas terhadap minoritas. Jadi, 
restrukturisasi ini dijalankan untuk membentuk kerangka strategis “menghadang” ideology radikal 
mengantarkan pengaruhnya secara kelembagaan yang ada di Kab. Lumajang. Atau, sebagai 
langkah antisipatif semata.  

Sebagaimana yang sudah dinyatakan sebelumnya, maka rekognisi terkait paham 
keaswajaan menjadi sangat penting. Dalam paparan data dinyatakan bahwa: Dari asumsi ini, maka 
pertama mengasumsikan apa yang dilakukan oleh LP Ma‟arif dan seluruh lembaga pendidikan di 

                                                             
78 Jatuhnya Soeharto, menurut Noorhaidi Hasan, terbukti menjadi terobosan demokratik yang sangat 

menentukan. Di bawah kepresidenan transisional Habibie dan penggantinya, Abdurrahman Wahid, proses liberalisasi 
dan demokratisasi berjangka panjang, yang terjadi bersamaan dengan melemahnya kekuasaan negara, telah mengubah 
seluruh lanskap politik Indonesia. Selengkapnya, lihat: Noorhaidi Hasan, Laskar Jihad, Islam, Militansi, dan Pencarian 
Identitas di Indonesia Pasca Orde Baru, (Jakarta: LP3ES & KITLV-Jakarta, 2008), 2.  

79 Hasbi Aswar, Organisasi Nahdatul Ulama, 30  
80 Muh. Khamdan, “Pengembangan Nasionalisme Keagamaan sebagai Strategi Penanganan Potensi 

Radikalisme Islam Transnasional” dalam ADDIN, Vol. 10, No. 1, Februari 2016, 221.  
81 Jimmy Oentoro, Indonesia Satu, Indonesia Beda, Indonesia Bisa (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2010), 167. 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

196 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

lokasi penelitian berkesesuaian dengan kerangka teori yang sudah ada merupakan hal yang sah. 
Artinya, dari data yang penulis dapatkan, PCNU Lumajang melalui LP Ma‟arif sudah melakukan 
reaktualisasi nilai-nilai keaswajaan sesuai dengan apa yang dirumuskan oleh Pengurus Besar 
Nahdlatul Ulama‟. Sebagaimana ungkapan dari semua nara sumber bahwa aswaja yang 
ditanamkan, dikaji, dan diajarkan kepada seluruh masyarakat disandarkan pada pemahaman yang 
kontekstual. Tidak lagi tekstual seperti yang ada di era klasik dalam Islam. Kedua, dalam konteks 
pendekatan dan strategi yang dijalankan LP. Ma‟arif NU dan lembaga di bawahnya pun sudah 
berkesesuaian dengan apa yang ada dalam teori. Mereka melakukan internalisasi melalui proses 
sosialisasi langsung kepada masyarakat, lembaga pendidikan melalui bahan ajar, pengenalan di 
masa orientasi, dan kegiatan-kegiatan lain yang melibatkan secara langsung para generasi muda 
untuk ambil bagian menghadirkan aswaja ala NU tersebut.  

 Ketiga, LP Ma.arif NU Lumajang melakukan re-inforcement dan pengkaderan secara 
massif agar pemahaman aswaja an nahdliyah tersebut mendarah daging di kalangan anggota NU. 
Dengan demikian, secara normative, penulis ingin mengatakan bahwa kerangka berfikir – 
sebagaimana visi dan misi Ketua LP. Ma‟arif NU Lumajang – melakukan perbaikan pola 
organisasi dan penguatan SDM, hingga layanan masyarakat dapat termanifestasi secara baik dalam 
proses sosialisasi Aswaja An-Nahdliyah dikalangan pemuda NU di Kabupaten Lumajang. 
Walaupun, juga terdapat masalah-masalah baru yang harus diselesaikan misalnya terkait pola 
koordinasi antara satu bagan dengan bagan yang lain, atau antara instansi pemerintah yang satu 
dengan instansi pemerintah yang lain.  

Komponen ini, apabila dibaca secara nalar konstruktivis, maka modal utama internalisasi 
nilai-nilai keaswajaan yang ada di Kab. Lumajang hadir pada pemahaman dan pemaknaan 
terhadap aswaja al Nahdliyah. Aswaja yang dirumuskan dengan modal menghargai dan 
menampakkan apa yang sudah diyakini oleh masyarakat Nahdliyin sebelumnya. Jadi, untuk 
membangun internalisasi nilai, maka membutuhkan beberapa langkah kongret sebagaimana 
berikut:  
1. Reaktualisasi pemahaman dan pemaknaan keaswajaan yang diyakini masyarakat 
2. Memantapkan nilai-nilai identic sebagai sebuah kebenaran yang utuh. Kebenaran yang bukan 

sekedar terbangun dari sikap apologetisme pemikiran seorang tokoh semata, melainkan sudah 
secara kolektif diyakini oleh para kyai.  

3. Kyai – dalam nalar eidetic – ada rumus fenomenologisme yang tidak bisa digantikan 
menggunakan pandangan globalisme. Maka dari itu, peran dan kmomponen penceramah 
harus tetap bisa dijalankan sebagai bingkai kulktural untuk melawan apa yang dijalankan 
kelompok-kelompok radikal.  

Tentu, karena hal ini berhubungan dengan lembaga pendidikan LP Maarif memiliki 
kewajiban untuk mendesiminasikan pemahaman-pemahaman rasional-identik tersebut menjadi 
sebuah wacana yang sistematis. Dalam ranah ini, maka struturasi bisa dijalankan menggunakan 
pendidikan:  
1. Pembudayaan dan habituasi sistemik pada iklim lembaga pendidikan berdasarkan paham-

paham Aswaja al Nahdliyah 
2. Pengutamaan pengetahuan keislamaan berbasis nilai-nilai aswaja al Nahdliyah 
3. Adanya kurikulum khusus atau terintegrasi dalam setiap pengajaran yang ada di Lingkungan 

pendidikan.  
4. Menyediakan guru dan pengajar yang mampu memahami aswaja sebagai sebuah “nalar 

perlawanan” bagi kelompok-kelompok transnasional yang ada di Indonesia. Artinya, para 
guru sudah sangat memahami dimensi sosiologis yang hadir sebelum mereka memberikan 
pemahaman kepada para siswa.  

Sekali lagi, konstruktivisme di dalam bingkai riset ini, seakan menjadi monolog, tidak bisa 
dilepaskan dari kondisi sosilogis dan politik masyarakat Lumajang yang memang memiliki 
kekuatan ideologis terhadap Nahdlatul Ulama‟ itu sendiri. Jadi, membangun konstruktivisme 
melalui lembaga pendidikan berdasarkan pada nilai-nilai keaswajaan bukanlah hal yang sangat sulit 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 197 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

dijalankan, dan mustahil untuk dilakukan kanalisasi pemahaman masyarakat dan generasi muda 
dalam memahami keislaman yang khas Indonesia.      
 
Re-Kulturisasi Aswaja al Nahdliyah dan Objektivasi Kelompok Transnasional di 
Lumajang 

 Dari sudut pandang ini, re-kulturasi keislaman khas Nahdlatul Ulama‟ harus lebih 
ditampakkan sebagai distingsi dari cara berfikir kelompok-kelompok global tersebut. Beberapa 
perbedaan identitas kebudayaan tersebut ialah:  

 
Entitas Kebudayaan NU vis a vis Kelompok Transnasional 

Konstuksi Kebudayaan Pendidikan NU  Kontruk Pendidikan Transnasional  

Menghargai nilai kebudayaan nusantara  Mendahulukan nilai-nilai normatif Islam/ 
menghapus tradisi yang dianggap tidak sesuai 
dengan pandangan Islam-Normatif  

Mendahulukan pendekatan persuasif/ 
toleran terhadap perbedaan yang ada di 
masyarakat   

Memaksakan kehendak/cenderung menyalahkan 
paham orang lain   

Mengedepankan tauladan /kesadaran 
masyarakat 

Indoktrinasi Ajaran Keislaman 

Tanpa Pamrih dalam berdakwah  Memiliki tujuan tertentu 

Menghormati para pendahulu  Mengandalkan ketokohan pemimpin gerakan  

Jikalau dikembalikan kepada ruang riset ini, maka komponen-komponen tersebut tidak 
bisa dinafikan, kalau sekolah atau madrasah yang berada di bawah naungan LP Maarif NU Kab. 
Lumajang berada pada iklim dan kebudayaan NU itu sendiri. Dalam upaya untuk membangun 
dan mengkonstruk kebudayaan yang nafas utamanya adalah toleransi, keramahan, dan terbuka 
terhadap perkembangan zaman sangatlah mudah untuk dilakukan. Distingsi non-indoktriner juga 
bisa ditampilkan, kendati hal ini harus didekati menggunakan kerangka berfikir yang lebih 
persuasive juga. Artinya, proses pendidikan yang dijalankan harus juga menunjukkan kesadaran 
pembenar bahwa apa yang dijalankan tersebut merupakan bagian dari upaya untuk menghentikan 
arus gerak paham transnanasional yang ada di Indonesia.  

Untuk membangun kanal ekternalisasi tersebut, maka Lembaga Pendidikan di bawah 
naungan LP Maarif NU Kab. Lumajang juga harus diperkenalkan bagaimana strategi yang dipakai 
oleh kelompok radikal tersebut; berikut ini adalah table yang akan menjelaskan bagaimana model 
pengembangan pengenalan antisipatif yang bisa dijalankan dalam wujud kontruksi kebudayaan 
dan institusionalisme di LP Maarif Kab. Lumajang 
 
Utilitialianisme Paham Keaswajaan dalam dunia Pendidikan di Kab. Lumajang  

Berdasarkan pada kerangka-kerangka berfikir di atas, maka sudah dua komponen teoritik 
yang bisa digapai untuk menangkal transnasionalisme Islam di dalam dunia pendidikan. Pada 
komponen terakhir bagaimana kontruksi Peter L Berger ini bisa menjadi carapandang baru 
menangkal radikalisme ialah melalui proses eksternalisasi bisa dijalankan. Dalam pembacaan 
penulis pola sosialisasi yang konfrehensif yang dilakukan oleh LP Maarif NU Kab. Lumajang ini 
bisa disebut sebagai holistic-approaching of constructivism.  

Berdasarkan analisis, maka dapat disimpulkan bahwa, untuk menjadikan pola 
penyampaian aswaja sangat efektif bagi kalangan pemuda, dibutuhkan upaya-upaya yang 
menyeluruh, para penyampai (preacher) tidak sekedar memahami materi yang dibutuhkan, 
melainkan juga strategi penyampaian yang efektif dan tidak menjemukan. Mereka juga diharapkan 
bisa membungkus teori atau istilah yang ada di dalam konsepsi aswaja an nahdliyah menjadi lebih 
mudah dipahami sesuai dengan cara berfikir objek yang dihadapi. Setelah mereka mendapatkan 
pemahaman, maka diperlukan pembuktian yang dilaksanakan secara kolektif. Kolektifitas 
tindakan ini sangat penting, agar mereka (baca; yang memahami aswaja an nahdliyah ini) tidak 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

198 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

teralienasi dari komunitas yang ada. Terakhir, dibutuhkan pula proses kesinambungan agar 
keyakinan tersebut tidak mudah punah. Salah satu cara yang efektif adalah membentuk sebagai 
habitus objektif dan kebenaran absolute. Dalam bahasa yang lebih sederhana, mereka secara tidak 
sadar, bahwa apa yang dilakukannya sudah menjadi dogmatisme yang tidak akan mudah diubah 
oleh kepentingan sesaat.  

Kerangka lain yang tidak bisa diakses adalah melakukan proses generalisasi pendidikan di 
luar lembaga pendidikan Islam (baca; pesantren). Di luar pesantren tidak memiliki role-model (Kyai) 
laiknya yang ada di pesantren. Oleh karena itu, diperlukan proses-proses pembaharuan untuk bisa 
menghadirkan pendidikan toleran berbasis pada nilai-nilai kepesantrenan ini sebagai basis utama 
sistem pendidikan nasional. Salah satu caranya adalah membingkai ulang desain pendidikan 
toleransi di luar, kemudian membawanya ke pengalaman-pengamalan yang basis nilainya ada di 
lembaga pesantren. Hal tersebut, dalam wujud implementasi, tentunya tidak sulit. Pasalnya, 
branding of full-day school dan building of Islamic Culture sudah menjadi primadona di kalangan 
masyarakat Indonesia, utamanya mereka yang berada di wilayah perkotaan.  

Betapapun rancang bangun identitas Islam di Indonesia tidak akan pernah lepas dari nilai-
nilai toleransi dan kesadaran takdiri bahwa nusantara dibangun dari keragaman. Nusantara 
dibentuk dari perbedaan-perbedaan yang berkembang tanpa proses diminta. Oleh karena itulah, 
memotret Islam-Indonesia vis a vis dengan gerakan penyeragaman yang dilakukan oleh gerakan 
transnasional sebenarnya bukan perkara yang sulit. Indonesia memiliki identitas keislaman yang 
dipresentasikan dan dipreferensikan melalui dua organisasi yang lahir memberikan kontribusi 
terhadap berdirinya bangsa Indonesia; yakni Nahdlatul Ulama‟ dan Muhammadiyah keduanya 
pun memiliki cara dan strategi tersendiri untuk mengkonstruk masyarakat Indoensia. 
Muhammadiyah bisa jadi melalui cara-cara dan jalan rasionalisme ilmiah, sedangkan NU melalui 
karakteristik yang dibangun di pondok pesantren.   

Oleh sebab menjadikan pendidikan pesantren merupakan miniatur Indonesia yang 
beragam, memindahkan nilai-nilai keislaman pesantren yang toleran dan plural, juga merupakan 
sebuah keniscayaan. Hal yang dibutuhkan adalah melakukan konstruksi sosial, membingkai nilai, 
dan memantapkan regulasi serta komitmen bersama, untuk menciptakan lembaga pendidikan 
Islam yang toleran dan plural. Lebih-lebih, lembaga pendidikan di luar pondok pesantren 
memiliki kekuatan (internal/eksternal); apakah itu Sumber Daya Manusia ataupun Sumber Daya 
Alam, yang dapat mendukung dan menguatkan apapun yang sudah dicanangkan oleh lembaga 
pendidikan formal. In the end, apapun gagasan yang penulis tuangkan di atas, merupakan proses 
postulasi Islam-Indonesia yang sangat toleran dan berbeda dengan gerakan transnasional Islam, 
dalam mengahadapi masalah masyarakat, serta Islam-Indonesia memiliki keunikan pendekatan 
untuk mereproduksi generasi muda yang toleran dan plural, melalui sekolah Islam ataupun 
pendidikan pesantren.  

 
Kesimpulan  

Sekolah atau madrasah yang berada di bawah naungan LP Maarif NU Kab. Lumajang 
ternyata memiliki iklim dan kebudayaan NU itu sendiri. Dalam upaya untuk membangun dan 
mengkonstruk kebudayaan yang nafas utamanya adalah toleransi, keramahan, dan terbuka 
terhadap perkembangan zaman sangatlah mudah untuk dilakukan. Distingsi non-indoktriner juga 
bisa ditampilkan, kendati hal ini harus didekati menggunakan kerangka berfikir yang lebih 
persuasive juga.  Bahkan untuk membangun kanal ekternalisasi tersebut, maka Lembaga 
Pendidikan di bawah naungan LP Maarif NU Kab. Lumajang juga harus diperkenalkan 
bagaimana strategi yang dipakai oleh kelompok radikal tersebut. 

Berdasarkan analisa-teoritik, maka kesimpulannya, untuk menjadikan pola penyampaian 
aswaja sangat efektif bagi kalangan pemuda, dibutuhkan upaya-upaya yang menyeluruh, para 
penyampai (preacher) tidak sekedar memahami materi yang dibutuhkan, melainkan juga strategi 
penyampaian yang efektif dan tidak menjemukan. Mereka juga diharapkan bisa membungkus 
teori atau istilah yang ada di dalam konsepsi aswaja an nahdliyah menjadi lebih mudah dipahami 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 199 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

sesuai dengan cara berfikir objek yang dihadapi. Setelah mereka mendapatkan pemahaman, maka 
diperlukan pembuktian yang dilaksanakan secara kolektif. Kolektifitas tindakan ini sangat penting, 
agar mereka (baca; yang memahami aswaja an nahdliyah ini) tidak teralienasi dari komunitas yang 
ada. Terakhir, dibutuhkan pula proses kesinambungan agar keyakinan tersebut tidak mudah 
punah. Salah satu cara yang efektif adalah membentuk sebagai habitus objektif dan kebenaran 
absolute. Dalam bahasa yang lebih sederhana, mereka secara tidak sadar, bahwa apa yang 
dilakukannya sudah menjadi dogmatisme yang tidak akan mudah diubah oleh kepentingan sesaat. 

 
Referensi 
Abdullah, Amin. 2011. Reaktulisasi Islam Yang Berkemajuan; Agenda Strategis Muhammadiyah di Tengah 

Gerakan Keagamaan Kontemporer. Makalah Pengajian Ramadhan di Universitas 
Muhammadiyah Yogyakarta 

Asy‟ari, Hasyim. 2006.  Al-Qanun Al-Asasi; Risalah Ahlus Sunnah Wal Jama‟ah, terjemah oleh 
Zainul Hakim, Jember: Darus Sholah 

Ball, Stephen. 2004. The Routledge Falmer Reader of Sociology of Education. New York; Routledge 
Falmer. 

Bizawie, Zainul Milal. 2016. Mastepiece Islam Nusantara; Jejaring dan Sanad Ulama‟-Santri. Jakarta: 
Pustaka Kompas. 

Departemen Agama RI. 2012.  Moderasi Islam, Tafsir al-Qur‟an Tematik. Jakarta: Lajnah Pentashihan 
Mushaf al - Qur‟an. 

Fuad, A. Jauhar, Asyari, Imam Taulabi. 2015. Waspada Penetrasi Neo-Salafi Wahabi di Madrasah NU. 
Kediri: Al Maktab. 

Gaus AF, Akhmad, “Pemetaan Problem Radikalisme di SMU Negeri di 4 Daerah”, dalam Jurnal Ma‟arif 
Institute, Vol. 8, 1, 2013. 

Giroux, Henry A. ed, 2001. Education and Cultural Studies. New York; Routledge 
Merlyna Lim. 2011. “Radical Islamism in Indonesia and Its Middle Eastern Connection,” dalam 

Meria Journal, Volume 15, Issue 2 June Tahun 2011 
Mufid, Ahmad Syafi‟i. 2011. Perkembangan Faham Keagamaan Transnasional di Indonesia. Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat Kementriaan Agama RI 
Mujani, Saeful. Umat Islam Indonesia Dukung Radikalisme. Jakarta: Harian Tempo: 12 November 

2004. 
Naim, Ngainun. 2015. Pengembangan Pendidikan Aswaja sebagai Strategi Deradikalisasi, Jurnal 

Penelitian Keagamaan. Tulungagung: IAIN Tulunggung 
O‟Donnell, Mike. 2004. “The Social Construction Of Youthful Musculinities” dalam Stephen 

Ball The Routledge Falmer Reader of Sociology of Education. New York; Routledge Falmer 
PBNU. 2016. Hasil-hasil muktamar ke-33 Nahdlatul Ulama. Jakarta: Lembaga Ta‟lif wan Nasyr 

PBNU 
PP Lakpesdam NU. 2017. Nasional-isme dan Islam NU-Santara. Jakarta: PT. Kompas Media 

Nusantara 
Prasetiawati, Eka. 2017. Menamankan Islam moderat upaya menanggulangi radikalisme di Indonesia, Jurnal 

Iqra Metro lampung: Institut Agama Islam Ma‟arif NU. 
PWNU Jawa Timur. 2007. Ahlusunnah wal Jama‟ah An-Nahdliyah. Surabaya, Khalista. 
Qodir, Zuly. 2014.  Radikalisme Agama di Indonesia. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Siraj, Said Aqil. 2011. dalam Muhammad Idrus Ramli, Pengantar Sejarah Ahlussunah Wal Jama‟ah. 

Jakarta: Khalista  
Sunanto, Musyrifah. 2015. Sejarah Peradaban Islam Indonesia. Jakrta: PT. Rajagrafindo persada  
The Wahid Institute, dan Maarif Institute. 2009. Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam 

Transnasional di Indonesia. Jakarta: PT. Desantara Utama Media 
Tilaar, HAR 2003. Pendidikan dan Kekuasaan. Bandung; Rinneka Cipta. 
Turmudzi, Endang. 2005.  Islam dan Radikalisme di Indonesia. Jakarta: LIPI Press 



Zainil Ghulam, Achmad Farid 
Ideologisasi Identitas Aswaja an-Nahdliyah di LP. Ma‟arif NU Lumajang 

 

200 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

Wahyudin, Didin. 2016.  Pendidikan Aswaja sebagai upaya menanggal Radikalisme, Jurnal Dinamika 
Penelitian, Tulung Agung: IAIN Tulung Agung. 

Zada, Khamami. 2002. Islam Radikal: pergulatan ormas-ormas Islam garis keras di Indonesia. Jakarta: 
Teraju. 

Zadja, Joseph. 2009. Globalisation, Policy, and Comparative Research. Australia; Springer Science.  
Internet 
http://m.jatimtimes.com/baca/156016/20170727/163334/ada-4-pns-di-lumajang-diketahui-

sebagai-anggota-hti/  
http://nasional.kompas.com/read/2017/07/19/10180761/hti-resmi-dibubarkan-pemerintah  
http://news.liputan6.com/read/3146828/survei-23-persen-lebih-mahasiswa-pelajar-terdoktrin-

radikalisme  
http://www.Allkhwan.net,  
http://www.alsofwah.or.id  
http://www.Assunnah.or.id  
http://www.eramuslim.com  
http://www.nu.or.id 
http://www.nu.or.id/post/read/27947/buletin-radikal-beredar-di-lumajang  
http://www.syariahonline.com  
https://nasional.tempo.co/read/229078/selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-

di-lumajang  
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20170512135522-12-214314/kepala-bin-hti-ingin-

ganti-pancasila-jadi-khilafah  
 https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-

daerah-jawa-timur  
https://www.merdeka.com/peristiwa/wanita-ini-beberkan-perkenalan-dengan-wni-simpatisan-

isis-di-turki.html 
 

http://m.jatimtimes.com/baca/156016/20170727/163334/ada-4-pns-di-lumajang-diketahui-sebagai-anggota-hti/
http://m.jatimtimes.com/baca/156016/20170727/163334/ada-4-pns-di-lumajang-diketahui-sebagai-anggota-hti/
http://nasional.kompas.com/read/2017/07/19/10180761/hti-resmi-dibubarkan-pemerintah
http://news.liputan6.com/read/3146828/survei-23-persen-lebih-mahasiswa-pelajar-terdoktrin-radikalisme
http://news.liputan6.com/read/3146828/survei-23-persen-lebih-mahasiswa-pelajar-terdoktrin-radikalisme
http://www.allkhwan.net/
http://www.alsofwah.or.id/
http://www.assunnah.or.id/
http://www.eramuslim.com/
http://www.nu.or.id/post/read/27947/buletin-radikal-beredar-di-lumajang
http://www.syariahonline.com/
https://nasional.tempo.co/read/229078/selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-di-lumajang
https://nasional.tempo.co/read/229078/selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-di-lumajang
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20170512135522-12-214314/kepala-bin-hti-ingin-ganti-pancasila-jadi-khilafah
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20170512135522-12-214314/kepala-bin-hti-ingin-ganti-pancasila-jadi-khilafah
https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-daerah-jawa-timur
https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-daerah-jawa-timur
https://www.merdeka.com/peristiwa/wanita-ini-beberkan-perkenalan-dengan-wni-simpatisan-isis-di-turki.html
https://www.merdeka.com/peristiwa/wanita-ini-beberkan-perkenalan-dengan-wni-simpatisan-isis-di-turki.html

