IDEOLOGISASI IDENTITAS ASWAJA AN-NAHDLIYAH DI LP. MA’ARIF
NU LUMAJANG DALAM MENANGKAL GERAKAN ISLAM TRANSNASIONAL

Zainil Ghulam
Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia
Email: wanlam99(@gmail.com

Achmad Farid
Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia
Email: ac.faried@gmail.com

Abstrak: Artikel ini mengulas tentang upaya yang dilakukan oleh Lembaga
Pendidikan Ma’arif Nahdaltul Ulama (NU) Lumajang dalam membumikan
identitas Aswaja An-Nahdliyah. Secara khusus, penanaman identitas Aswaja An-
Nahdliyah dilakukan untuk menangkal gerakan Islam Transnasional yang sedang
marak terjadi di Lumajang terutama di lingkungan lembaga pendidikan Ma’arif
Nahdlatul Ulama. Penelitian ini menggunakan penelitian lapangan (field research)
dengan metode kualitatif. Penelitian dilakukan di lembaga pendidikan Ma’arif di
beberapa daerah di Lumajang. Kesimpulan penelitian ini menyebutkan bahwa
proses yang dilakukan oleh LP Ma’arif dan seluruh lembaga pendidikan di lokasi
penelitian memiliki iklim dan kebudayaan Nahdlatul Ulama itu sendiri. Selain itu,
amaliyah dan tradisi kegamaan Nahdlatul Ulama dijadikan sebagai kegiatan
rutinan. Antara lain tahlil, istighotsah, ziarah kubur dengan melibatkan
stakeholder lain baik dari unsur wali murid maupun masyarakat pada umumnya.
Selain kegiatan rutin, literasi tentang ke-NU-an juga dilakukan dengan menjadikan
majalah AULA PWNU Jawa Timur sebagai pedoman penerimaan berita dan
informasi terkini tentang NU.

Kata kunci: ideologisasi, aswaja an-Nahdliyah, Transnasional

Pendahuluan

Perlahan tapi pasti, perubahan nalar moderasi Islam di Indonesia ditengarai dalam
ancaman. Karena gerakan Islam transnasional membawa paham baru yang berbeda dengan akar
dan budaya bangsa Indonesia yang telah lama terbangun. Hasil survey survei Lembaga Studi
Center of Strategic and International Studies (CSIS) pada tahun 2012 tentang toleransi agama di
Indoonesia, menunjukkan bahwa toleransi beragama orang Indonesia tergolong rendah, kalaupun
masyarakat beragama siap hidup berdampingan dalam kehidupan sosial, namun ketika terkait
dengan pembangunan tempat ibadah, ada kecenderungan kelompok mayoritas tidak menyetujui.
Dari 2.213 responden di 23 propinsi Indonesia, 59,5 % responden tidak keberatan bertetangga
dengan orang yang beda agama, sedangkan 33,7 % memilih menolak tetangga yang beda agama.
Kemudian terkait dengan pembangunan tempat ibadah, 68,2 % responden memilih menolak
pembangunan tempat ibadah dari agama lain, hanya 22,1 % lainnya mengaku tidak keberatan.'

Keadaan ini banyak mendapat respon beragam, terutama oleh Nahdlatul Ulama yang ada
dan lahir jauh sebelum Indonesia merdeka. Bagi NU, Islam sebagai agama dan negara-bangsa
ibarat jiwa dan raga, keduanya membentuk satu entitas yaitu Islam Indonesia.” Terutama
Nahdlatul Ulama (NU), ia memiliki karakteristik yang berbeda yang mampu menggambarkan
adaptasi mereka dengan negara. Karakteristik itu adalah Aswaja yang di dalamnya mempunyai

! http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ti-becomes-mote-intoleransi-html, (14 Juni 2018)

?Ketjasama harian kompas dengan Pengurus pusat lembaga kajian dan pengembangan sumberdaya Manusia
(PP Lakpesdam) NU, Nasional-isme dan Isiam NU-Santara (Jakarta: PT. Kompas Media Nusantara, 2017), 67-68.
Dalam penjelasan lainnya, Islam sebagai ajaran kerohanian yang bersifat universal, sementara entitas kebangsaan
adalah realitas kehidupan yang bersifat lokal. Yang universal sebagai esensi, selalu membutuhkan yang lokal sebagai
media aktualisasi.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 177-200


http://www.thejakartapost.com/news/2012/06/06/ri-becomes-more-intoleransi-html

Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

nilai ideologi Islam moderat.” Bahkan dalam muktamar ke-33 Nahdlatul Ulama yang dihelat di
Jombang, Jawa Timur, 1-5 Agustus 2015 NU kembali menegaskan posisi Aswaja." Dalam
muktamar tersebut, terdapat hasil tentang khashaish Ahlus Sunnah Wal Jama’ah Al-Nahdliyah
yakni berupa karakter Aswaja An-Nahdliyah di tubuh NU itu sendiri.’

Belakangan, ‘keresahan’ akan diaspora gerakan transnasional juga dirasakan di Lumajang.
Setidaknya pernah kasus penyebaran selebaran gelap berfaham Wahabi pernah dijumpai,’
selebaran itu diedarkan ke rumah warga secara sembunyi-sembunyi, bahkan ditempelkan di
pohon-pohon. Selebaran itu berisi larangan untuk membaca “Bismillah”, Qunut serta Tahlil dan
juga ada buletin radikal yang tersebar di beberapa masjid dan kalangan pelajar. Dalam buletin
tersebut berisi pemahaman ayat Al-Qur’an yang dikupas tanpa ada upaya membumikannya dalam
konteks kehidupan sosial.” Dalam kasus lain, pernah ada simpatisan ISIS dari Lumajang bernama
Tiara, dia berangkat ke Suriah bersama saudara iparnya yaitu Ririn." Dan juga kasus penemuan
anggota PNS Lumajang yang diketahui sebagai anggota HTL.” Yang lebih parah, sekolah TK milik
warga di daerah Gedok Senduro, belakang sudah berubah menjadi TK golongan tertentu. '’
Berdasarkan preliminary research penulis yang bersifat observatif, nampaknya kegelisahan akan
munculnya gerakan ini ditangkap oleh PCNU Lumajang melalui berbagai upaya, termasuk
memperkuat fondasi ideologi dilingkungan NU, terutama di lembaga-lembaga pendidikan.' TP
Ma’arif sendiri, yang menjadi ujung tomak problem ini, memiliki agenda melakukan pemantapan
Aswaja secara massif di lembaga-lembaga pendidikan di bawahnya. Oleh karena itu, penelitian ini
menjadi sangat strategis untuk melihat bagaimana pola ideologisasi yang dilakukan oleh LP
Ma’arif terhadap lembaga pendidikan di bawahnya.

SHarian kompas dan PP Lakpesdam NU, Nasional-isme dan, 71-72 dalam pembicaraan M. Imdadun Rahmat
dalam acara silaturrahim anak bangsa yang diselenggarakan Forum generasi muda Nahdlatul Ulama (FGMNU)
cabang Sumenep (18/10/2008). Sayap kanan NU adalah Keislaman dan sayap kirinya adalah Pancasila.

“Harian kompas dan PP Lakpesdam NU, nasional-ismre dan, 59

SPengurus besar Nahdlatul Ulama, basil-hasil munktamar ke-33 Nabhdlatul Ulama, (Jakarta: Lembaga Ta2’lif wan Nasyr
PBNU, 2010), 172

“selebaran gelap tentang PKS berfaham Wahabi beredar di Lumajang” dalam
https://nasional.tempo.co/read /229078 /selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-di-lumajang
(diakses pada 28 April 2018) wilayah penyebaran ini meliputi kecamatan Klakah, Ranuyoso, Kedungjajang, dan
Randuagung.

7buletin radikal beredar di Lumajang” dalam http: .NU.OL.] buletin-radikal-beredar-di-
lumajang (diakses pada 28 April 2018)

8“Wanita ini  beberkan perkenalan dengan  WNI  simpatisan ISIS di  Turki”  dalam

(dlakses pada 28 April 2018) dalam penjelasan lain, Direktur Pencegahan Badan Nasional Penanggulangan Terorisme
(BNPT), Brigjen Hamli mengatakan, bahwa ISIS sudah masuk di 16 daerah di Jawa Timur termasuk Lumajang.

timur (diakses pada 28 April 2018)
9ada empat PNS di Lumajang diketahui sebagai anggota HTT” dalam
http://m jatimtimes.com/baca/156016/20170727/163334 /ada-4-pns-di-lumajang-diketahui-sebagai-anggota-hti

(diakses pada 28 April 2018) pernyataan kepala badan Kesbangpol Lumajang Ir. Suyanto (27/07/2017) bahwa ke
empat anggota tersebut masih aktif jadi PNS dan salahsatu dari mereka jadi pengurus aktif dalam organisasi HTT di
Lumajang,

10 Pernyataan Sekretaris PCNU Lumajang dalam sambutan kegiatan Lakpesdam NU Lumajang, Media dan Upaya
Melawan Propaganda, 12 Juni 2018. Bandingkan dengan pernyataan Ahmad Gaus AF. Ia melakukan penelitian
tentang cara-cara menggandeng, mengkampenyekan ideologi radikal, dan mengajarkan secara sistematis dengan
menopang pada kurikulum PAT yang diajarkan di sekolah, merupakan salah satu strategi yang dikembangkan dan
dijalankan oleh kelompok-kelompok tersebut. Hal ini ditunjukkan dengan keberadaan guru-guru agama yang ada di
empat daerah penelitiannya, kebanyakan bergabung dengan komunitas organisasi tersebut. Oleh karena itulah, demi
sebuh cita-cita menjaga kedaulatan dia merekomendasikan kepada Kepala Sekolah agar lebih selektif dalam memilih
guru Pendidikan Agama Islam di wilayahnya. Lihat Akhmad Gaus AF, “Pemetaan Problem Radikalisme di SMU
Negeri di 4 Daerah”, dalam Jurnal Ma'arif Institute, Vol. 8, No 1, Juli 2013, 174

11 Pernyataan ketua PCNU Lumajang (KH. Nur Sjahid) dalam sambutannya di acara pelantikan PMII Komisariat
Syarifuddin di gedung NU Lumajang pada tanggal 07 April 2018

178 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


https://nasional.tempo.co/read/229078/selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-di-lumajang
http://www.nu.or.id/post/read/27947/buletin-radikal-beredar-di-lumajang
http://www.nu.or.id/post/read/27947/buletin-radikal-beredar-di-lumajang
https://www.merdeka.com/peristiwa/wanita-ini-beberkan-perkenalan-dengan-wni-simpatisan-isis-di-turki.html
https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-daerah-jawa-timur
https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-daerah-jawa-timur
http://m.jatimtimes.com/baca/156016/20170727/163334/ada-4-pns-di-lumajang-diketahui-sebagai-anggota-hti/

Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

Pengertian dan Historiografi Aswaja al-Nahdliyah

Dinamika pemikiran dan sejarah peradaban Islam tidak pernah statis. Dari zaman ke zaman
percaturan corak pemahaman terus berkembang menyesuaikan diri dengan kebutuhan
masyarakat, termasuk di dalamnya bagaimana pemahaman teologis. Dalam konteks sejarah, pasca
wafatnya Nabi Muhammad SAW, perbedaan pandangan tentang Islam yang benar muncul sangat
beragam. Ada yang berasal dari kerangka berfikir dan corak politis. Ada pula yang beragumentasi
pemahaman tersebut berakar dari pemahaman yang paling benar. Ada pula yang menyengaja
keluar dari pemahaman umum, untuk membentuk pemahaman baru karena tidak sepaham.

Term Aswaja merupakan postulat dari ungkapan Rasulullah SAW.,“Ma> ana ‘alaihi wa
asha>bi”."” Berarti, golongan aswaja adalah golongan yang mengikuti ajaran Islam sebagaimana
diajarkan dan diamalkan Rasulullah beserta sahabatnya. Aswaja (Ahlussunah wa al-jama’ah)
adalah satu di antara banyak aliran dan sekte yang bermuculan dalam tubuh Islam. Di antara
semua aliran, kiranya aswajalah yang punya banyak pengikut, bahkan paling banyak di antara
semua sekte. Hingga dapat dikatakan, Aswaja memegang peran sentral dalam perkembangan
pemikiran kelslaman.

Aswaja tidak muncul dari ruang hampa. Ada banyak hal yang mempengaruhi proses
kelahirannya dari rahim sejarah. Di antaranya yang cukup populer adalah tingginya suhu
konstelasi politik yang terjadi pada masa pasca Nabi wafat . Kematian Utsman bin Affan, khalifah
ke-3, menyulut berbagai reaksi. Utamanya, karena ia terbunuh, tidak dalam peperangan. Hal ini
memantik semangat banyak kalangan untuk menuntut Imam Ali, pengganti Utsman untuk
bertanggung jawab. Terlebih, sang pembunuh, yang ternyata masih berhubungan darah dengan
Ali, tidak segera mendapat hukuman setimpal.

Muawiyah bin Abu Sofyan, Aisyah, dan Abdulah bin Thalhah, serta Amr bin Ash adalah
beberapa di antara sekian banyak sahabat yang getol menuntut Ali. Bahkan, semuanya harus
menghadapi Ali dalam sejumlah peperangan yang kesemuanya dimenangkan pihak Ali."”” Dan
yang paling mengejutkan, adalah strategi Amr bin Ash dalam perang Shiffin di tepi sungai Eufrat,
akhir tahun 39 H, dengan mengangkat mushaf di atas tombak. Tindakan ini dilakukan setelah
pasukan Amr dan Muawiyah terdesak. Tujuannya, hendak mengembalikan segala perselisihan
kepada hukum Allah. Dan Ali setuju, meski banyak pengikutnya yang tidak puas.

Akhirnya, fahkim (arbritase) di Daumatul Jandal, sebuah desa di tepi Laut Merah beberapa
puluh km utara Makkah, menjadi akar perpecahan pendukung Ali menjadi Khawarij dan Syi’ah.
Kian lengkaplah perseteruan yang terjadi antara kelompok Ali, kelompok Khawarij, kelompok
Muawiyah, dan sisa-sisa pengikut Aisyah dan Abdullah ibn Thalhah.'"* Ternyata, perseteruan
politik ini membawa efek yang cukup besar dalam ajaran Islam. Hal ini terjadi tatkala banyak
kalangan menunggangi teks-teks untuk kepentingan politis. Celakanya, kepentingan ini begitu
jelas terbaca oleh publik, terlebih masa Yazid bin Muawiyah.

Pemakaian Ahlus sunnah wal jama’ah sebagai sebutan bagi kelompok keagamaan justru
diketahui lebih belakangan, sewaktu Az-Zabidi menyebutkan dalam [tha>f Sa>datul Muttagi>n,
jika disebutkan ahlussunnah, maka yang dimaksud adalah pengikut Al-Asy’ari dan Al-Maturidi.
Dari aliran ahlussunnah waljamaah atau disebut aliran sunni dibidang teologi kemudian juga
berkembang dalam bidang lain yang menjadi ciri khas aliran ini, baik dibidang figh dan tasawuf.
sehingga menjadi istilah, jika disebut akidah sunni (ahlussunnah waljamaah) yang dimaksud adalah
pengikut Asy’aryah dan Maturidyah. Atau Figh Sunni, yaitu pengikut madzhab yang empat (
Hanafi, Maliki, Syafi“l dan Hanbali). Yang menggunakan rujukan alqur’an, al-hadits, ijma’ dan
giyas. Atau juga Tasawuf Sunni, yang dimaksud adalah pengikut metode tasawuf Abu Qashim
Abdul Karim al-Qusyairi, Imam Al-Hawi, Imam Al-Ghazali dan Imam Junaid al-Baghdadi. Yang
memadukan antara syari’at, hakikat dan makrifat."

12 Said Aqil Siradj, “Kontroversi Aswaja: Anla Perdebatan dan Reinterpretasi” (Yogyakarta: LIS, 2004)182.
13 Harun Nasution, Teologi Islam; Aliran-Aliran, Sejarah Analisa Perbandingan, (Jakarta: Ul Pres, 2008), 65.
14 Ibid, 78
15 Ihbid.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 179

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

a. Agidah

Dimensi tauhid atau yang lebih dikenal dengan sebutan agidah Ahlussunnah wal Jama’ah

terbagi atas beberapa bagian yang terkandung dalam arka>n al-i>ma>n (rukun-rukun).
Terminologi iman adalah membenarkan dengan hati, mengucapkan dengan lisan dan
mengamalkan melalui anggota badan. Rukun iman dalam pahama aqidah ab/ al-sunnah wa al-
Jama>'ah dapat diimplementasikan dalam wujud iman kepada Allah, malaikat, kitab (al-
Qur’an), rasul, hari akhir (kiamat), qada’ dan qadar. '°

D

2)

3)

4

5)

6)

Keimanan kepada Allah berarti percaya dengan seutuhnya kepadaNya. Dengan
mempercayai 20 sifat yang menjadi sifat dalam dzat-Nya, yaitu: Wuu>d (Maha Ada), Qidam
(Dahulu), Baga> (Kekal), Mukhalafah i al-hawa>disti (Berbeda dengan yang lain),
Qiya>mubn bi nafsihi> (Berdiri sendiri), Wabda>niyah (Satu), Qudrat (Kuasa), Ira>dah
(Berkehendak), T/mn (Mengetahui), Hayah (Hidup), Sama>’ (Mendengar), Bashar (Melihat),
Kala>m (Betbicara), Qa>diran (Maha Kuasa), Muri>dan (Maha Menentukan), ‘A>/iman
(Maha Mengetahui), Hayyan (Maha Hidup), Sami’an (Maha Mendengar), Bashi>ran (Maha
Melihat) dan Mutakalliman (Maha Berfirman)'’

Keimanan kepada malaikat berarti percaya terhadap adanya suatu makhluk halus yang
diciptakan  oleh Allah SWT dari cahaya, mereka tercipta sangat taat kepada Allah,
jumlahnya pun sangat banyak akan tetapi menurut Ahlussunnah wal Jama’ah malaikat yang
wajib diketahui jumlahnya hanya 10, yaitu: malaikat Jibril, Mikail, Israfil, ‘Izrail, Mungkar,
Nakir, Raqib, Atid, Malik, dan Ridlwan. Mereka mempunyai tugas masing-masing yang
tidak pernah mereka langgar sedikitpun. Sebagai konsekuensi terhadap keyakinan adanya
makhluk halus yang bernama malaikat tersebut, umat Islam pun harus mempercayai adanya
makhluk halus lain yang bernama jin, setan atau iblis."®

Keimanan kepada kitab-kitab suci berarti umat Islam aliran Ahlussunnah wal Jama’ah
mempercayai adanya kitab yang diturunkan oleh Allah kepada para rasul-Nya untuk
kemudian disampaikan kepada umat manusia. Menurut Ahlussunnah wal Jama’ah kitab-kitab
yang wajib dipercayai ada empat yakni kitab Taurat yang diturunkan kepada Nabi Musa,
kitab Zabur yang diturunkan kepada Nabi Daud, kitab Injil yang diturunkan kepada Nabi
Isa dan kitab Al-Qur’an yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW."

Keimanan kepada rasul-rasul Allah adalah keimanan yang harus di miliki oleh umat Islam.
Ahlussunnah wal Jama’ah terhadap manusia pilihan Allah (rasul) yang ditugasi untuk
membimbing umat manusia kejalan yang benar dan memberikan petunjuk serta menyebarkan
ajaran agama Allah. Para Nabi yang wajib diketahui oleh umat Islam Ahlussunnah wal
Jama’ah berjumlah 25 Nabi.”

Keimanan kepada hari akhir adalah keimanan yang mengakui adanya batas akhir kehidupan
di dunia yang kemudian disebut hari kiamat. Hari kiamat pasti terjadi hanya saja waktunya
tidak ada yang tahu selain Allah. Pada hari kiamat ini manusia dan seluruh alam akan
mengalami pemusnahan total secara jasad dan raga yang kemudian hanya tinggal rohnya
saja dan akan kembali kepada dzat yang menciptakan yakni Allah.”'

Keimanan kepada Qada’ dan Qadar adalah keimanan yang harus dimiliki seorang muslim
Ahlussunnah wal Jama’ah tentang adanya kepastian dan ketentuan dari Allah. Dengan kata
lain segala apa yang terjadi di dunia ini adalah atas kehendak dan ketentuan dari Allah
sebagai dzat yang menciptakan, sedangkan manusia menjalani saja. Dengan kata lain bahwa

180 |

16 Muhammad bin Abdul Wahab, “Epistenologi Tanbid”. (Yogyakarta: Rajawali Press, 2008), 20.
7 Abdul Aziz, "Konsepsi Ahlussunnah Wal Jamaah” (Y ogyakarta: Mutiara Ilmua, 2009), 29.

18 Yusuf M. Shadiq, “Agidah Menurut Empat Madhab”, (Y ogyakarta: Teras, 2010), 37.

19 Tbid, 38

20 Tbid.

21 Tbid, 39

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

segala sesuatunya Tuhan yang menentukan dan manusia hanya berusaha serta
mensinergikan dengan ketentuan tersebut.”

b. Figih

C.

Dalam bidang syari’ah Ahlussunnah wal Jama’ah menetapkan 4 (empat) sumber yang bisa
dijadikan rujukan bagi pemahaman keagamaannya, yaitu al-Qur’an, Sunnah Nabi, Ijma’
(kesepakatan Ulama), dan Qiyas, dari keempat sumber yang ada, al-Qur’an yang telah dijadikan
sebagai sumber utama. Ini artinya bahwa apabila terdapat masalah kehidupan yang mereka
hadapi, terlebih dahulu harus dikembalikan kepada al-Qur’an sebagai pemecahannya.

Apabila masalah tersebut terdapat pemecahannya dalam al-Qur’an, maka selesailah sudah
permasalahan tersebut, akan tetapi apabila masalah tersebut tidak ditemukan dalam al-Qur’an,
maka hendaklah mencari pemecahannya dalam suunah Nabi SAW. Apabila masalah tersebut
ada dalam sunnah Nabi SAW, maka selesailah masalah tersebut. Dan apabila masalah itu tidak
ada pemecahannya dalam sunnah Nabi, maka hendaklah mencari di dalam ijma’ para ah/ al-hal
wa al-‘agd di kalangan para ulama terdahulu.

Apabila  masalah tersebut ada pemecahannya dalam ijma’, maka terjawablah
permasalahannya tersebut, akan tetapi jika masalah tersebut tidak bisa diselesaikan secara ijma’,
maka barulah menggunakan akal untuk melakukan ijtthad dengan menggqiyaskan hal-hal yang
belum diketahui status hukumnya kepada hal-hal yang sudah diketahui status hukumnya.
Adapun pokok ajaran Ahlussunnah wal Jama’ah dalam dimensi syari’ah mencakup dua bagian,
yakni tentang ‘ubudiyah (yang mengatur tentang hukum Islam) dan mwu‘a>malah (yang mengatur
tentang hubungan manusia dengan benda).

Tasawuf

Aspek tasawuf adalah aspek yang berkaitan upaya mendekatkan diri kepada Allah SWT,
memantapkan keimanan, mengkhusu’kan ibadah dan memperbaiki akhlak.” Pada dasarnya
ajaran tasawuf merupakan bimbingan jiwa agar menjadi suci, selalu tertambat kepada Allah dan
terjauhkan dari pengaruh selain Allah. Jadi tujuan tasawuf adalah mencoba sedekat mungkin
kepada Allah SWT dengan melalui proses yang ada dalam aturan tasawuf.

Jalan untuk mencapai proses tersebut sangatlah panjang, yang disebut dengan al-

maqamat. Adapun macam-macam darti al-magamat itu sendiri yaitu:

1) Maqgam taubat, yaitu meninggalkan dan tidak mengulangi lagi suatu perbuatan dosa yang
pernah dilakukan, demi menjunjung tinggi ajaranajaran Allah dan menghindari murkanya.

2) Maqam Wara>’, yaitu menahan diri untuk tidak melakukan sesuatu guna menjungjung
tinggi perintah Allah atau meninggalkan sesuatu yang bersifat subhat.

3) Magam Zuhud, yaitu lepasnya pandangan kedunian atau usaha memperolehnya dari orang
yang sebetulnya mampu memperolehnya.

4) Maqgam Sabar, yaitu ketabahan karena dorongan agama dalam menghadapi atau melawan
hawa nafsu.

5) Maqam Fagi>r, yaitu perasaan tenang dan tabah di kala miskin harta dan mengutamakan
kepentingan orang lain di kala kaya.

6) Maqgam Khauf, yaitu rasa ketakutan dalam menghadapi siksa dan azab Allah.

7) Maqgam Rgja>’, yaitu rasa gembira karena mengetahui adanya kemurahan dzat yang Maha

Kuasa.

8) Maqgam Tawakal, yaitu pasrah dan bergantung kepada Allah dalam kondisi apapun.
9) Magam Ridha, yaitu sikap tenang dan tabah tatkala menerima musibah sebagaimana di
saat menerima nikmat.**

Prinsip dasar dari aspek tasawuf adalah adanya keseimbangan kepentingan ukhrawi dan
selalu mendekatkan diri kepada Allah, dengan jalan spiritual yang bertujuan untuk memperoleh
hakekat dan kesempurnaan hidup manusia. Akan tetapi tidak boleh meninggalkan garis-garis

22 Ibid.
2Hambka, Tasawuf Perkembangan dan Pemeriksaannya (Jakarta: Mizan, 1998). 94
24 Zainuti, Dialektika Tasawuf Lintas Aliran, (Yogyakarta: Teras, 2009), 30.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 181

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

syariat yang telah ditetapkan oleh Allah dalam al-Qur’an dan as-Sunnah. Jalan sufi yang telah
dicontohkan oleh Nabi Muhammad dan para pewarisnya adalah jalan yang tetap serta teguh
memegang perintah-perintah Allah. Karena itu umat Islam tidak dapat menerima jalan sufi
yang melepaskan diri dari kewajiban syariat, seperti perilaku tasawuf yang dilakukan oleh al-
Hallaj (a/-Huln>1) dengan pernyataannya ‘“ana al-Haq”, Ibnu Araby (al-Ittiha>d / manunggaling
kawula gusti).

Terlepas dari beberapa definisi di atas, dikalangan warga NU sendiri terdapat beberapa
definisi tentang Aswaja KH. Hasyim Asy’ari, merupakan Rais Akbar Nahdlatul Ulama’. Beliau
memberikan tashawur (gambaran) tentang ahlussunnah waljamaah sebagaimana ditegaskan dalam
alqanun al-asasi, bahwa faham ahlussunnah waljamaah versi Nahdlatul Ulama’ yaitu mengikuti
Abu Hasan al-asy’ari dan Abu Manshur al-Maturidi secara teologis, mengikuti salah satu empat
madzhab figh (Hanafi, Maliki, Syaf’i dan Hanbali) secara fighiyah, dan bertashawuf sebagaimana
yang difahami oleh Imam al-Ghazali atau Imam Junaid al-Baghdadi.”

Penjelasan KH. Hasyim Asy’ari tentang ahlussunnah waljamaah versi Nahdlatul Ulama’
dapat difahami, perfama Penjelasan aswaja KH Hasyim Asy’ari, jangan dilihat dari pandangan 7z ’7f
menurut ilmu Manthiq yang harus ja>mi’ wa ma>ni’ (pel> &) tapi itu merupakan juga gambaran
(Us—=5) yang akan lebih mudah kepada masyarakat untuk bisa mendaptkan pembenaran dan
pemahaman secara jelas (~—=3 & ).(Karena secara definitif tentang ahlussunnah waljamaah para
ulama berbeda secara redaksional tapi muaranya sama yaitu wa> ana alahi wa asha>bi>.

Kedna, penjelasan aswaja versi KH. Hasyim Asy’ari, merupakan implimentasi dari sejarah
berdirinya kelompok ahlussunnah waljamaah sejak masa pemerintahan Abbasiyah yang kemudian
terakumulasi menjadi firqah yang berteologi Asy’ariyah dan Maturidiyah, berfigh madzhab yang
empat dan bertashuwf al-Ghazali dan Junai al-Baghdadi. Ketgs, merupakan “Perlawanan”
terhadap gerakan wahabiyah®™ (islam modernis) di Indonesia waktu itu yang mengumandangkan
konsep kembali kepada al-quran dan as-sunnah, dalam arti anti madzhab, anti taqlid, dan anti
TBC. (tahayyul, bid’ah dan khurafaat). Sehingga dari penjelasan aswaja versi NU dapat difahami
bahwa untuk memahami al-Qur’an dan As-sunnah perlu penafsiran para Ulama yang memang
ahlinya. Karena sedikit sekali kaum muslimin mampu berijtihad, bahkan kebanyakan mereka itu
H. Hasyim Asy’ari merumuskan kitab Qanun Asasi (prinsip dasar), kemudian mugqallid atau
muttabi’ baik mengakui atau tidak.”® Oleh karena itu maka K.H. Hasyim Asy’ari merumuskan kitab
Qanun Asasi (prinsip dasar), dan juga kitab I’tiqad Ahlussunnah wal Jamaah. Kedua kitab
tersebut, kemudian diejawantahkan dalam Khittah NU, yang dijadikan dasar dan rujukan sebagai
warga NU dalam berpikir dan bertindak dalam bidang sosial, keagamaan dan politik.

Khusus untuk membentengi keyakinan warga NU agar tidak terkontaminasi oleh paham-
paham sesat yang dikampanyekan oleh kalangan modernis, KH Hasyim Asy'ari menulis kitab
Risa>lah Ablussunah wal Jama> ah yang secara khusus menjelaskan soal bid’ah dan sunah. Sikap
lentur NU sebagai titik pertemuan pemahaman akidah, fikih, dan tasawuf versi ahlusunah
waljamaah telah berhasil memproduksi pemikiran keagamaan yang fleksibel, mapan, dan mudah
diamalkan pengikutnya.”” Dalam perkembangannya kemudian para Ulama’ NU di Indonesia
menganggap bahwa Aswaja yang diajarkan oleh KH Hasyim Asy’ari sebagai upaya pembakuan
atau menginstitusikan prinsip-prinsip fawassuth (moderat), tasha>mmub (toleran) dan ‘tawa>zun
(seimbang) serta fz'a<du/ (Keadilan). Prinsip-prinsip tersebut merupakan landasan dasar dalam
mengimplimentasikan Aswaja.

2 Hasyim Asy’ati, ALQanun Al-Asasi; Risalah Ablus Sunnabh Wal Jama’ah, terjemah oleh Zainul Hakim,
(Jember: Darus Sholah, 2000),16.

26 Marwan Ja“far, Ablussunnah Wal Jama'ab; Telaah Historis dan Kontekstual (Yogyakarta: LKiIS, 2010), Cet.
Pertama, 81.

?7Said Aqil Siraj dalam Muhammad Idrus Ramli, Pengantar Sejarah Ablussunah Wal Jama’ah (Jakarta: Khalista,
2011), 26
182 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

Seiring dengan derasnya perkembangan ilmu pengetahuan dalam berbagai bidang menuntut
kita agar terus memacu diri mengkaji Ahlussunah Wal Jama’ah dari berbagai aspeknya, agar warga
Nahdliyin dapat memahami dan memperdalam, menghayati dan mengejawantahkan arisan ulama
al-salaf al-sa>/lih yang berserakan dalam tumpukan kxfub al-turast. Nahdlatul Ulama’ dalam
menjalankan paham ahlusunah waljamaah pada dasarnya menganut lima prinsip. Yakni, ar
Tawa>zun (keseimbangan), at-Tasa>mub (toleran), at-Tawasuth (moderat), at-Ta'a>dul (patuh
pada hukum), dan amar makruf nahi mungkar. Dalam masalah sikap toleran pernah dicontohkan
oleh pendiri NU KH Hasyim Asy'ari saat muncul perdebatan tentang perlunya negara Islam atau
tidak di Indonesia. Kakek mantan Presiden Abdurrahman Wahid itu mengatakan, selama umat
Islam diakui keberadaan dan peribadatannya, negara Islam atau bukan, tidak menjadi soal. Sebab,
negara Islam bukan persoalan final dan masih menjadi perdebatan.”

Lain dengan kebanyakan para Ulama’ NU di Indonesia yang menganggap Aswaja sebagai
upaya pembakuan atau menginstitusikan prinsip-prinsip tawasuth (moderat), fasa>mub (toleran)
dan fawa>zun (seimbang) serta ‘a'a>du/ (Keadilan). Maka Said Aqil Shiroj dalam
mereformulasikan Aswaja adalah sebagai metode berfikir (manbaj al-fikr) keagamaan yang
mencakup semua aspek kehidupan manusia yang berdasarkan atas dasar moderasi, menjaga
keseimbangan dan toleransi, tidak lain dan tidak bukan adalah dalam rangka memberikan warna
baru terhadap cetak biru (blue print) yang sudah mulai tidak menarik lagi dihadapan dunia modern.

Hal yang mendasari imunitas (daya tahan) keberadaan paham Ahlus sunnah wal jama’ah
adalah sebagaimana dikutip oleh Said Agqil Siradj, bahwa Ahlus sunnah wal jama’ah adalah:

lebatie 53 Loadl 558 o daidall cpall S et dal delaadls Al Jal

gl g Ll 5 ¢y 5 5 s i) (il e o
“Orang-orang yang memiliki metode berfikir keagamaan yang mencakup
semua aspek kehidupan yang berlandaskan atas dasar-dasar moderasi, menjaga

keseimbangan, keadilan dan toleransi”.”

Prinsip dasar yang menjadi ciri khas paham Ahlus sunnah wal jama’ah adalah tawassuth,
tawazzun, ta’adul, dan tasamuh; moderat, seimbang dan netral, serta toleran. Sikap pertengahan
seperti inilah yang dinilai paling selamat, selain bahwa Allah telah menjelaskan bahwa umat Nabi
Muhammad adalah ummat wasath, umat pertengahan yang adil (QS. Al-Baqarah: 143). Harus
diakui bahwa pandangan Said Aqil Siradj tentang Aswaja yang dijadikan sebagai manhaj al fikr
memang banyak mendapatkan tentangan dari berbagai pihak meskipun juga tidak sedikit yg
memberikan apresiasi. Apalagi sejak kyai Said mengeluarkan karyanya yang berjudul
“Ahlussunnah wal Jama’ah: Sebuah Kritik Historis”.

Meskipun banyak sekali yang menentang pemikiran Said Aqil Siradj dalam memahami
Aswaja dalam konteks saat ini, akan tetapi harus diakui bahwa paradigma yang digunakan Said
Aqil Siradj dalam menafsiri Aswaja patut untuk dihormati. Karena yang dilakukan merupakan
wujud tafsir dalam memahami Aswaja di era Globalisasi. Selain itu salah satu karakter Aswaja
adalah selalu bisa beradaptasi dengan situasi dan kondisi, oleh karena itu Aswaja tidaklah jumud,
tidak kaku, tidak eksklusif, dan juga tidak elitis, apa lagi ekstrim. Sebaliknya Aswaja bisa
berkembang dan sekaligus dimungkinkan bisa mendobrak kemapanan yang sudah kondusif.
Tentunya perubahan tersebut harus tetap mengacu pada paradigma dan prinsip al-sha>/lih wa al-
abslah.

Karena implementasi dari qaidah al-muba>fadbah ala> al-ga>di>m al-sha>lib wa al-akbdzu bi
aljadi>d al-aslah adalah menyamakan langkah sesuai dengan kondisi yang berkembang pada masa
kini dan masa yang akan datang.” Yakni pemekaran relevansi implementatif pemikiran dan

28 Marwan Ja“far, Ablussunnah Wal Jama’ab; Telaah Historis dan Kontekstual (Surabaya: Khalista, 2008), 81
2 Said Aqil Siradj dalam Muhammad Idrus Ramli, Pengantar Sejarah Ablussunah Wal Jamaah (Surabaya:
Khalista, 2011), 78.
30 Said Aqil Siradj, Ablussunnalh wal Jama’'ah; Sebuah Kritik Historis (Jakarta: Pustaka Cendikia Muda, 2008),
9.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 183

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

gerakan kongkrit ke dalam semua sektor dan bidang kehidupan baik, aqidah, syariah, akhlaq,

sosial budaya, ekonomi, politik, pendidikan dan lain sebagainya. Semua itu dilakukan sebagaim

wujud dari upaya untuk senantiasa melaksanakan ajaran Islam dengan sungguh-sungguh.

Adalah sosok KH. Said Agil Siradj yang telah berhasil melakukan kontekstualisasi nalar
Aswaja al-Nahdliyah. Menurutnya, Ahlussunnah Waljamaah adalah orang-orang yang memiliki
metode berfikir keagamaan yang mencakup semua aspek kehidupan yang berlandaskan atas dasar-
dasar moderasi, menjaga keseimbangan, dan toleransi. Baginya Ahlussunnah Waljamaah harus
diletakkan secara proporsional, yakni Ahlussunnah Waljamaah bukan sebagai mazhab, melainkan
sebuah manbhaj al-fikr (pendekatan berpikir tertentu) yang digariskan oleh sahabat dan para
muridnya, yaitu generasi tabi’in yang memiliki intelektualitas tinggi dan relatif netral dalam
menyikapi situasi politik ketika itu. Namun harus diakui bahwa kelahiran Ahlussunnah Waljamaah
sebagai manhaj al-fikr tidak terlepas dari pengaruh tuntutan realitas sosio-kultural dan sosio-
politik yang melingkupinya.”

Dalam merespon berbagai persoalan baik yang berkenaan dengan persoalan keagamaan
maupun kemasyarakatan, Nahdlatul ‘Ulama memiliki manhaj Ahlusunnah wal Jama’ah yang
dijadikan sebagai landasan berpikir Nahdlatul ‘Ulama (Fikrah Nabdliyah). Adapun ciri-ciri dari
Fikrah Nahdliyah antara lain:

a. Fikrah Tawassuthiyah (pola pikir moderat), artinya Nahdlatul ‘Ulama senantiasa bersikap
tawa>zun (seimbang) dan 7%da>/ (moderat) dalam menyikapi berbagai persoalan.

b. Fikrah Tasa>mubiyyah (pola pikir toleran), artinya Nahdlatul ‘Ulama dapat hidup
berdampingan secara damai dengan berbagai pihak lain walaupun aqidah, cara pikir, dan
budayanya berbeda.

C. Fikrab Ishla>hiyyah (pola pikir reformatif), artinya Nahdlatul ‘Ulama selalu mengupayakan
perbaikan menuju kea rah yang lebih baik (al-ishla>h ila> ma> huwa al-ashlab).

d. Fikrah Tathawwuriyah (pola pikir dinamis), artinya Nahdlatul ‘Ulama senantiasa melakukan
kontekstualisasi dalam merespon berbagai persoalan.

€. Fikrah Manbhajiyah (pola pikir metodologis), artinya Nahdlatul ‘Ulama senantiasa
menggunakan kerangka berpikir yang mengacu kepada manhaj yang telah ditetapkan oleh
Nahdlatul ‘Ulama.

Pesantren dan Pendidikan Islam: Mengokohkan kembali Nasionalisme Religius

Jika di atas penulis lebih condong membahas bagaimana Muhammadiyah menanggapi
gerakan-gerakan transnasionalisme, maka di bagian ini penulis ingin mengungkapkan bagaimana
semestinya kondisi lembaga pendidikan dan peranannya dalam membangun masyarakat yang
moderat, inklusif, toleran, dan multikultural. Pesantren merupakan institusi pendidikan yang
berperan secara intensif dalam penyebaran Islam di Nusantara khususnya di pulau Jawa, bahkan
menjadi media utama gerakan Islam dalam pembinaan moral bangsa Indonesia.” Karakter
pesantren yang akomodatif terhadap pola kehidupan masyarakat setempat dalam melakukan
transformasi sosio-kultural, bahkan format pendidikan pesantren dipandang sebagai islamisasi
lembaga pendidikan yang telah ada sejak masa Hindu-Budha,” karena ada kemiripan antara
pesantren dengan tradisi yang ada pada padepokan dalam tradisi Hindu-Budha; yaitu konsentrasi
pendidikannya pada pembelajaran agama, gurunya tidak digaji, adanya penghormatan yang besar
terhadap guru, dan letaknya yang berada di luar perkotaan.” Posisi pesantren yang dipandang
sebagai kelanjutan dari lembaga pendidikan Jawa kuno yang bernama pawiyatan, di mana Ki Ajar
sebagai pengajar dan Cantrik sebagai murid tinggal dalam satu komplek dan di sanalah terjadi

31 Achmad Siddiq, Khittah Nabdliyyah, (Surabaya, Khalista, Cet. 3, 2005), 30.

32 Arif, Pendidikan Islam,165. Lihat juga Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren.. 62

3 Madjid, Pendidikan Pesantren, 3.

3 Karel A. Stenbrink, Pesantren Madrasah Sekolah: Pendidikan Islam dalam Kurun Modern, (Jakarta: LP3ES,
1994), 20-21.
184 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

proses belajar rnengajar?’s, maka sangat beralasan bila pendidikan pesantren dipandang sebaga
institusi yang menjadi salah satu kekuatan dalam mempercepat penyebaran Islam di Indonesia
secara damai.

Ada tiga karakter utama budaya pesantren yang lebih mendekati ideologi perdamaian.
Pertama, Modeling. Karakter ini dalam terma keislaman dapat diidentikkan dengan uswab h}asanab,
dimana proses transformasi nilai tidak hanya menggunakan bahasa lisan melainkan melalui
percontohan dalam bentuk tingkah laku. Para santri dan masyarakat melakukan proses identifikasi
diri pada Kyai yang dijadikan tokoh dan panutan dalam berprilaku. Pola modeling dalam
pendidikan pesantren ini, mendapat tempat di masyarakat Jawa karena ada kesesuaian dengan
sistem nilai Jawa yang telah lama mengakar dalam budaya Jawa; yaitu paternalism dan patron-client
relation.”’

Kedua, Cultural maintenance. Pendidikan pesantren menggambarkan adanya kontinuitas
budaya, tanpa melakukan perombakan fondamental terhadap budaya lokal tapi tetap bersandar
pada ajaran dasar Islam. Para Kyai menjadi agent of social change lebih menggunakan pendekatan
kultural, bukan politik struktural apalagi tindakan arogansi dan kekerasan. Apa yang dilakukan
para Kyai melalui pendidikan pesantren bukan intervensi budaya melainkan perembesan budaya
atau akulturasi.”” Pesantren yang menjadi pusat proses dialogis antara tradisi lokal dan ajaran
Islam, melalui proses akulturasi, asimilasi, dan adaptasi tradisi lokal yang animis dan nilai-nilai
Islam, telah menghasilkan tradisi baru Islam Indonesia yang selalu membawa sikap harmonis
dalam strategi pendidikan dan pengembangannya.”® Karakter kedua ini, tercermin pula dalam
penggunaan refernsi utama pendidikan pesantren, yang tetap mempertahankan karya klasik atau
yang disebut dengan Kitab Kuning. Penggunaan Kitab Kuning dalam pendidikan pesantren yang
ditransmisikan dari generasi ke genarasi, menunjukkan adanya upaya pendidikan pesantren untuk
melestarikan warisan budaya Islam periode awal dan pertengahan.”

Ketiga, Budaya Keilmuan Yang Tinggi. Menuntut ilmu di pesantren tidak dikenal batasan
umur, dan batasan waktu. Tidak jarang seseorang yang sudah beranak cucu, masih belajar di
Pesantren terutama dalam kegiatan pengajian Ramad{an atau yang dikenal dengan istilah
pengajian kilatan. Dalam tradisi pesantren juga dikenal santri kelana, yaitu santri yang melakukan
rih}lah dalam pencarian ilmu dari satu pesantren ke pesantren lainnya, bahkan tidak sedikit dari
komunitas pesantren yang melakukan 7 }/zh dalam pencarian ilmu sampai ke luar negeri.*

Dalam prespektif kebangsaan, Pesantren hadir sebagai pusat pendidikan kebangsaan,
dengan mendidik santri dan anak bangsa lainnya mandiri tidak hanya dalam ekonomi dan politik,
melainkan mandiri juga dalam bidang kebudayaan dan pengetahuan. Pesantren mengembangkan
pendidikan kebangsaan melalui pembiasaan hidup dalam kebersamaan baik dalam asrama,
maupun di luar asrama dengan anak-anak bangsa tanpa memperhatikan latar suku, bahasa,
bahkan agamanya. Mereka dididik untuk saling berinteraksi secara harmonis di antara berbagai
komunitas bangsa yang heterogin. Dan apabila ada perselisihan, mereka diminta berdamai dengan
mediasi para Ulama pesantren.”

Dari pesantren, para pegiat pergerakan belajar tentang non kooperatif, menolak kerjasama
dengan Belanda. Sikap pesantren untuk menjadi dirinya sendiri, kesediaan untuk hidup bersahaja
dalam kesederhanaanya, pembiayaan pendidikan dibangun di atas kekuatan sumber daya alam
yang ada disekitarnya, dari hasil pertanian, perkebunan dan peternakan, tidak memandang penting

% Haidar Putra Daulay, S¢jarah Pertumbuban, 21.
36 Abdurrahman Mas ud, Memahami Agama Damai, xix-xx.
37 Tbid, xxii
38 Badrus Sholeh, Dinamika Barn Pesantren, dalam Badrus Sholeh (Ed), Budaya Damai, xxviii.
3 Abdurrahman Mas’ud, Memabami Agama Damai, xxiii.
40 Abdurrahman Mas’ud, Memabami Agama Damai, xxiii-xxiv. Lihat juga Abuddin Nata, Sejarab Sosial
Intelektual Islam dan Institusi Pendidikannya (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012), 310-311.
41 Ahmad Baso, Pesantren Studies.. 2a, 50-51.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 185

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

dana subsidi pemerintah kolonial, Ki Hajar Dewantara sebagaimana dikutip Ahmad Baso,
memandang sikap pesantren tersebut sebagai bentuk kemerdekaan pesantren.*

Pesantren dipandang oleh pegiat peregerakan nasional, sebagai lembaga pendidikan yang
banyak memberikan kontribusi dalam membentuk sifat dan karakter pengajaran nasional yang
membedakan dengan pengajaran kolonial. Kedekatan Pesantren dengan masyarakat paling bawah,
memperkaya pendidikan kultural, kerohanian masyarakat, memupuk solidoritas dan
mengukuhkan semangat kebangsaan yang bertumpu pada tiga nilai dasar; persatuan, kemandirian
dan kemerdekaan.”” Pendidikan pesantren dengan sistem asrama (pondok), berhasil
mempersatukan dan merekatkan hubungan anak-anak bangsa dari semua lapisan masyarakat, baik
anak petani, anak saudagar, anak bangsawan, semua berkumpul dalam ikatan nilai persamaan dan
kebersamaan dalam kepemimpinan seorang kyai yang sederhana dan merakyat, sechingga pada saat
mereka kembali ke masyarakatnya dengan profesi yang beraneka ragam, tetap merasa dalam
kesatuan karena perikatan lahir dan batin yang tertanam sejak ada dalam pendidikan pesantren.
Sehingga kehidupan bangsa dari lapisan apapun tidak tercerai berai, tidak terpisah satu sama
lainnya.*

Pada masa pergolakan nasional di tahun 1930 an, pada saat itu aktivitas pergerakan nasional
hidup di balik tembok-tembok pesantren, para aktivis pergerakan menjadikan pesantren sebagai
oase perlindungan dari kejaran polisi Belanda. Pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan
kebangsaan, melainkan menjadi basis pergerakan nasional dalam membangun semangat
kebangsaan dalam melawan segala bentuk penjajahan.” Membaca fakta sosial ketetlibatan
pesantren dalam pergerakan nasional melawan penjajahan, dapat dikatakan bahwa pesantren
memiliki andil dalam mengantarkan Indonesia Merdeka, Dan bisa dipahami apabila sampai saat
ini, komunitas pesantren terus bergerak dalam mengisi kemerdekaan dalam berbagai bidang atau
aspek pembangunan, tidak hanya dalam bidang pendidikan, dakwah, dan sosial yang menjadi
khittah perjuangannya, melainkan juga di bidang politik yang merupakan medan baru sebagai
bentuk respon pesantren terhadap situasi yang mengitarinya, dan sikap tanggunjawab pesantren
terhadap eksistensi masyarakat bangsa di Nusantara ini.

Terminologi Gerakan Transnasional Islam

Gambaran utuh mengenai terminologi gerakan Trans-nasional, sebagai hasil kajian ilmiah,
memang sulit untuk dilacak. Bahkan Masdar Hilmy hanya menyebuntukan bahwa terminologi
Trans-nasionalisme hanya merupakan ungkapan dari dua tokoh gerakan Islam terbesar di
Indonesia; yakni KH. Hasyim Muzadi sebagai mantan ketua PBNU dan Syafi’t Ma’arif mantan
ketua Muhammadiyah®. Terminologi Trans-nasionalisme memang sempat diungkapkan oleh
KH. Hasyim Muzadi untuk menggambarkan pelbagai tipologi gerakan baru yang mulai menyebar
di Indonesia yang disupport oleh kekuatan di luar negeri. Lebih tepatnya beliau ingin
menyebuntukan bahwa radikalisme yang terjadi di Indonesia terjadi karena dibantu oleh beberapa
negara-negara maju, dan tidak murni keinginan orang Islam-Indonesia*’. Sedangkan Syafi’i Maarif
memasukkannya dalam kalimat bukunya yakni “....sorotan berikutnya atas HT1, berbeda dengan MMI
yang bercorak Indonesia, HTT adalah gerakan politik Islam Trans-nasional yang digagas oleh Tagiyuddin An-
Nabhani’*. Namun, beliau tidak menafsirkan organisasi apa saja yang dimasukkan dalam kategori
gerakan Trans-nasional.

Dalam upayanya menjelaskan terminologi Trans-nasionalisme Islam sebagai nomenclature,
Masdar Hilmy meminjam pengertian yang diungkapkan oleh J.R Bowen yang mencakup tiga hal;

42 Thid, 30-31.

43 Thid. 32.

4 Tbid. 36.

4 Tbid. 40-41.

4 Masdar Hilmy “Akatr-akar Trans-nasionalisme Islam Hizbut Tahrir Indonesia (THL)”, Is/amica, vol. 8,
Nomor 2 (September 2011), 1-2.

47 Rekaman Seminar Radikalisme Islam di UI Depok.

48 Syafi’t Maarif, Islam dalam Bingkai keindonesiaan, Sebnah Refleksi Sejarah (Bandung: Mizan, 2009), 191.
186 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

(a) pergerakan demografis. (b) lembaga keagamaan Trans-nasional. (c) perpindahan gagasan atau
ide.” Pengertian pertama bermakna bahwa Trans-nasionalisme berarti pergerakan lintas negara.
Terma kedua memiliki makna perangkat kelembagaan yang memiliki jejaring internasional.
Sedangkan yang terakhir adalah perpindahan idea tau gagasan dari kelompok atau individu dari
negara yang satu ke negara yang lain.

Jikalau melihat makna terminologis Trans-nasionalisme dalam arti yang demikian maka ada
kesamaan persepsi pula di khalayak umum bahwa gerakan Trans-nasionali atau Trans-
nasionalisme adalah sebuah gerakan yang melintasi batas negara (nation), berbasis pada umat Islam
di seluruh dunia, didominasi oleh pemikiran skriptualis, radikal, fundamental, dan bergagasan
berbeda dengan konsep nation-state”. Sebagai contohnya adalah kelompok gerakan Ikhwanul
Muslimin, gerakan yang sekarang memegang kekuasaan di Mesir ini, ingin mengembalikan
kekuatan Islam sebagai basis polittk dan keluar dari hegemoni konsep demokrasi yang
dikembangkan masyarakat Barat.

Dalam bingkai pemikiran G. Fealy dan Bubalo menyebutkan bahwa ada upaya
‘deteritorialisasi’ Islam agar bisa menembus pada dimensi global.” Deteritorialisasi yang
dimaksudkan juga memiliki kesamaan dengan pandangan Trans-nasionalisme, dimana sebuah
gerakan bekerja melalui ideologi dan jejering yang sangat luas dan melintasi dari teritori
kenegaraan tertentu. Target utama dari gerakan deteritorialisme ini adalah mengubah budaya asli
negara muslim setempat, dengan pandangan baru yang dianggap dimiliki oleh Islam murni.
Artinya, umat Islam yang berbeda dengan pandangan kelompok gerakan ini dianggapnya salah,
serta tidak menerima akulturasi kebudayaan Islam dengan /ocal wisdom yang dimiliki negara Islam
tertentu.

Diakui atau tidak, Trans-nasionalisme, Islam Trans-nasional, atau gerakan Islam Trans-
nasional sudah berwujud dan banyak ditemukan. Meskipun secara keilmiahan terminologi
tersebut berbeda-beda disebutnya. Islam, sebagaimana wujudnya, memang merupakan agama
global yang tidak hanya dianut oleh negara tertentu. Persinggungan nilai dan global akan terus
terjadi meskipun ditanggapi secara berbeda-beda. Meminjam istilah, Fethullah Gulen Islam,
melalui nilai universalismenya, memang tidak bisa dimiliki oleh kalangan tertentu. Iran memiliki
tradisi sendiri untuk merayakan tauladannya, ‘Ali bin Abi Tholib, sedangkan di negara lain mereka
juga punya tradisi lain yang dianggapnya merupakan bagian dari Islam, begitu juga dengan Turki,
yang dulunya dibangun di atas narasi sufisme™.

Bentuk-Bentuk Organisasi Transnasional Islam di Indonesia
a. Hizbut Tahrir
Hizbut Tahrir, sebagaimana dilansir dalam situs Indonesianya, adalah gerakan yang
berdiri pada tahun 1953 di al-Quds (Baitul Maqdis) Palestina. Gerakan ini menitik beratkan
pada petjuangan penegakan Khila>fah Isla>miyah sebagai sistem politik dan penegakan nilai-
nilai kelslaman®. Gerakan ini dikomandoi pertama kali Taquidin an-Nabhani, seorang ulama’
alumni Mesir. Hizbut Tahrir saat ini sudah berkembang di berbagai dunia, termasuk di
Indonesia dengan nama Hizbut Tahrir Indonesia.
Hizbut Tahrir di Indonesia mulai masuk pada tahun 1980-an dengan merintis dakwah di
beberapa kampus, perumahan, dan hingga saat ini mereka sudah memiliki kader dan produk
lembaga pendidikan sendiri*. Dalam buku manifestonya, HTI mendeklare bahwa kelompok

4 Masdar Hilmy “Akar-akar Trans-nasionalisme Islam Hizbut Tahrir Indonesia (THYL)”, Islamica, vol. 8,
Nomor 2 (September 2011), 2.

0 Ibid., 6.

51 Situs Resmi Hizbut Tahrir Indonesia, http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/ diakses 6 Pebruati 2017

52 Fethullah Gulen, Love and Tolerance New Jersey: Tughra Book, 2009), 223.

53 Situs Resmi Hizbut Tahrir Indonesia, http://hizbut-tahtir.or.id/tentang-kami/. Akun ini akhirnya ditutup
setelah pemerintah membubarkan HTI melalui Peraturan Pemerintah Pengganti Undang- Undang nomor 2 tahun
2017.

54 Tbid.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 187

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/
http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/

Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

ini akan berjuang demi tegaknya khilafah, dan persatuan umat Islam seluruh dunia.” Karena
berlandaskan pada sistem khilafah, politik pendidikan yang mereka akan laksanakan adalah
pendidikan berbasis Islam, yang menyediakan pendidikan untuk semua kalangan tanpa adanya
diskriminasi.”

Lebih lanjut dijelaskan, pendidikan mestinya diarahkan terbentuknya kepribadian
muslim anak didik dan membina mereka agar menguasai ilmu pengetahuan tekhnologi serta
thag{ }a>fah Islam. Pendidikan juga mesti menjadi media dakwah dan menyiapkan peserta
didik agar kelak menjadi kader umat menjadi bagian dalam memajukan masyarakat”.
Berdasarkan alenia terakhir ini, pendidikan selain menjadi alat kemajuan dan kepentingan
bangsa, juga menjadi bagian dari strategi gerakan untuk terus menegakkan &bila>fab,
sebagaimana yang sudah didengungkan lebih awal.

Dalam jarum jam perjalanannya, setidaknya Hizbut Tahrir lebih dikenal sebagai gerakan
yang ingin menegakkan Kbila>fah Isia>miyah melalui gerakan politik. Namun, ada aspek lain
yang ‘mungkin’ dianggap berbeda dengan beberapa gearakan yang ada sebelumnya. Misalnya
dari segi agidah. Gerakan ini ditengarai lebih condong pada agidah mu’tazilah. Pasalnya, tokoh
mereka sendiri menyebutkan :

“Aqidah seorang muslim harus bersandar kepada akal atau pada sesuatu yang
telah terbukti dengan akal atau yang datang dari sumber berita yang yakin dan
pasti (gat}'’>), yaitu apa-apa yang yang telah ditetapkan oleh Al-Qut'an dan
hadits qoth'i yaitu hadits yang mutawatit. Apa saja yang tidak terbukti dengan
kedua jalan tadi, yaitu akal serta nash Al-Qut'an dan hadits mutawatir, haram
baginya untuk mngimaninya (menjadikannya sbagai agidah). Sebab aqidah tidak
boleh dambil kecuali dengan kepastian. Mereka memanfaatkan istlah-istilah
fighiah gat} s> thubut (jelas dan pasti sumbernya dari Nabi), z}anny thubut (masih
belum jelas sumbernya dari Nabi), gat}'i> dala>lah (past dan jelas
penunjukannya) dan z}anny dala>lah (masih belum jelas penunjukannya) untuk
menuju pada hal-hal yang menyimpang. Mereka berkata: Tidak boleh bagi
seorang muslim membangun aqidahnya kecuali berdasarkan dalil yang gor}'i>
thubut dan g}anny thubut. Kalau cuma salah satu maka tidak bisa. Sehingga hadits-
hadits ahad tentang aqidah walaupun gat}'7> dala>lah mereka tolak karena tidak
mutawatir”"

Selain itu, keberadaan Hizbut Tahrir yang juga menjadi perbicaraan umat Islam di
Indonesia adalah aspek penolakan mereka dengan kepentingan ideology-ideologi Barat.
Jikalau dilihat dari beberapa tulisan-tulisan yang disebarkan pada setiap hari Jum’at, concern
mereka lebih banyak menyalahkan sistem demokrasi yang sedang dijelankan oleh banyak
negara Islam. Bagi mereka, garis politik demokratis membuka kran terhadap penistaan nilai-
nilai kelslaman.”

Setidaknya itulah sedikit gambaran mengenai Hizbut Tahrir di Indonesia. Alasan
pengkategorian kelompok ini dengan gerakan Trans-nasional dikarenakan gerakan mereka
tidak murni berasal dari lingkup historisitas keindonasiaan. Sebagaimana disebutkan oleh
Syafi’i Maarif, bahwa HTI adalah gerakan yang lahir di luar konteks Indonesia, meskipun
gerakan mereka tidak mengarah pada aspek radikalisme dan anarkhisme®. HTI, sebagaimana

5 Ibid.

% Ibid.

57 Ibid.

58 Abu Thsan al-Atsyi Agidah Hizbut Tabrir Indonesia http:/ /www.salafyoon.net/manhaj/hizbut-tahrir.html

% Dalam pengantar salah satu bukunya, Abdul Qadim Zallum, menulis: “a/-di>mugra>thiyyah al-lati>
sawaqaba> al-gharb al-ka>fir ila> bila>d al-muslimi>n huwa nidba>m kufi”’, bahwa demokrasi yang dipasarkan oleh
Barat yang kafir adalah sistem kufur. Selengkapnya, lihat: Abdul Qadim Zallum, a/-Dimugra>thiyyah Nidha>m Kufr
Yabrumn Akhdzuha> aw Tathbi>quba> aw al-Da’watu llaiha>, Mansyurat Hizb al-Tahrir, ttp. tth., 2.

188 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

dijelaskan Masdar Hilmy, dikatakan bagian Trans-nasionalisme kareka adanya #raveling idea dari
sebuah gerakan di luar Indonesia atau ini bagian dari teori diaspora yang menganggap bahwa
ada asimilasi kebudayaan dari penduduk pendatang yang ada di Indonesia.”'

b. Ikhwanul Muslimin

Salah satu dari berbagai gerakan keagamaan yang muncul di Mesir pada awal abad dua
puluh-an masehi adalah gerakan Ikhwanul Musliimin. Ikhwanul Muslimin disebut juga al-
Ikhwan al-Muslimin, tema yang sering digunakan dalam bahasa inggris untuk gerakan ini
adalah “muslim brothers” atau “muslim brethren”, mengandung pengertian muslim bersaudara
atau persaudaraan Islam di Mesir. Pendirian gerakan ini dipreakarsai oleh Hasan al-Banna-
seorang figure kharismatik, lahir di Mesir pada tahun 1906. Hasan al-Banna dilahirkan
tepatnya pada bulan Oktober 1906 di ai-Mabhmu>diyah, sebuah kota kecil di propensi
Buhairoh, kira-kira 9 mil dari arah barat daya kota Kairo. Hasan al-Banna adalah anak tertua
dari lima bersaudara. Al-Banna kecil dibesarkan ditengah-tengah keluarga agamis, damai dan
tentram serta sangat konsen terhadap ilmu pengetahuan.

Beberapa guru, disamping ayah kandungnya Ahmad Abdurrahman al-Banna, yang
dikenal dengan si tukang atrloji dan penjilid buku, dan memiliki beberapa kitab agama
terutama dibidang ilmu hadis, telah memiliki peran cukup dominan terhadap pembentukan
karakter dan perkembangan pemikirannya sehingga kelak ia begitu disegani tidak hanya di
kalangan masyarakat Mesir, bahkan masyarakat luas di muka bumi. Ayah al-Banna tergolong
berharta dan dihormati, lahir di Distrik Syamsiroh tepatnya dibagian fuh. Shaykh Ahmad juga
akrab dengan sebagian ulama. Ketika penduduk di desanya membangun masjid, ia diminta
untuk menjadi imam shalat jum’at pertama. Ia memiliki perpurstakaan dengan berbagai
literature agama, seni, dan ilmu pengetahuan lainnya.

Al-Banna melalui pendidikan formalnya, ketika usianya menginjak delapan tahun
disekolah Kuttab, yaitu Madra>sah al-Rashad al-Di>ni>yah -lembaga yang dikelola oleh syaikh
Muhammad Zahran- seorang guru yang dikenal sangat pandai, berakhlak baik dan memiliki
semangat jihad tinggi, walaupun secara formal sebelum diberi gelar ulama. Lembaga yang di
kelolanya didirikan pada tahun 1915 bertujuan untuk mendidik pemuda-pemuda desa dan
pelosok pada masa itu, dalam lembaga ini juga memiliki kualitas yang sama dengan lembaga
yang sudah maju dalam hal materi pelajaran dan metode pengajaran. Mata pelajaran umum
juga diajarkan. Cukup banyak ilmu pengetahuan yang diperolehnya, selain perlajaran dikelas
(hadist naba>wy, insha>’, qawa>'id, mah}fu>z}at, imla>", mut}a>la’ah) yaitu metode menghafal,
memahami hadis dan syair, kedisiplinan dan motivasi belajar serta hubungan erat guru-murid
(subbalh al-usta>d).

Selama kurang lebih empat tahun di madrasah ini, al-Banna melanjutkan studinya ke
jenjang yang lebih tinggi, yaitu disekolah menengah pertama di Mahmudiyah, sambil belajar
menghafal al-Qur’an di bawah bimbingan ayahnya. Ia sudah hafal al-Qur’an ketika usianya
menginjak 14 tahun. Di usia yang cukup belia ini, al-Banna melibatkan diri dalam beberapa
organisasi keagamaan. Seperti di Jam iyah al-Akbla>q al-Ada>biyah, dan ia pun ditunjuk
menjadi ketua.

c. Wahabi

Gerakan Wahabi dilancarkan mulai abad ke-18, dan dalam waktu singkat telah tersebar
luas ke penjuru dunia Islam. Pada awal abad ke-20, gerakan ini bangkit kembali dengan hasil
gemilang yang disebarluaskan oleh murid Abdul Wahhab. Tampaknya kesuksesan gerakan ini
banyak didukung oleh sifat keras dan tidak toleran yang dipetlihatkan gerakan ini. *

Muhammad bin Abdul Wahhab, pionir Gerakan Wahabi, melihat bahwa kemurnian
tauhid, pertama, telah dirusak oleh praktek ajaran tarekat. Banyak orang muslim pergi ke
makam wali dan syekh tarekat yang mereka anggap sebagai perantara kepada Allah S.W.T.;

o1 Thid.
62 Taufik Abdullah (ed.), Ensiklopedi Tematis Dunia Islam volume 5 Asia Tenggara (Jakarta: PT. Ichtiar Baru
van Hoeve, 2005), 351.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 189

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

kedna, tauhid telah dirusak oleh paham animism dengan bentuk menyembah pohon dan
benda lainnya. Abdul Wahhab, pengikuti setia Ibnu Taimiyah ini berpendapat jika muslim
menyembah selain Allah s.w.t. dan meminta pertolongan bukan kepada Allah s.w.t.,
melainkan kepada syekh, wali atau kekuatan ghaib, maka ia menjadi musyrik, dan bahkan
darahnya halal. ©

Dengan mengangkat bendera “purifikasi”, Wahabi memperluas jangkauan pemikirannya
ke berbagai belahan dunia, termasuk Indonesia. Wajah puritan Wahabi semakin tampak jelas
ketika berhadapan dengan tradisi dan budaya masyarakat Indonesia yang dinilai sesat dan
berlumuran bid‘ah bahkan syirik.

d. Syi’ah

Kajian tentang Syi’ah di Indonesia, telah dilakukan oleh sejumlah ahli dan pengamat
sejarah, sebagian besar diantaranya berkesimpulan bahwa orang-orang Persia -yang pernah
tinggal di Gujarat- yang berpaham Syiahlah yang pertama kali menyebarkan Islam di
Indonesia.

Bahkan dikatakan Syi’ah pernah menjadi kekuatan politik yang tangguh di nusantara. M
Yunus Jamil dalam bukunya Tawarikh Raja-raja Kerajaan Aceh (1968) menulis kerajaan Islam
yang pertama berdiri di Nusantara adalah Kerajaan Peureulak (Perlak) yang didirikan pada
225H/845M. Pendiri kerajaan ini adalah para pelaut-pedagang Muslim asal Persia, Arab dan
Gujarat dan mengangkat seorang Sayyid Maulana ‘Abd al-Aziz Syah, keturunan Arab-Quraisy,
yang menganut paham politik Syi’ah, sebagai sultan Perlak.

Agus Sunyoto, staf Lembaga Penerangan dan Laboratorium Islam (LPII) Surabaya yang
dipimpin Dr Saleh Jufri, seperti dilaporkan Majalah Prospek (10 Nopember 1991), melalui
penelitiannya menyimpulkan, bahwa Shaykh ‘4bd al-Ra'u>f ALSinkly, salah seorang ulama
besar nusantara asal Aceh pada abad ke-17, adalah pengikut dan penggubah sastra Syi’ah. Ia
pun setelah melakukan penelitian terhadap kuburan-kuburan di Jawa Timur, berkesimpulan
bahwa dari segi fisik dan arsitekturnya itu adalah kuburan-kuburan orang Syi’ah.

Bahkan Agus Sunyoto lewat bukti-bukti sejarah, berspekulasi, sebagian besar dari
Walisongo adalah ulama Syi’ah. Dengan tegas ia menulis, Syekh Maulana Malik Ibrahim, guru
dari semua sunan wali songo adalah Syiah.”*

Dalam masyarakat NU, pengaruh Syi’ah pun cukup kuat di dalammya, Dr Said Agil
Siraj, Wakil Katib Syuriah PBNU secara terang mengatakan, “Harus diakui, pengaruh Syi’ah
di NU sangat besar dan mendalam. Kebiasaan membaca Barzanjy atau Diba> % yang menjadi
ciri khas masyarakat NU misalnya, jelas berasal dari tradisi Syi’ah”.

KH Abdurrahman Wahid bahkan pernah mengatakan bahwa Nahdatul Ulama secara
kultural adalah Syi’ah. Ada beberapa shalawat khas Syi’ah yang sampai sekarang masih
dijalankan di pesantren-pesantren. Ada wirid-wirid tertentu yang jelas menyebutkan lima
keturunan Ahlul Bait. Kemudian juga tradisi ziarah kubur, lalu membuat kubah pada kuburan.
Itu semua tradisi Syi’ah. Tradisi itu lahir di Indonesia dalam bentuk mazhab Syafi’i padahal
sangat berbeda dengan mazhab Syafi’i yang dijalankan di negara-negara lain.”’

Kiai Abdurrahman Wahid atau Gus Dur pernah menyebut bahwa salah satu pengaruh
tradisi Syiah dalam corak kelslaman di Indonesia adalah praktik nyanyian (biasa disebut juga
pujian) menjelang salat yang biasa dipraktikkan di kalangan warga nahdliyyin (NU). Nyanyian
itu berisi pujian untuk “ab/ al-bay?’ atau keluarga Nabi, istilah yang sangat populer di kalangan
Syiah.

Ritus-ritus Tabut di Bengkulu dan Sumatera dan Gerebek Sura di Jogjakarta dan
Ponorogo adalah ritus teologi Syiah yang datang dari Gujarat-Persia. Doktor Muhammad
Zafar Igbal dalam bukunya, Kafilah Budaya, meruntut berbagai fakta tentang adanya

63 Ibid., 351.

04 Agus Sunyoto, Walisongo (Yogyakarta: Serambi, 2010), 78.

% Agus Sunyoto, Walisongo, 90.
190 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

pengaruh-pengaruh tradisi Syiah dan Iran di tanah air terutama bagi masyarakat Minangkabau
yang masih terjaga sampai kini.

Perguruan Tinggi pertama di Aceh bernama Universitas Syiah Kuala, menunjukkan fakta
lainnya. Universitas yang disingkat Unsyiah yang diresmikan berdirinya oleh Presiden
Soekarno tahun 1959 menunjukkan bahwa idiom Syiah telah sangat dikenal masyarakat.

Karena kuatnya unsur-unsur Syiah dalam corak kelslaman di Indonesia inilah, hubungan
antara Sunni dan Syiah, sejak dahulu, berlangsung dengan cukup bersahabat. Pada saat Gus
Dur memimpin ormas Islam terbesar di Indonesia, yakni Nahdlatul Ulama (NU), sejak 1984-
1999, hubungan antara kalangan NU dan Syiah juga cukup bersahabat.*

Namun yang patut di sesalkan adalah adanya sebagian besar kalangan salafi di Indonesia
yang menampakkan antipati yang mendalam terhadap kelompok Syiah. Kelompok ini yang
sangat dipengaruhi oleh doktrin Wahabisme dan sekarang juga tumbuh menjamur di
beberapa kota, terutama di Jakarta. Bagi mereka, Syiah dianggap sebagai kelompok yang
sudah keluar dari Islam. Dan terus menyebarkan fitnah di tengah masyarakat awam dan
menciptakan perselisthan antara umat Islam.

e. Jama’ah Islamiyah

Jamaah Islamiyah adalah sebuah kelompok Islam yang beroperasi secara rahasia. Jamaah
Islamiyah adalah sebuah organisasi militan Islam di Asia Tenggara yang berupaya mendirikan
sebuah negara Islam raksasa di wilayah negara-negara Indonesia, Singapura, Brunei, Malaysia,
Thailand dan Filipina. Pemerintah Amerika Serikat menganggap organisasi ini sebagai
organisasi teroris, sementara di Indonesia organisasi ini telah dinyatakan sebagai "korporasi
terlarang".

Jemaah Islamiyah dicurigai melakukan aksi pengeboman Bali 2002 pada tanggal 12
Oktober 2002. Dalam serangan ini, pelaku bom bunuh diri dari Jemaah Islamiyah disebut-
sebut menewaskan 202 orang melukai beberapa lainya di sebuah nightclub. Setelah serangan
ini, Departemen Luar Negeri Amerika Serikat menyatakan Jemaah Islamiyah sebagai
pelakunya dan menyatakannya sebagai Organisasi Teroris Asing. Jemaah Islamiyah juga
dicurigai melakukan pengeboman Zamboanga, pemboman Metro Manila, dan pemboman
kedutaan Australia 2004 di Jakarta. Bahkan dinyatakan bahwa Jamaah Islamiyah pertama kali
melibatkan dirinya sebagai kelompok sel teror yang menyediakan dukungan keuangan dan
logistik bagi operasi Al-Qaida di Asia Tenggara.

Dalam penyingkapan beberapa gerakan subversive tahun 1970-an hingga awal 1980-an,
yang antara lain melibatkan gerakan Komando Jihad (Komyji), Teror Warman, maupun
Jamaah Imran, nama Jamaah Islamiyah belum disebut-sebut didalamnya. Baru pada
pertengahan tahun 1980-an nama Jamaah Islamiyah muncul dalam beberapa persidangan
khusus subvertif komando jihad, teror Warman dan Usroh. Ketika itu Jamaah Islamiyah
sering disebut secara bergantian dengan istilah lain yaitu “Kelompok Teror Warman”, dan
dikaitkan dengan kelompok yang dibentuk oleh kelompok Abdullah Sungkar pada akhir
tahun 1970-an yaitu “Jama>ab Muja>hidin Ansha>rullah”. Keberadaan Jamaah Islamiyah itu
sendiri dalam kasus tersebut telah dikaitkan dengan kelompok Abdullah Sungkar dan
Abdullah Ba’asyir yang memperjuangkan pembentukan Negara Islam Indonesia (NII).
Jamaah Islamiyah masih merupakan satu komponen dari jaringan NIL"

Pada tahun 1993, beberapa saat setelah putusnya hubungan dengan pimpinan NII
Ajengan Masjuki, Abdullah Sungkar mendelegasikan berdirinya Al-Jamaah Al-Islamiyah, atau
yang biasa disebut dengan Jamaah Islamiyah (JI) yang terpisah dari struktur NIIL.
Terbentuknya Jamaah Islamiyah menandai keluarnya aktivitas kelompok Abdullah Sungkar
dan Ba’asyir dari NII. Sebagaimana telah diuraikan sebelumnya, nama Jamaah Islamiyah itu
sendiri telah ada semenjak Sungkar dan Ba’asyir melangsungkan aktivitas Subversifenya di

% Agus Sunyoto, Walisongo, 80.
67 M Zaki Mubarak, Genealogi Islam Radikal di Indonesia Gerakan, Pemikiran dan Prospek Demofkrasi,(Jakatta:
LP3ES, 2007), 324-325.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 191

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

Indonesia awal tahun 1980-an. Abdullah Sungkar sendiri telah memiliki reputasi sebagai
pimpinan tertinggi (Amir) kelompok bawah tanah Islam, yang sejak tahun 1970-an terus
mencoba memperjuangkan pembentukan Negara Islam Indonesia ini dan bahkan Sungkar
sendiri telah berhasil membangun jaringanya sendiri dengan kokoh.”

Metode perjuangannya banyak dipengaruhi oleh perang Afghanistan. Ini misalnya dapat
diamati dari pengakuan Imam Samudra yang dijatuhi hukuman mati dalam kasus bom Bali.
“Di sana, saya mendapat banyak perubahan cara berpikir,” katanya. Tokoh-tokoh yang
mempengaruhi mereka selama di medan perang itu antara lain pimpinan Ikhwanul Muslimin
di Yordania, Dr Abdullah Azzam, bekas Mursyid Aam Ikhwan di Mesir Syaikh Mustafa
Masyhur dan pemimpin faksi militer Ikhwan di Afganistan Syaikh Prof Dr. Abdur-Rabbi-
Rasul Sayyaf.

Untuk memelusuri lebih jauh idiologi dan struktur Jamaah Islamiyah bentukan Abdullah
Sungkar setelah bubarnya hubungan dengan NII, maka sebuah buki panduan organisasi yang
sempat diterbitkan dan banyak dikenal sebagai PUPJI (Pedoman Umum Perjuangan Jamaah
Islamiyah), sedikit banyak memberikan gambaran yang cukup jelas. Arti penting buku PUPJI
ini antara lain merupakan pegangan utama bagi para pengurus Jamaah Islamiyah dalam
menjalankan dan memahami organisasi.”

Temuan terpenting yakni dokumen Pedoman Umum Perjuangan Jamaah Islamiyah
(PUPJD) yang dikeluarkan Majelis Qiyadah Markaziyah Al Jamaah Al Islamiyah (Majelis
Pimpinan Pusat Jamaah Islamiyah). Dokumen ini berisi prinsip dasar gerakan dalam
menegakkan agama, prinsip perjuangan, pedoman operasi, aturan dasar organisasi, kaderisasi
dan pembinaan organisasi.”

Peran Ganda Pendidikan dalam wujud Transnasionalisme Islam

Pembahasan sebelumnya sudah mendedahkan konsep gerakan Islam Transnasional dengan
berbagai bentuknya di Indonesia, yang secara institusional melembaga dan sah secara
konstitusional sebagai sebuah organisasi sosial kemasyarakatan dan pendidikan. Seluruh lembaga
yang secara eksplisit maupun implisit berafiliasi terhadap gerakan Islam transnasional tersebut
menggunakan label Pendidikan Islam sebagai basis gerakan, yang sekaligus berfungsi sebagai
mesin ideologinya. Tampak dari paparan data di atas bahwa ada banyak lembaga pendidikan
Islam ala transnasional ini yang didirikan sebagai bagian dari gerakan social (social movement), baik
itu untuk kepentingan nasional dan kepentingan internasional mereka (baca: ummat Islam secara
umum).

Dalam kerangka yang demikian, penulis ingin menggambarkan dua katgorisasi pendidikan
Islam yang berkorelasi dengan gerakan sosial-keagamaan. Pertama, pendidikan Islam dijadikan
sebagai motor gerakan. Maksudnya, pendidikan Islam dijadikan sebagai sarana untuk
mensosialisasikan ideologi dan keyakinan lainnya. Pada umumnya, gerakan semacam ini tergolong
Trans-nasional. Pasalnya, di Indonesia, khususnya bagi lembaga pendidikan Islam yang dimotori
oleh gerakan nasional, sudah diakomodasi sebagai bagian pendidikan nasional (baca : lembaga
pendidikan NU dan Muhammadiyah). Kedua, lembaga pendidikan Islam sebagai counter movement
‘lembaga-lembaga baru’ yang memiliki motif Trans-nasional.

Lembaga Pendidikan Islam sebagai mesin gerakan Trans-nasional

Lembaga pendidikan sebagai mesin gerakan Trans-nasional berarti memposisikan lembaga
pendidikan sebagai bagian strategi untuk menyebarkan ideologi Trans-nasionalnya. Setidaknya ada
beberapa lembaga pendidikan Islam yang dibentuk untuk menampung para pengikut gerakan
tersebut. Berkaitan dengan ini, penulis akan memberikan gambarannya melalui hasil-hasil

68 Tbid., 329.

© Tbid., 329.

"0 Ikhsan Abadi, Jama’ah Islamiyah Indonesia, http:/ /swww.suara-Islam.com. (diakses 6 Juni 2018).
192 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


http://www.suara-islam.com/

Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

penelitian: salah satunya adalah milik Jajang Jahroni dan Imdadur Rahmat. Objek penelitan Jajang
terfokus pada konsep pendidikan LIPIA Jakarta yang merupakan join project dengan Arab Saudi.
Laporan Jajang dari LPPIM UIN Jakarta memasukkan Lembaga pendidikan Indonesia
Arab Suadi LIPIA Jakarta sebagai bagian kategori lembaga pendidikan Islam yang disupport oleh
gerakan Wahabi di Indonesia. Dia menjelaskan:
“...LIPIA, is a Saudi education project and its network with Indonesian
greduates. These returning greduates are currently serving in various positions
such as teachers and preachers. In the course of time they have maintained
relation with Saudi, from which they obtain financial supports. It focuses on
student who studied in Saudi in recent periods precisely in the 1980s, 1990s, and
2000s. Their understanding of sharia have changed over the time depending its

71
contexts”

Lebih lengkapnya dia juga menyebut bahwa eksistensi lembaga tersebut untuk mendirikan
identitas baru. Yakni identitas salafisme yang memiliki karakter rizus dan habitus berbeda dengan
karakter keislaman di Indonesia. Dia juga menambahkan:

“The ideology of Salafism is further disseminated among the others trough
prayer. Prayer is the most important ritual in Islam, and mosque serves the locus
where identity, it is better to perform it collectively. By performing collective
prayers, student are involed in face to face communication with others.
Convertion, expression, shaking hand, kissing, hugging and patting are quite
common and ritualized. Performing collective prayer will give deep impact and
raise strong in group feelings on each member of the believers.”

Dari dua kutipan di atas, terlihat betul bahwa ada kepentingan asing dalam pendirian
lembaga pendidikan Islam (political economy of knowledge) di LIPIA ini. Pendanaan Arab Saudi untuk
mengembangkan LIPIA terbagi menjadi beberapa bentuk: pertama, dalam bentuk beasiswa bagi
siswa atau mahasiswa yang tidak mampu.Kedua, gaji yang berlimpah luah bagi guru atau staff
pengajar”. Tapi, pastinya, ada syarat yang mesti dipenuhi yakni dengan menjadi bagian dari
penyebaran ideologi Wahabi di Indonesia.

Selain laporan Jajang Jahroni yang mengangkat eksistensi Wahabi di Indoesi, Imdadud
Rahmat juga menggaris bawahi kesamaan sistem pendidikan yang disediakan oleh partai PKS
dengan ikhwanul Muslimin yang berbasis di Mesir. Kesamaan tersebut terletak pada sistem
kaderisasi dan gerakan tarbiyah.

“...sistem pengkaderan Tarbiyah PKS merupakan adopsi dan pengembangan
dari model pengkaderan Tarbiyah Ikhwanul Muslimin. Pola tarbiyah PKS bisa
dikatakan mengadopsi prinsip-prinsip dasar dan sturktur umum Tarbiyah
Ikhwanul Muslimin. Hal ini meliputi landasan filosofis, ideologis, dan mabda’
(prinsip) keagamaan, tujuan dan target pendidikan, manhaj (metode) dan
penetapan, sarana-sarana pendidikan, serta materi pendidikan yang dipakai.
Tarbiyah PKS hanya melakukan adaptasi terbatas terkait dengan materi
pendidikan serta menghilangkan sarana pendidikan yang tidak sesuai dengan
kondisi dan kebutuhan di Indonesia.”™

Perbedaan antara dua hasil atau kosntruksi penelitian di atas, LIPIA adalah project Arab
Saudi dan tidak berimbas pada sebuah gerakan politik. Sedangkan penelitian Imdad, lebih fokus

7! Jajang Jahroni, “Annual Conference on Islamic Studies (ACIS) ke-12 tanggal 5-8 di Surabaya” dalam The
Political Economy of Knowledge: Sharia and Saudi Scholarship in Indonesia, (Jakarta: PPIM UIN,2012), 8.
72 Ibid., 9.
73 Ibid., 10.
74 M. Imdadun Rahmat, Ideologi Politik PKS (Yogyakarta: Elkis, 2008), 242.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 193

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

pada garis politik PKS dan sebagian saja membahas tentang pendidikan atau Tarbiyah. Satu hal
lagi, pendidikan di PKS tidak terbentuk dalam lembaga formal, melainkan pada pembasisan dan
pengkaderan berbasis pada kaderisasi organisasi di beberapa kampus di Indonesia.

Penelitian terdahulu mengenai relasi antara dunia pendidikan dengan gerakan Trans-
nasional sempat diulas lengkap oleh Greg Fealy dan Anthony Bubalo. Dalam hasil penelitiannya,
dia menyebut LIPIA sebagai project ilmu pengetahuan yang didanai oleh Arab Saudi untuk
menyebar luaskan ajaran Wahabisme dan Salafisme.” Selain dua lembaga ini, dia mengutip
laporan, ICG tentang salafisme dan organisasi salafi yang menerima dukungan dari luar negeri
adalah Yayasan al-Shofwah dan Wahdah Islamiyah™

Setidaknya inilah relasi aktif lembaga pendidikan Islam dengan gerakan Islam Trans-
nasional. Sebenarnya masih banyak bentuk-bentuk lembaga pendidikan lainnya yang
mendapatkan sponsor dan dukungan finasial, sarana pendidikan, dan lainnya, di Indonesia.
Karena, di era yang seperti ini, tak lagi ada batasan bagi masyarakat untuk meminta dan menerima
bantuan khususnya dalam konteks dunia pendidikan. Demokrasi menjadikan globalisme
mendapatkan ruang yang sangat luas.

Upaya-Upaya Menangkal Gerakan Transnasional
a. Kontra Narasi Gerakan Sosial Nahdlatul Ulama’

Sudah menjadi mafthum bahwa Nahdlatul Ulama’ adalah salah satu lembaga keagamaan
yang memiliki posisi tegas terhadap maraknnya fenomena transnasionalisme dan radikalisme
di Indonesia bahkan di seluruh dunia. Tampak jelas bahwa secara individual-kultural, para
ulama dan kiai NU dalam berbagai ceramah dan agenda dakwah mereka menunjukkan
penentangaannya terhadap pemikiran-pemikiran transnasionalisme, dan pada batas tertentu,
sudah memperlihatkan ikhtiar konkret untuk ikut terlibat dalam memerangi pemikiran
tersebut.

Ideologi Islam trans-nasional sebagai corak dari gerakan radikalisme di Indonesia, akhir-
akhir ini, menjadi comcern dari PBNU dan Muhammadiyah dalam rangka menaggulangi
massifitas gerakannya yang mengerikan. Sebagai salah satu Non-Governmental Organizations
(NGOs), NU memiliki perhatian yang sangat besar terhadap berkembangnya paham tersebut.
Salah satu penelitian mengenai Isu dan radikalisme politik Islam adalah hasil penelitian
Miftahul Ilmi, 2008, Persepsi Ulama NU Tentang Sistemr Khilafah (Studi Kasus Ulama NU Kota
Semarang). Tulisan tersebut mengungkapkan respon NU Kota Semarang dan Ulama NU se
Kota Semarang terhadap isu Khilafah dan argumen NU terhadap cita-cita Khilafah Islamiah
yang sering dikampanyekan oleh Hizbut Tahrir Indonesia. Dalam tulisan tersebut
memperlihatkan secara tegas sikap terhadap NKRI dan Pancasila sebagai konsep yang sudah
final di Indonesia sehingga konsep-konsep lain termasuk khilafah yang ditawarkan di
Indonesia, pasti akan ditolak. Sikap kebangsaan NU yang kokoh ini diyakini adalah bagian
dari ajaran Islam itu sendiri. Nilai kebngsaan yang dimaksud adalah nilai yang berdasarkan
kepada nilai-nilai keislaman, khususnya nilai ahlusunnah wal jamaah.

Dalam konteks komintmen dan integritasnya dalam membentengi akidah masyarakat
dari ancaman gerakan Islam transnasional, menurut Hasbi Anwar, NU sudah sejak dahulu
kala melakukannya. Sikap NU terhadap NKRI dan kebangsaan, bisa dilihat komitmen NU
terhadap eksistensi negara Indonesia. Sikap NU ini terlihat dari berbagai peristiwa politik yang
terjadi sebelum Indonesia dideklarasikan hingga saat ini. Indonesia telah diakui oleh NU
sebagai darul Islam, negara Islam dan setiap pemimpinnya diakui sebagai pemimpin yang sah
dalam pandangan figih Nahdlatul Ulama.”

75 Greg Fealy dan Bubablo, Jeak Kafilah, 94

76 Ibid. 99

77 Hasbi Aswar, Organisasi Nabdatul Ulama Memerangi Radikalisme Politik Islam di Indonesia, (Program Studi
Hubungan Internasional Fakultas Psikologi dan Ilmu Sosial Budaya Universitas Islam Indonesia Yogyakarta, 2015),
30.
194 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

Pasca orde baru, gerakan-gerakan yang ingin menegakkan Negara Islam ikut
meramaikan pergerakan Islam di Indonesia akibat kran-kran yang sebelumnya tertutup rapat
sudah mulai terbuka. Opini gerakan-gerakan tersebut cenderung mendominasi dan
mengalahkan gerakan Islam seperti NU dan Muhammadiyah.” Akhmad Sahal, Wakil Ketua
Pengurus Cabang Istimewa NU (PCINU) Amerika-Kanada, mengungkapkan kekhawatiran
yang sama dialami Rubaidi, Menurut Sahal, Suara NU dan Muhammadiah tak lagi tampak
sebagai pemain utama dan malah cenderung terdesak oleh berbagai organisasi lain dalam
percaturan wacana keislaman menurut Sahal. Bahkan gaung gerakan seperti HTT dan FPI
cenderung lebih keras dibanding kedua organisasi besar yang ada di Indonesia. NU jelas tidak
tinggal diam, para petinggi dan ulama NU secara tegas di berbagai kegiatan menyatakan sikap
penolakan NU terhadap gerakangerakan tersebut bahkan, dari berbagai pertemuan pimpinan
dan ulama NU, isu yang menjadi pembicaraan penting adalah penolakan mereka terhadap
perjuangan negara Islam atau khilafah serta mengajak untuk mempertahankan dan membela
NKRL"”

b. Kontra Narasi Perlembagaan Ideologi Pancasila dan Moderatisme Islam

Poros nasionalisme ulama dengan menerima Pancasila sebagai dasar negara Indonesia,
secara historis, memang merupakan sikap moderat dan paling pilihan paling rasional dan
relevan untuk menjaga persatuan Indonesia, sekaligus menjaga keberlangsungan beragama®’.
NU dan Muhammadiyah sebagai organisasi yang terdepan dalam pembelaan nasionalisme
Indonesia tidak tertarik untuk melakukan formalisasi hukum Islam dalam kehidupan
kebangsaan dan kenegaraan sebagaimana pemberlakuan hukum Islam dalam ruang publik,
tata negara, dan administrasi negara, termasuk hukum privat keluarga seperti perkawinan,
waris, dan perbankan. NU sendiri sebelum masa kemerdekaan melalui muktamar ke-11 pada
1936 di Banjarmasin mengukuhkan Indonesia sudah sebagai negara Islam
karenamasyarakatnya mayoritas beragama Islam dan tidak ada larangan menjalankannya
kendati dipimpin oleh Kerajaan Protestan Belanda.”

Restrukturisasi Pemahaman Aswaja an Nahdliyah di Kab. Lumajang

Kata restrukturisasi yang penulis gunakan dalam konteks riset ini, tidak sekedar persoalan
pembentukan proses desiminasi pengembangan nalar aswaja kbas nahdlatul ulama’ dari sisi
diskursus, melainkan juga bagaimana proses desiminasinya lebih konstruktivis dibandingkan yang
ada sebelumnya. Kendati, harus penulis juga akui, kontestasi ideology yang ada di Kab. Lumajang
tidak sekuat dengan yang ada di daerah-daerah lainnya, semisal fenomena yang kerap terjadi di
Kab/Kota di Jawa Barat ataupun di Aceh; dimana ideologisasi keagamaan juga bermain secara
politik. Artinya, kendati LP Maarif Kab. Lumajang melakukan restrukturisasi desiminatif terhadap
komponen-komponen keaswajaan yang dijalankan, tidak akan banyak masyarakat yang
menganggap hal tersebut sebagai abuse of power dari kelompok mayoritas terhadap minoritas. Jadi,
restrukturisasi ini dijalankan untuk membentuk kerangka strategis “menghadang” ideology radikal
mengantarkan pengaruhnya secara kelembagaan yang ada di Kab. Lumajang. Atau, sebagai
langkah antisipatif semata.

Sebagaimana yang sudah dinyatakan sebelumnya, maka rekognisi terkait paham
keaswajaan menjadi sangat penting. Dalam paparan data dinyatakan bahwa: Dari asumsi ini, maka
pertama mengasumsikan apa yang dilakukan oleh LP Ma’arif dan seluruh lembaga pendidikan di

78 Jatuhnya Soeharto, menurut Noorhaidi Hasan, terbukti menjadi terobosan demokratik yang sangat
menentukan. Di bawah kepresidenan transisional Habibie dan penggantinya, Abdurrahman Wahid, proses liberalisasi
dan demokratisasi berjangka panjang, yang terjadi bersamaan dengan melemahnya kekuasaan negara, telah mengubah
seluruh lanskap politik Indonesia. Selengkapnya, lihat: Noorhaidi Hasan, Laskar [ibad, Isiam, Militanst, dan Pencarian
Identitas di Indonesia Pasca Orde Baru, (Jakarta: LP3ES & KITLV-Jakarta, 2008), 2.

79 Hasbi Aswat, Organisasi Nahdatul Ulama, 30

80 Muh. Khamdan, “Pengembangan Nasionalisme Keagamaan sebagai Strategi Penanganan Potensi
Radikalisme Islam Transnasional” dalam .4ADDIN, Vol. 10, No. 1, Februari 2016, 221.

81 Jimmy Oentoro, Indonesia Satu, Indonesia Beda, Indonesia Bisa (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2010), 167.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 195

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

lokasi penelitian berkesesuaian dengan kerangka teori yang sudah ada merupakan hal yang sah.

Artinya, dari data yang penulis dapatkan, PCNU Lumajang melalui LP Ma’arif sudah melakukan

reaktualisasi nilai-nilai keaswajaan sesuai dengan apa yang dirumuskan oleh Pengurus Besar

Nahdlatul Ulama’. Sebagaimana ungkapan dari semua nara sumber bahwa aswaja yang

ditanamkan, dikaji, dan diajarkan kepada seluruh masyarakat disandarkan pada pemahaman yang

kontekstual. Tidak lagi tekstual seperti yang ada di era klasik dalam Islam. Kedna, dalam konteks
pendekatan dan strategi yang dijalankan LP. Ma’arif NU dan lembaga di bawahnya pun sudah
berkesesuaian dengan apa yang ada dalam teori. Mereka melakukan internalisasi melalui proses

sosialisasi langsung kepada masyarakat, lembaga pendidikan melalui bahan ajar, pengenalan di

masa orientasi, dan kegiatan-kegiatan lain yang melibatkan secara langsung para generasi muda

untuk ambil bagian menghadirkan aswaja ala NU tersebut.

Ketiga, LP Ma.arif NU Lumajang melakukan re-inforcement dan pengkaderan secara
massif agar pemahaman aswaja an nahdliyah tersebut mendarah daging di kalangan anggota NU.
Dengan demikian, secara normative, penulis ingin mengatakan bahwa kerangka berfikir —
sebagaimana visi dan misi Ketua LP. Ma’arif NU Lumajang — melakukan perbaikan pola
organisasi dan penguatan SDM, hingga layanan masyarakat dapat termanifestasi secara baik dalam
proses sosialisasi Aswaja An-Nahdliyah dikalangan pemuda NU di Kabupaten Lumajang.
Walaupun, juga terdapat masalah-masalah baru yang harus diselesaikan misalnya terkait pola
koordinasi antara satu bagan dengan bagan yang lain, atau antara instansi pemerintah yang satu
dengan instansi pemerintah yang lain.

Komponen ini, apabila dibaca secara nalar konstruktivis, maka modal utama internalisasi
nilai-nilai keaswajaan yang ada di Kab. Lumajang hadir pada pemahaman dan pemaknaan
terhadap aswaja al Nahdliyah. Aswaja yang dirumuskan dengan modal menghargai dan
menampakkan apa yang sudah diyakini oleh masyarakat Nabdliyin sebelumnya. Jadi, untuk
membangun internalisasi nilai, maka membutuhkan beberapa langkah kongret sebagaimana
berikut:

1. Reaktualisasi pemahaman dan pemaknaan keaswajaan yang diyakini masyarakat

2. Memantapkan nilai-nilai identic sebagai sebuah kebenaran yang utuh. Kebenaran yang bukan
sekedar terbangun dari sikap apologetisme pemikiran seorang tokoh semata, melainkan sudah
secara kolektif diyakini oleh para kyai.

3. Kyai — dalam nalar edetic — ada rumus fenomenologisme yang tidak bisa digantikan
menggunakan pandangan globalisme. Maka dari itu, peran dan kmomponen penceramah
harus tetap bisa dijalankan sebagai bingkai kulktural untuk melawan apa yang dijalankan
kelompok-kelompok radikal.

Tentu, karena hal ini berhubungan dengan lembaga pendidikan LP Maarif memiliki
kewajiban untuk mendesiminasikan pemahaman-pemahaman rasional-identik tersebut menjadi
sebuah wacana yang sistematis. Dalam ranah ini, maka struturasi bisa dijalankan menggunakan
pendidikan:

1. Pembudayaan dan habituasi sistemik pada iklim lembaga pendidikan berdasarkan paham-
paham Aswaja al Nahdliyah

2. Pengutamaan pengetahuan keislamaan berbasis nilai-nilai aswaja al Nahdliyah

3. Adanya kurikulum &busus atau terintegrasi dalam setiap pengajaran yang ada di Lingkungan
pendidikan.

4. Menyediakan guru dan pengajar yang mampu memahami aswaja sebagai sebuah “nalar
petlawanan” bagi kelompok-kelompok transnasional yang ada di Indonesia. Artinya, para
guru sudah sangat memahami dimensi sosiologis yang hadir sebelum mereka memberikan
pemahaman kepada para siswa.

Sekali lagi, konstruktivisme di dalam bingkai riset ini, seakan menjadi monolog, tidak bisa
dilepaskan dari kondisi sosilogis dan politik masyarakat Lumajang yang memang memiliki
kekuatan ideologis terhadap Nahdlatul Ulama’ itu sendiri. Jadi, membangun konstruktivisme
melalui lembaga pendidikan berdasarkan pada nilai-nilai keaswajaan bukanlah hal yang sangat sulit

196 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

dijalankan, dan mustahil untuk dilakukan kanalisasi pemahaman masyarakat dan generasi muda
dalam memahami keislaman yang £&bas Indonesia.

Re-Kulturisasi Aswaja al Nahdliyah dan Objektivasi Kelompok Transnasional di
Lumajang

Dari sudut pandang ini, re-kulturasi keislaman 4&has Nahdlatul Ulama’ harus lebih
ditampakkan sebagai distingsi dari cara berfikir kelompok-kelompok global tersebut. Beberapa
perbedaan identitas kebudayaan tersebut ialah:

Entitas Kebudayaan NU vis 2 vis Kelompok Transnasional

Konstuksi Kebudayaan Pendidikan NU Kontruk Pendidikan Transnasional

Menghargai nilai kebudayaan nusantara Mendahulukan nilai-nilai normatif  Islam/
menghapus tradisi yang dianggap tidak sesuai
dengan pandangan Islam-Normatif

Mendahulukan  pendekatan  persuasif/ | Memaksakan kehendak/cenderung menyalahkan
toleran terhadap perbedaan yang ada di | paham orang lain
masyarakat

Mengedepankan  tauladan  /kesadaran | Indoktrinasi Ajaran Keislaman
masyarakat

Tanpa Pamrih dalam berdakwah Memiliki tujuan tertentu

Menghormati para pendahulu Mengandalkan ketokohan pemimpin gerakan

Jikalau dikembalikan kepada ruang riset ini, maka komponen-komponen tersebut tidak
bisa dinafikan, kalau sekolah atau madrasah yang berada di bawah naungan LLP Maarif NU Kab.
Lumajang berada pada iklim dan kebudayaan NU itu sendiri. Dalam upaya untuk membangun
dan mengkonstruk kebudayaan yang nafas utamanya adalah toleransi, keramahan, dan terbuka
terhadap perkembangan zaman sangatlah mudah untuk dilakukan. Distingsi non-indoktriner juga
bisa ditampilkan, kendati hal ini harus didekati menggunakan kerangka berfikir yang lebih
persuasive juga. Artinya, proses pendidikan yang dijalankan harus juga menunjukkan kesadaran
pembenar bahwa apa yang dijalankan tersebut merupakan bagian dari upaya untuk menghentikan
arus gerak paham transnanasional yang ada di Indonesia.

Untuk membangun kanal ekternalisasi tersebut, maka Lembaga Pendidikan di bawah
naungan LP Maarif NU Kab. Lumajang juga harus diperkenalkan bagaimana strategi yang dipakai
oleh kelompok radikal tersebut; berikut ini adalah table yang akan menjelaskan bagaimana model
pengembangan pengenalan antisipatif yang bisa dijalankan dalam wujud kontruksi kebudayaan
dan institusionalisme di LP Maarif Kab. Lumajang

Utilitialianisme Paham Keaswajaan dalam dunia Pendidikan di Kab. Lumajang

Berdasarkan pada kerangka-kerangka berfikir di atas, maka sudah dua komponen teoritik
yang bisa digapai untuk menangkal transnasionalisme Islam di dalam dunia pendidikan. Pada
komponen terakhir bagaimana kontruksi Peter I. Berger ini bisa menjadi carapandang baru
menangkal radikalisme ialah melalui proses eksternalisasi bisa dijalankan. Dalam pembacaan
penulis pola sosialisasi yang konfrehensif yang dilakukan oleh LP Maarif NU Kab. Lumajang ini
bisa disebut sebagai holistic-approaching of constructivism.

Berdasarkan analisis, maka dapat disimpulkan bahwa, untuk menjadikan pola
penyampaian aswaja sangat efektif bagi kalangan pemuda, dibutuhkan upaya-upaya yang
menyeluruh, para penyampai (preacher) tidak sekedar memahami materi yang dibutuhkan,
melainkan juga strategi penyampaian yang efektif dan tidak menjemukan. Mereka juga diharapkan
bisa membungkus teori atau istilah yang ada di dalam konsepsi aswaja an nahdliyah menjadi lebih
mudah dipahami sesuai dengan cara berfikir objek yang dihadapi. Setelah mereka mendapatkan
pemahaman, maka diperlukan pembuktian yang dilaksanakan secara kolektif. Kolektifitas
tindakan ini sangat penting, agar mereka (baca; yang memahami aswaja an nahdliyah ini) tidak

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 197

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579




Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

teralienasi dari komunitas yang ada. Terakhir, dibutuhkan pula proses kesinambungan agar
keyakinan tersebut tidak mudah punah. Salah satu cara yang efektif adalah membentuk sebagai
habitus objektif dan kebenaran absolute. Dalam bahasa yang lebih sederhana, mereka secara tidak
sadar, bahwa apa yang dilakukannya sudah menjadi dogmatisme yang tidak akan mudah diubah
oleh kepentingan sesaat.

Kerangka lain yang tidak bisa diakses adalah melakukan proses generalisasi pendidikan di
luar lembaga pendidikan Islam (baca; pesantren). Di luar pesantren tidak memiliki ro/e-model (Kyat)
laiknya yang ada di pesantren. Oleh karena itu, diperlukan proses-proses pembaharuan untuk bisa
menghadirkan pendidikan toleran berbasis pada nilai-nilai kepesantrenan ini sebagai basis utama
sistem pendidikan nasional. Salah satu caranya adalah membingkai ulang desain pendidikan
toleransi di luar, kemudian membawanya ke pengalaman-pengamalan yang basis nilainya ada di
lembaga pesantren. Hal tersebut, dalam wujud implementasi, tentunya tidak sulit. Pasalnya,
branding of full-day school dan building of Islamic Culture sudah menjadi primadona di kalangan
masyarakat Indonesia, utamanya mereka yang berada di wilayah perkotaan.

Betapapun rancang bangun identitas Islam di Indonesia tidak akan pernah lepas dari nilai-
nilai toleransi dan kesadaran takdiri bahwa nusantara dibangun dari keragaman. Nusantara
dibentuk dari perbedaan-perbedaan yang berkembang tanpa proses diminta. Oleh karena itulah,
memotret Islam-Indonesia vis a vis dengan gerakan penyeragaman yang dilakukan oleh gerakan
transnasional sebenarnya bukan perkara yang sulit. Indonesia memiliki identitas keislaman yang
dipresentasikan dan dipreferensikan melalui dua organisasi yang lahir memberikan kontribusi
terhadap berdirinya bangsa Indonesia; yakni Nahdlatul Ulama’ dan Muhammadiyah keduanya
pun memiliki cara dan strategi tersendiri untuk mengkonstruk masyarakat Indoensia.
Muhammadiyah bisa jadi melalui cara-cara dan jalan rasionalisme ilmiah, sedangkan NU melalui
karakteristik yang dibangun di pondok pesantren.

Oleh sebab menjadikan pendidikan pesantren merupakan miniatur Indonesia yang
beragam, memindahkan nilai-nilai keislaman pesantren yang toleran dan plural, juga merupakan
sebuah keniscayaan. Hal yang dibutuhkan adalah melakukan konstruksi sosial, membingkai nilai,
dan memantapkan regulasi serta komitmen bersama, untuk menciptakan lembaga pendidikan
Islam yang toleran dan plural. Lebih-lebih, lembaga pendidikan di luar pondok pesantren
memiliki kekuatan (internal/eksternal); apakah itu Sumber Daya Manusia ataupun Sumber Daya
Alam, yang dapat mendukung dan menguatkan apapun yang sudah dicanangkan oleh lembaga
pendidikan formal. Iz the end, apapun gagasan yang penulis tuangkan di atas, merupakan proses
postulasi Islam-Indonesia yang sangat toleran dan berbeda dengan gerakan transnasional Islam,
dalam mengahadapi masalah masyarakat, serta Islam-Indonesia memiliki keunikan pendekatan
untuk mereproduksi generasi muda yang toleran dan plural, melalui sekolah Islam ataupun
pendidikan pesantren.

Kesimpulan

Sekolah atau madrasah yang berada di bawah naungan LP Maarif NU Kab. Lumajang
ternyata memiliki iklim dan kebudayaan NU itu sendiri. Dalam upaya untuk membangun dan
mengkonstruk kebudayaan yang nafas utamanya adalah toleransi, keramahan, dan terbuka
terhadap perkembangan zaman sangatlah mudah untuk dilakukan. Distingsi non-indoktriner juga
bisa ditampilkan, kendati hal ini harus didekati menggunakan kerangka berfikir yang lebih
persuasive juga. Bahkan untuk membangun kanal ekternalisasi tersebut, maka Lembaga
Pendidikan di bawah naungan LP Maarif NU Kab. Lumajang juga harus diperkenalkan
bagaimana strategi yang dipakai oleh kelompok radikal tersebut.

Berdasarkan analisa-teoritik, maka kesimpulannya, untuk menjadikan pola penyampaian
aswaja sangat efektif bagi kalangan pemuda, dibutuhkan upaya-upaya yang menyeluruh, para
penyampai (preacher) tidak sekedar memahami materi yang dibutuhkan, melainkan juga strategi
penyampaian yang efektif dan tidak menjemukan. Mereka juga diharapkan bisa membungkus
teori atau istilah yang ada di dalam konsepsi aswaja an nabdliyah menjadi lebih mudah dipahami

198 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nahdliyah di 1.P. Ma'arif NU Lumajang

sesual dengan cara berfikir objek yang dihadapi. Setelah mereka mendapatkan pemahaman, maka
diperlukan pembuktian yang dilaksanakan secara kolektif. Kolektifitas tindakan ini sangat penting,
agar mereka (baca; yang memahami aswaja an nahdliyah ini) tidak teralienasi dari komunitas yang
ada. Terakhir, dibutuhkan pula proses kesinambungan agar keyakinan tersebut tidak mudah
punah. Salah satu cara yang efektif adalah membentuk sebagai habitus objektif dan kebenaran
absolute. Dalam bahasa yang lebih sederhana, mereka secara tidak sadar, bahwa apa yang
dilakukannya sudah menjadi dogmatisme yang tidak akan mudah diubah oleh kepentingan sesaat.

Referensi

Abdullah, Amin. 2011. Reaktulisasi Islam Yang Berkemajnan; Agenda Strategis Mubammadiyah di ‘Tengah
Gerakan — Keagamaan — Kontemporer.  Makalah  Pengajian  Ramadhan di  Universitas
Muhammadiyah Yogyakarta

Asy’ari, Hasyim. 2006. _A/~Qanun Al-Asasi; Risalah Ablus Sunnah Wal Jama'ah, terjemah oleh
Zainul Hakim, Jember: Darus Sholah

Ball, Stephen. 2004. The Routledge Falmer Reader of Sociology of Education. New York; Routledge
Falmer.

Bizawie, Zainul Milal. 2016. Mastepiece Islam Nusantara; |ejaring dan Sanad Ulama’-Santri. Jakarta:
Pustaka Kompas.

Departemen Agama RI. 2012. Moderasi Islam, Tafsir al-Qur'an Tematik. Jakarta: Lajnah Pentashihan
Mushatf al - Qur’an.

Fuad, A. Jauhar, Asyari, Imam Taulabi. 2015. Waspada Penetrasi Neo-Salafi Wahabi di Madrasah NU.
Kediri: Al Maktab.

Gaus AF, Akhmad, “Pemetaan Problem Radikalisme di SMU Negeri di 4 Daerah”, dalam Jurnal Ma'arif
Institute, Vol. 8, 1, 2013.

Giroux, Henry A. ed, 2001. Education and Cultural Studies. New York; Routledge

Merlyna Lim. 2011. “Radical Islamism in Indonesia and Its Middle Eastern Connection,” dalam
Meria Journal, Volume 15, Issue 2 June Tahun 2011

Mufid, Ahmad Syafi’i. 2011. Perkembangan Faham Keagamaan Transnasional di Indonesia. ]akarta:
Badan Litbang dan Diklat Kementriaan Agama RI

Mujani, Saeful. Umat Islam Indonesia Dukung Radikalisme. Jakarta: Harian Tempo: 12 November
2004.

Naim, Ngainun. 2015. Pengembangan Pendidikan Aswaja sebagai Strategi Deradikalisasi, Jurnal
Penelitian Keagamaan. Tulungagung: IAIN Tulunggung

O’Donnell, Mike. 2004. “The Social Construction Of Youthful Musculinities” dalam Stephen
Ball The Routledge Falmer Reader of Sociology of Education. New York; Routledge Falmer

PBNU. 2016. Hasil-hasil muktamar ke-33 Nahdlatul Ulama. Jakarta: Lembaga Ta’lif wan Nasyr
PBNU

PP Lakpesdam NU. 2017. Nasional-isme dan Islam NU-Santara. Jakarta: PT. Kompas Media
Nusantara

Prasetiawati, Eka. 2017. Menamankan Islam moderat upaya menanggulangi radikalisme di Indonesia, Jurnal
Igra Metro lampung: Institut Agama Islam Ma’arif NU.

PWNU Jawa Timur. 2007. Ablusunnah wal Jama’ah An-Nabdliyah. Surabaya, Khalista.

Qodir, Zuly. 2014. Radikalisme Agama di Indonesia. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Siraj, Said Aqil. 2011. dalam Muhammad Idrus Ramli, Pengantar Searah Ablussunah Wal Jama’ab.
Jakarta: Khalista

Sunanto, Musyrifah. 2015. Searah Peradaban Islan Indonesia. Jakrta: PT. Rajagrafindo persada

The Wahid Institute, dan Maarif Institute. 2009. Iusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam
Transnasional di Indonesia. Jakarta: PT. Desantara Utama Media

Tilaar, HAR 2003. Pendidikan dan Kekunasaan. Bandung; Rinneka Cipta.

Turmudzi, Endang. 2005. Isiam dan Radikalisme di Indonesia. Jakarta: LIPI Press

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019| 199

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Zainil Ghulam, Achmad Farid
Ideologisasi 1dentitas Aswaja an-Nabdliyah di ILP. Ma’arif NU Lumajang

Wahyudin, Didin. 2016. Pendidikan Aswaja sebagai upaya menanggal Radikalisme, Jurnal Dinamika
Penelitian, Tulung Agung: IAIN Tulung Agung.

Zada, Khamami. 2002. Islam Radikal: pergulatan ormas-ormas Islam garis keras di Indonesia. ]akarta:
Teraju.

Zadja, Joseph. 2009. Globalisation, Policy, and Comparative Research. Australia; Springer Science.

Internet

sebagai-anggota-hti/
http://nasional.kompas.com/read/2017/07/19/10180761 /hti-resmi-dibubarkan-pemerintah
http://news.liputan6.com/read /3146828 /survei-23-persen-lebih-mahasiswa-pelajar-terdoktrin-

radikalisme
http:/ /www.Allkhwan.net,
http://www.alsofwah.or.id
http://www.Assunnah.or.id
http://www.eramuslim.com
http://www.nu.ot.id
1/ /www.nu.or.id/post/read /27947 /buletin-radikal-beredar-di-lumajan
http://www.syariahonline.com
https://nasional.tempo.co/read/229078/selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-
di-lumajang
www.cnnindonesia.com/nasional/20170512135522-12-214314/kepala-bin-hti-ingin-
ganti-pancasila-jadi-khilafah
https://www.jawapos.com/read /2017/06/12/137132 /waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-
daerah-jawa-timur

https:/ /www.merdeka.com/peristiwa/wanita-ini-beberkan-perkenalan-dengan-wni-simpatisan-

isis-di-turki.html

200 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam;Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


http://m.jatimtimes.com/baca/156016/20170727/163334/ada-4-pns-di-lumajang-diketahui-sebagai-anggota-hti/
http://m.jatimtimes.com/baca/156016/20170727/163334/ada-4-pns-di-lumajang-diketahui-sebagai-anggota-hti/
http://nasional.kompas.com/read/2017/07/19/10180761/hti-resmi-dibubarkan-pemerintah
http://news.liputan6.com/read/3146828/survei-23-persen-lebih-mahasiswa-pelajar-terdoktrin-radikalisme
http://news.liputan6.com/read/3146828/survei-23-persen-lebih-mahasiswa-pelajar-terdoktrin-radikalisme
http://www.allkhwan.net/
http://www.alsofwah.or.id/
http://www.assunnah.or.id/
http://www.eramuslim.com/
http://www.nu.or.id/post/read/27947/buletin-radikal-beredar-di-lumajang
http://www.syariahonline.com/
https://nasional.tempo.co/read/229078/selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-di-lumajang
https://nasional.tempo.co/read/229078/selebaran-gelap-tentang-pks-berpaham-wahabi-beredar-di-lumajang
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20170512135522-12-214314/kepala-bin-hti-ingin-ganti-pancasila-jadi-khilafah
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20170512135522-12-214314/kepala-bin-hti-ingin-ganti-pancasila-jadi-khilafah
https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-daerah-jawa-timur
https://www.jawapos.com/read/2017/06/12/137132/waspadalah-isis-sudah-masuk-di-16-daerah-jawa-timur
https://www.merdeka.com/peristiwa/wanita-ini-beberkan-perkenalan-dengan-wni-simpatisan-isis-di-turki.html
https://www.merdeka.com/peristiwa/wanita-ini-beberkan-perkenalan-dengan-wni-simpatisan-isis-di-turki.html

