
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 117-145 

DESAIN INTEGRASI PRIMARY AND SUB-CULTURE ORGANIZATION  
DI LEMBAGA PENDIDIKAN TINGGI ISLAM DAN PESANTREN  

Atmari 
Sekolah Tinggi Agama Islam al-Azhar Menganti Gresik, Indonesia 

E-mail: atmarinj@gmail.com 
 

Abstrak: Tulisan ini merupakan hasil riset penulis di dua tempat berbeda dengan budaya 
organisasi yang berbeda pula; pertama lembaga pendidikan tinggi yang memiliki pondok 
pesantren sebagai nilai tambah (sub-culture) pembentukan karakter mahasiswanya. Sedang 
yang kedua, pondok pesantren yang menyelenggarakan pendidikan tinggi untuk 
pengembangan ilmu pengetahuan santrinya. Sebagaimana diketahui, pendidikan tinggi 
sesuai dengan aturan mainnya, memiliki budaya kebebasan akademik, keterbukaan 
informasi, dan sistem penyelenggaraan yang professional. Di pihak yang lain, pesantren 
juga memiliki aturan budayanya sendiri; semisal, sangat kuat untuk menjaga nilai-nilai 
keislaman, ketaatan kepada guru, kesederhanaan, dan aspek-aspek lainnya. Maka dari 
itulah, penulis mengasumsikan proses pengintegrasian ini membutuhkan strategi, tata 
kelola, dan pendekatan yang berbeda dibandingkan sub-culture organisasi lainnya, anggap 
saja seperti Fakultas dan Jurusan yang ada di bawah naungan lembaga pendidikan tinggi. 
Sesuai dengan hasil riset yang penulis lakukan, ditemukan bahwa; desain integrasi 
pendidikan tinggi dan pesantren ada pada pola interkoneksi dan implanted-Islamic tradition. 
Artinya, pendidikan tinggi tidak memaksakan seluruh values (nilai) yang ada di pesantren 
terimplementasi secara holistic, melainkan mengambil sebagian saja untuk dijadikan basis 
nilai tindakan karakter. Sepandan dengan itu, pondok pesantren yang menyelenggarakan 
pendidikan tinggi, juga tidak merubah posisi pesantren sebagai pengatur desain integrasi. 
Pendidikan tinggi harus mengikuti aturan dan nilai yang ada di pondok pesantren. Jadi, 
keduanya memiliki model desain kompromistik dan kolaboratif untuk mencapai pada 
tujuan yang diinginkan.  
Kata kunci: desain integrasi, budaya organisasi, pendidikan tinggi dan pondok pesantren  

 
Pendahuluan  

Bagi para ilmuan manajemen pendidikan, posisi budaya dan iklim organisasi di lembaga 

pendidikan, berada pada level di atas elemen-subtantif pendidikan lainnya, seperti kurikulum, 

guru, proses pembelajaran, dan kegiatan-kegiatan tambahan lainnya. Pasalnya, budaya dan iklim 

organisasi bisa dimaknai secara konseptual sebagai sistem nilai, aturan, norma, keyakinan, dan bisa 

menjadi identitas pembeda (differential-identity) antara satu organisasi dan organisasi lainnya.1 

Menurut Veithzal Rivai, budaya organisasi berfungsi sebagai pembentuk tapal-batas norma 

organisasi, meningkatkan komitmen, pengendali perilaku organisasi.2 Dalam konteks pendidikan, 

Ana Comariyah dan Cepi Triatna, mengatakan bahwa budaya organisasi bisa disebut sebagai 

budaya sekolah. Budaya sekolah (school culture & climate) adalah asumsi dasar yang berkaitan 

tentang kepercayaan, norma, nilai-nilai, seremoni, sejarah, tradisi, mitos, dan ritual yang dipahami 

oleh pemimpin dan anggota sekolah.3 Bagi Rhenald Kasali, ada dua model budaya organisasi – 

dalam kajian ilmu manajemen dan bisnis, yang juga sering diimplementasikan sebagai sistem nilai 

                                                     
1 Wirawan, Budaya dan Iklim Organisasi (Jakarta: Salemba Empat, 2007), 3 
2 Veithzal Rivai, Kepemimpinan dan Perilaku Organisasi (Jakarta: Raja Grafindo, 2007), 432 
3 Rhenald Kasali, Change (Jakarta: Raja Grafindo, 2007), 102  

mailto:atmarinj@gmail.com


Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

118 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

organisasi pendidikan (baca; lembaga pendidikan), baik itu umum ataupun Islam. Pertama, budaya 

birokratis; yakni sebuah nilai budaya cendrung proseduralis, „miskin inovasi, dan lebih 

mementingkan aturan dibandingkan kreatifitas bawahannya. Kedua, budaya koorporat. Suatu 

budaya yang inovatif, berorientasi pada pelayanan, dan cenderung partisipatif secara 

kepemimpinan.4 Buchari Alma, dalam buku, Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran Jasa 

Pendidikan, menambahkan bahwa melalui budaya korporat lembaga pendidikan bisa menjadi lebih 

aktif, kreatif, intelegen, adaptif, dan mampu mengorganisasi diri sendiri.  

Selain itu, dia menambahkan ada tiga nilai penting untuk dapat mengimplementasikan 

budaya tersebut, yaitu kekayaan konsep, kompetensi, dan koneksi.5 Selain pemaknaan dan 

pemahaman tentang fungsi budaya organisasi di atas. Terdapat pula pembahasan lain yang erat 

kaitannya dengan budaya organisasi. Yakni primary and sub-culture organization. Pengistilahan budaya 

organisasi primet merupakan bentukan penulis yang menganggap bahwa jika ada sub-budaya, 

pastinya ada budaya inti dan primer. Dalam bahasa lain, Alicia Boisnier & Jennifer A. Chatman 

menyebutnya sebagai Organisational Strong Culture-dalam bahasa sederhana, budaya organisasi 

pembentuk. Dia mengatakan bahwa : “we propose that one way that strong culture organization can become 

agile without losing basis of strength, is by allowing certain types of subculture to emerge”...6 Kutipan ini 

bermakna bahwa untuk menjaga sustainsibilitas budaya organisasi yang kuat, organisasi tersebut 

bisa menciptkan sub-budaya yang mampu memperkuat sistem nilai yang sudah ada. Dalam 

bahasa penulis, sub-budaya ada karena sudah ada „kebudayaan inti yang kuat‟ sehingga mampu 

melebarkan sayap kebudayaan lainnya.  

Dibandingkan pembahasan budaya inti/primer, pendefinisian sub-budaya lebih banyak 

ditemukan. Hal ini bisa dimaklumi, karena budaya inti yang dimaksud adalah budaya organisasi 

yang pertama kali diimplementasikan. Sedangkan sub-budaya ada setelah adanya base-line yang 

kuat pada budaya awal tersebut. Wirawan, misalnya, memaknai sub-budaya sebagai budaya yang 

tumbuh dalam unit-unit organisasi yang berbeda; di dalam lingkungan budaya organisasi yang 

sama. Sub-budaya tersebut dapat berinteraksi mampu berinteraksi satu sama lain dan berinteraksi 

dengan budaya organisasi. Dia mencontoh budaya organisasi Universitas Indonesia sebagai 

budaya organisasi utama. Dan, menganggap fakultas dan prodi di bawah naungan Universitas 

sebagai sub-budaya organisasi, seperti sub-budaya Fakultas Sastra, Fakultas Sosial Politik, dan 

lembaga lainnya.7  

                                                     
4 Aan Komariah dan Cepi Triatna, Visionary Leadership (Jakarta: Bumi Aksara, 2006), 97 
5 Buchori Alma dkk, Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran Jasa Pendidikan Fokus Pada Mutu dan Layanan Prima (Bandung; 
Alfabeta, 2009), 258-259 
6 Alicia Boisnier dan Jennifer A. Chatman The Role of Subcuture in agile organization (California; Hass School of Buisness Press, 2004), 
2  
7 Wirawan, Budaya dan Iklim Organisasi, 21 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 119  

 

Jika Wirawan menganggap bahwa sub-budaya bisa menjadi „pendukung‟, dan selalu bisa 

berinteraksi dengan budaya organisasi utama. Pandangan lebih kritis diungkapkan oleh Tim Scott 

et al. Dia mengatakan bahwa sub-budaya organisasi dibentuk untuk membagi peran (providing role) 

budaya organisasi. Pastinya, keberadaan sub-budaya organisasi sangat bergantung pada kuatnya 

budaya organisasi primer. Namun terkadang, perbedaan nilai dan latarbelakang sub-budaya 

organisasi akan membawa dampak negatif terhadap budaya organisasi.8 Dalam konteks ini, 

penulis lebih sepakat dengan pandangan Tim Scott et al, kita memang perlu jeli dalam membaca 

keberadaan sub-budaya organisasi di dalam budaya organisai (primer), khususnya di dalam 

konteks lembaga pendidikan Islam. Jika dikontekskan di lembaga pendidikan Islam di Indonesia, 

berdasarkan pandangan fungsionalisme, lembaga pendidikan terbagi menjadi tiga; formal, 

informal, dan non-formal. Uniknya di Indonesia, terkadang, ada dua lembaga pendidikan yang 

berlokasi pada satu lingkungan organisasi (baca; pesantren dan lembaga formal, atau sebaliknya 

lembaga formal di dalamnya ada pesantren). Kondisi ini, menambah alasan penulis untuk 

mendukung pandangan Tim Scott. Pasalnya, proses pengitegrasian lembaga pendidikan yang 

memiliki perbedaan basis nilai budaya mencolok, akan mengakibatkan disintegrasi, instabilitas, 

dan mandeknya sebuah proses internalisasi nilai kebudayaan primer.  

Untuk itulah, penulis menganggap dua lembaga ini sebagai dua model lembaga 

pendidikan Islam, yang merepresentasikan integrasi sub-budaya berbeda, dengan budaya primer, 

kendati banyak perbedaan di dalamnya. Secara observasional, apa yang sudah mereka lakukan, 

bisa dikatakan sukses. Meski, harus juga diakui, masih banyak hal yang belum juga dicapai, sesuai 

dengan perencanaan yang ada. Lembaga tersebut adalah Universitas Islam Negeri Sunan Ampel 

Surabaya,9 dan Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton, Probolinggo, yang memiliki Institut Agama 

                                                     
8 Tim Scott membagi subbudaya menjadi ethnic, religous, class, occuptional, Devisional, Technical, Gender, Primary Group, and Secondary 
group. Beberapa wujud inilah yang menurut Tim Scott mampu memberikan pengaruh terhadap budaya organisasi, baik itu positif 
ataupun nagatif. Semuanya bergantung bagaimana cara mengelolanya. Lihat Tim Scott Tim Scott, at.all. Healtcare Performance and 
Organisational Culture (UK: Radecliffe Press, 1992), 23  
9 UIN Sunan Ampel Surabaya memiliki pondok pesantren mahasiswa sebelum bertransformasi menjadi universitas. Kala itu, 
pondok pesantren diperuntukkan bagi sebagian mahasiswa baru yang ingin menempati pondok pesantren tersebut. Tidak ada 
kewajiban seluruh mahasiswa untuk masuk ke dalam pondok pesantren. Hal ini berbeda dikala IAIN Sunan Ampel, Surabaya, 
menjadi UIN Sunan Ampel Surabaya. Hampir semua mahasiwa diwajibkan memasuki budaya baru, bernama pendidikan pondok 
pesantren. Meski tidak dapat ditampung satu lokal pesantren yang dibatasi teritorinya, seperti di UIN Sunan Ampel Surabaya. 
Fenomena ini sontak, membangun sebuah anggapan, bahwa UIN Sunan Ampel bukan lagi ruang akademis semata, melainkan 
juga pendidikan ala pondok pesantren. Memang, tidak ada reaksi penolakan dari para mahasiswa, tapi ada juga yang mengeluhkan 
kegiatan kepesantrenan, yang dianggap mereduksi kegiatan diskusi organisasi ekstra di sore hari. Kebijakan ini, jika ditelisik pada 
nilai yang dijunjung tinggi Pendidikan Tinggi, bisa saja dikategorikan sebagai hal yang melenceng. Karena, di dalam Undang-
Undang Perguruan Tinggi, juga diatur tentang elemen budaya akademik mahasiswa; Pertama, harus mengedepankan kepada 
otonomi ilmu pengetahuan. Kedua, kebebasan akademik. Ketiga, kebebasan mimbar akademik. Sedangkan pondok pesantren, lebih 
condong pada penyeragaman perilaku, pemilihan nomenklatur keilmuan yang didasari pada ideologi tertentu, dan kataatan 
terhadap guru/pengajar dan kesederhanaan. Keberadaan pondok pesantren di UIN Sunan Ampel Surabaya, sebagai sub-budaya, 
bisa dikatakan hampir mengalahkan budaya primer. Citera perguruan tinggi lebih islami dan perilaku negatif mahasiswa mampu 
diminimalisir. Namun demikian, kebebasan akademik, berfikir, dan kegiatan lainnya, lebih terbatas, dibandingkan sebelum adanya 
pondok pesantren.  



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

120 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Islam Nurul Jadid.10  Berdasarkan pada asumsi inilah, penulis ingin menggali tiga hal penting 

berhubungan dengan; pertama, desain integrasi yang memiliki posisi sebagai primer-culture di 

lembaga pendidikan, yakni perguruan tinggi yang menempatkan pesantren mahasiswa sebagai sub-

culture, dan sebaliknya pesantren yang menjadikan pendidikan tinggi sebagai sub-culture. Selain 

disain, kedua, tentu pengimplementasian ini memiliki dampak positif dan negatif, sekaligus ketiga, 

membutuhkan cara/strategi untuk pengimplemetasiannya, agar kendala-kendala atau bahkan nilai 

negatif itu bisa diminimalisir. Dari tiga hal inilah nantinya, penulis akan melakukan analisis dan 

generalisasi terhadap pola kelembagaan yang serupa dengan dua lokus penulis ini. Sebab, dalam 

konteks Indonesia hari ini, pendidikan tinggi dengan model pengasramaan, atau sebaliknya, 

pesantren mendirikan pendidikan tinggi sebagai wider access terhadap dunia kerja, sudah menjadi 

trends tersendiri. 

 

Theoretical Review; Integrasi Primary Culture11 dan Subculture di Lembaga Pendidikan   

Di latar riset ini, penulis sudah memaparkan bagaimana pengaruh budaya organisasi 

terhadap eksistensi efektifitas kerja lembaga pendidikan. Sedikitnya dapat disimpulkan bahwa, 

budaya organisasi bisa memberikan dampak postitif terhadap pengembangan sebuah lembaga. 

Untuk lebih melengkapi konsepsi kajian tersebut, berikut ini penulis tampilkan beberapa 

pandangan pakar manajemen terkait dengan budaya organisasi dan keberhasilan lembaga 

pendidikan. Sebagaimana disampaikan oleh Stephen Stolp,12 tentang School Culture yang 

dipublikasikan dalam ERIC Digest, dari beberapa hasil studi menunjukkan bahwa budaya 

                                                     
10 Kondisi berbalik di Pondok Pesantren Nurul Jadid, Paiton, Probolinggo-selanjutnya disingkat PP. Nurul Jadid Paiton. Pondok 
pesantren yang berdomisili di sebelah timur kabupaten Probolinggo ini, memiliki banyak lembaga pendidikan umum, mulai dari 
tingkat paling bawah hingga pendidikan tinggi10 Agar memiliki keserupaan dengan subjek penelitian awal, penulis akan membatasi 
sub-budaya organisasi yang akan diteliti di PP. Nurul Jadid pada tiga lembaga tinggi yang ada di bawah naungan Yayasan PP. 
Nurul Jadid; yakni Institut Agama Islam (IAI) Nurul Jadid, Sekolah Tinggi Tekhnologi (STT) Nurul Jadid, dan Sekolah Tinggi 
Ilmu Kesehatan (STIKES) Nurul Jadid. Dari sini dilihat, bagaimana Pondok Pesantren, sebagai primer culture akan dihadapkan pada 
sub-budaya baru, bernama perguruan tinggi, sebagaimana sudah penulis sebutkan sesuai Undang-Undang di atas. Sama halnya, 
dengan UIN Sunan Ampel Surabaya, cara pengintegrasian nilainya membutuhkan pendekatan-pendekatan yang khusus. Agar tidak 
terjadi resistensi yang hadir karena perbedaan tersebut. Dalam pengamatan yang ada, Persoalan serius sempat dihadapi untuk 
menyeragamkan perilaku santri-mahasiswa, dosen atau pengajar, dan karyawan di pendidikan tinggi yang di bawah naungan 
pondok pesantren. PP. Nurul Jadid, menghadapi psikologi anak didik yang ingin bebas dalam segala bidang serta cenderung 
menanggalkan nilai-nilai agama dan kepesantrenan. Tidak hanya itu, kebiasaan mahasiswa-santri yang keluar pondok menyulut 
masyarakat untuk membukan bisnis „kos-kosan‟ di sekeliling PP. Nurul Jadid. Belum lagi, perilaku dosen yang cenderung 
materialistis, pun membuat pondok pesantren ini harus berfikir cara lain untuk bisa menyeragamkan pola pikir, sistem nilai, dan 
perilaku orang-orang di bawah pesantren.  Akhirnya, beberapa tahun terakhir, PP. Nurul Jadid mempercepat pembangunan lokal 
asrama mahasiswa. Hingga pada tahun 2020, targetnya seluruh mahasiswa wajib menetap di pondok pesantren dan dilarang 
bedomisili di luar pondok pesantren. Ini merupakan upaya untuk menanamkan nilai-nilai budaya organisasi bagi seluruh elemen 
yang ada di PP. Nurul Jadid. Pondok pesantren ini, memilih nilai-nilai pondok pesantren sebagai core-value dalam proses 
pengembangan lembaga yang ada di bawah naungannya.  
11 Sekali lagi ingin penulis tegaskan bahwa istilah primary, strong, official, dan strong culture pada dasarnya adalah cultural organization itu 
sendiri. Artinya, sebuah budaya yang dibentuk bersamaan dari proses pendiriannya. Sedangkan subculture adalah bagian (unit) baru 
yang dibentuk; apakah itu terlahir karena perbedaan sikap dan tujuan, dibentuk menyerupai budaya awal, atau bahkan tidak berasal 
dari dua sumber tersebut, melainkan dari kondisi eksternal organisasi. 
12 Van Peursen, Strategi Kebudayaan, terj. Dick Hartoko,(Jakarta: Yayasan Kanisius, 1984), 14. 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 121  

 

organisasi di sekolah berkorelasi dengan peningkatan motivasi dan prestasi belajar siswa serta 

kepuasan kerja dan produktivitas guru.  

Studi juga dilakukan oleh Leslie J. Fyans, Jr. dan Martin L. Maehr tentang pengaruh dari 

lima dimensi budaya organisasi di sekolah yaitu: tantangan akademik, prestasi komparatif, 

penghargaan terhadap prestasi, komunitas sekolah, dan persepsi tentang tujuan sekolah. Survei 

terhadap 16310 siswa tingkat empat, enam, delapan dan sepuluh dari 820 sekolah umum di 

Illinois menunjukkan bahwa mereka lebih termotivasi dalam belajarnya dengan melalui budaya 

organisasi di sekolah yang kuat.13 Sementara itu, studi yang dilakukan oleh Jerry L. Thacker and 

William D. McInerney terhadap skor tes siswa sekolah dasar menunjukkan adanya pengaruh 

budaya organisasi di sekolah terhadap prestasi siswa. Studi yang dilakukannya memfokuskan 

tentang new mission statement, goals based on outcomes for students, curriculum alignment corresponding with 

those goals, staff development, and building level decision-making. Budaya organisasi di sekolah juga 

memiliki korelasi dengan sikap guru dalam bekerja. Studi yang dilakukan Yin Cheong Cheng 

membuktikan bahwa, “stronger school cultures had better motivated teachers. In an environment with strong 

organizational ideology, shared participation, charismatic leadership, and intimacy, teachers experienced higher job 

satisfaction and increased productivity”.14  

Proses sosialisasi budaya khususnya ditujukan bagi calon peserta didik, karyawan maupun 

guru (semua yang terlibat dalam lingkungan pendiidkan) baru yang akan bergabung dengan 

lembaga dan/atau anggota yang baru saja diterima menjadi anggota dalam suatu lembaga 

pendidikan, karena mereka belum mengenal budaya organisasi secara komprehensif. Luthan 

menjelaskan bahwa proses sosialisasi budaya organisasi dalam suatu perusahaan dapat dilakukan 

melalui tahap-tahap berikut ini; pertama, seleksi calon karyawan perusahaan; sejak awal pemilihan 

calon karyawan, organisasi dapat mempertimbangkan berbagai kemungkinan apakah calon 

karyawan tertentu akan dapat menerima kultur yang ada atau justru akan merusak kultur yang 

telah terbangun. Kedua, penempatan karyawan pada suatu pekerjaan tertentu, dengan tujuan 

menciptakan kohesivitas di antara karyawan. Ketiga, pendalaman bidang pekerjaan; tahap ini 

dimaksudkan agar seseorang anggota semakin mengenal dengan baik dan menyatu dengan bidang 

tugasnya serta memahami apa yang menjadi tugas dan tanggung jawab masing-masing.  

Keempat, penilaian kinerja dan pemberian penghargaan, dimaksudkan agar karyawan dapat 

melaksanakan pekerjaannya sesuai dengan ketentuan organisasi sebagai salah satu norma budaya 

serta dapat lebih intensif menerapkannya di masa datang. Kelima, menanamkan kesetiaan pada 

                                                     
13 Alan Cowling & Philip James, The Essence of Personnel Management and Industrial Relations, terj. Xavier Quentin Pranata (Yogyakarta 
: ANDI, 1996), 72 
14 Pendapat para ahli sebagaimana dikutip dalam Akhmad Sudrajat “Budaya Organisasi.” Diakses melalui 
ahmadsudrajat.blogspot.com pada 23 Agustus 2017  



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

122 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

nilai-nilai luhur yang dimiliki organisasi. Keenam, memperluas cerita dan berita tentang berbagai hal 

berkaitan dengan budaya organisasi, misalnya cerita tentang pemutusan hubungan kerja kepada 

seseorang karyawan karena menyalahgunakan kekuasaan/wewenang untuk kepentingan pribadi 

meskipun karyawan tersebut sangat potensial. Hal tersebut menekankan betapa pentingnya moral 

bagi setiap karyawan, dan nilai moral ini tidak dapat ditebus hanya dengan potensi yang dimiliki. 

Ketujuh, pengakuan atas kinerja dan promosi, diberikan kepada karyawan yang mampu 

melaksanakan tugas, kewajiban, dan tanggung jawab degnan baik serta dapat menjadi teladan bagi 

karyawan lainnya.15 

Ketujuh poin yang telah dikemukakan oleh Luthan diatas, bisa ditarik ke dalam dunia 

organisasi pendidikan, dengan jalan dilaksanakan secara konsisten. Dimulai dari seleksi 

penerimaan siswa baru, penempatan tenaga pendidik dan kependidikan sesuai dengan job 

descriptions, pendalaman bidang pekerjaan dengan diadakannya pelatihan, diklat maupun lokakarya, 

penilaian kinerja dengan memberikan kenaikan pangkat, menanamkan loyalitas terhadap lembaga, 

membangun citra lembaga di masyarakat sekeliling sekolah dan juga masyarakat luas, memberikan 

penghargaan berupa reward atas kinerja tenaga pendidik maupun kependidikan. Rewards untuk 

tenaga pendidik maupun kependidikan bisa dikelola oleh masing-masing lembaga berdasar 

potensi dan kemampuannya secara otonomi. Selain itu hal yang perlu diperhatikan adalah, untuk 

dapat memberikan pengakuan, suatu organisasi/lembaga harus memiliki kriteria/ukuran baku 

yang dapat diterapkan secara konsisten serta dapat diikuti dengan transparan oleh semua tenaga 

yang ada di lembaga pendidikan. Beberapa hal yang dapat dijadikan tolok ukur, misalnya;16 

potential (kemampuan teknik), human relation skill/team work, personality (kepribadian), potentiality, dan 

managerial skill (bagi manajer/supervisor). 

Hasil penelitian di atas, merupakan bentuk direct of monolithic design culture and ordered 

structure, dari pengaruh budaya organisasi terhadap perilaku, komitment, dan iklim yang ada di 

sebuah organisasi sekolah. Hal tersebut tidak terbentur pada budaya bentukan (sub-culture) baru 

pada institusi yang baru. Fakhar Shaszad mendefinisikan mengutip pandangan Schein menyebut 

bahwa subculture adalah “the segments of culture which show different norms, values, beliefs and behavior of 

people due to difference in geographical areas or departmental goal and job requirements (within organization). 

Perception of employees about subculture was connected to employee‟s commitment towards the organization”.17 

Alicia Boisnier & Jennifer A Chatman mengatakan bahwa :  

“Subcultures are groups whose common characteristic is a set of shared norms and 
beliefs. In contrast to subgroups, subcultures need not form around existing  

                                                     
15 Fred Luthans, Organizational Behavior, 7th Ed., (McGraw-Hill International Edition, 1995), 90 
16 Luthans, Organizational Behavior, 54  
17 Fakhar Shaszad, Impact of Organizational Culture on Organizational Performance: An Overview, Vol 3, No 9, January 2012, 5   



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 123  

 

subdivisions, such as departmental or functional groups (although they often do), nor do 
they need to be consciously or intentionally formed, The range and variety of subcultures 
is as diverse as the range and variety of existing organizational cultures. Though 
subcultures‟ ubiquitous presence in organizations has been well documented few have 
proposed that subcultures may instigate the sort of adaptation that also does not threaten 
an organization‟s coherence...”18 
 

Stephen McShane & Mary Ann Von Glinow menyatakan bahwa subculture merupakan 

wujud dari bentukan dan proses pengalokasian demografis dari sebuah organisasi, subculture bisa 

mensupport atau bahkan melawan kekuatan yang sudah terbentuk pada organisasi utama, 

subculture juga bisa menjadi resistence-arena tapi juga bisa menjadi sumber penguat dari organisasi 

karena keberhasilan dan inovasi yang dilakukan oleh departemen di dalamnya.19 Nick Chandler 

membingkai subculture organisasi sebagaimana gambar berikut ini: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dari semua definisi yang diungkapkan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa, sub-

budaya organisasi adalah sebuah bagian dari budaya yang muncul dari interaksi dan dinamika di 

dalam sebuah organisasi, meski berbeda dengan sub-group pada perilaku organisasi. Sub-budaya 

organisasi merupakan budaya bentukan dari sebuah budaya yang sangat kuat. Oleh karena bagian 

dari budaya utama, maka fungsi budaya organisasi ialah menyokong budaya awal yang sudah 

terbentuk sebelumnya. Namun di pihak yang lain, sub-budaya juga bisa dijadikan alat diferensiasi 

dari budaya utama. Bisa jadi, tujuan distingsi tersebut disebabkan oleh perluasan yang dilakukan 

organisasi terhadap kepentingan dan segmentasi pasar yang dituju oleh organisasi tersebut. Dalam 

                                                     
18 Alicia Boisnier & Jennifer A Chatman, The Role of Subcultures in Agile Organizations (Berkeley: Haas School of Bussiness University 
of California, 2004), 34 
19 Stephen McShane & Mary Ann Von Glinow, Organizational Behavior; Emerging Knowledge and Practice for the Real World (New York: 
The McGraw-Hill Companies, 2011), 23 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

124 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

dunia pendidikan, khususnya di Perguruan Tinggi, budaya organisasi bisa berbentuk 

departementasi dan lokalisasi tujuan tertentu untuk mencapai tujuan yang sama. Kongkretnya 

adalah keberadaan fakultas, jurusan berbasis disiplin ilmu pengetahuan dan program studi. Di 

Perguruan Tinggi Islam tampak pembedaan sub-budaya itu terlihat dari bagaimana mereka 

mengkonstruk karakteristik fakultasnya masing-masing. Di Fakultas Humaniora (baca; ushuludin 

dan Adab) karakter mahasiswanya cenderung rasional, kritis, dan tampak tidak serapi mereka yang 

menempuh pendidikan di Fakultas Tarbiyah atau Ekonomi Bisnis Islam, yang memang menuntut 

mahasiswanya tampil rapi.  

Berdasarkan pada pendefinisian di atas pula, jelas tampak bahwa sejatinya sub-budaya 

organisasi adalah wujud intensi dari budaya organisasi awal, bukan bermuara pada aspek 

naturalistik. Kendatipun, diversiti perilaku dan keyakinan di dalam sebuah budaya organisasi tidak 

bisa dilepaskan dari kecenderungan kerja kelompok yang kompleks, seperti yang dijelaskan oleh 

Stephen McShane & Mary Ann Von Glinow. Oleh karena itulah, para pakar manajemen 

pendidikan menawarkan beberapa pendekatan untuk menghadirkan budaya organisasi yang dapat 

mensupport budaya awal organsiasi. Berikut ini adalah beberapa tawaran tersebut:  

1. Cohesive and Controlled Strategy  

Strategi ini secara sederhana bisa diartikan bahwa posisi sub-budaya organisasi yang 

dibentuk atau terbentuk secara natural harus dipaksakan untuk mengikuti budaya utama yang 

sudah berjalan serta menjadi sistem normative organisasi. Model desainnya dibentuk melalui 

ruling and departementation kelompok-kelompok yang memiliki potensi untuk digabungkan pada 

sebuah institusi atau organisasi tertentu. Oleh karena dibawa control, maka instruksi dan 

koordinasi menjadi garis hirarkis secara manajerial. Artinya, seorang pemimpin atau manajer 

harus mampu menjadikan semua anggota yang ada di bawahnya mengikuti aturan main yang 

ada di dalam budaya organisasi yang sudah kuat tersebut. Gagasan ini banyak diungkapkan 

oleh para pakar manajemen di awal-awal proses perluasan struktur organisasi.   

2. Fragmented Strategy  

Strategi berbasis fragmentasi ini dianggap sebagai model strategi yang tidak jelas. 

Kendati paling mudah dilakukan. Sebab, pendekatan model fragmentasi ini membebaskan 

para anggotanya untuk menginterpretasikan sub-budaya yang berkembang di dalam dinamika 

organisasi. Meyerson & Martin kata fragmentasi dalam budaya organisasi tampak seperti 

memaparkan adanya perbedaan kelompok kerja di dalam organisasi. Dia hadir sebagai hasil 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 125  

 

pemerasan dan analisis dari perilaku organisasi kelompok masyarakat yang multikultural 

semata, tidak berbasis pada intense yang dikembangkan melalui pendekatan manajerial.20  

3. Integrated Strategy  

Marribel Reye Mellian mendefinisikan strategi ini sebagaimana berikut; “an integrated 

model of culture and subculture within organization was an extent effectiveness influences in between 

them…however provided that educational institution are integrated by subcultures with characteristics of their 

own that make different from one another, a cultural diagnosis of the subcultures will show the differences and 

similarities among them, making evident those differentiated subcultures”21 Pada intinya, kutian ini 

mengindikasikan bahwa strategi integrasi bermakna mencarikan ruang dialog antara kesamaan 

budaya utama yang sudah lama terbangun di dalam sebuah organisasi, dengan budaya baru 

atau budaya berbeda baik itu dibentuk ataupun berkembang sendiri akibat dinamika yang ada 

di dalam sebuah organisasi. Hal terpenting dari setiap kata integrasi budaya ini ada pada aspek 

nilai dan norma yang sudah dipegang sebagai komitmen bersama dari aspek kesejarahan, 

ketokohan, dan kultus efektifitas organisasi yang diinterpretasikan berbeda dari lingkup makro 

ataupun mikro.  

4. Cooperative and collaborative Strategy  

Berbeda dengan integrasi yang menghargai perbedaan dan memberikan ruang 

aktualisasi untuk menyokong budaya utama, strategi kooperasi dan kolaborasi bermakna 

membiarkan sub-budaya berkembang dengan bebas, sedangkan budaya utama 

mengapresiasinya untuk tetap bebas berkembang berdasarkan keyakinan mereka. Dalam 

konteks ini, tidak ada proses intervening, guiding, dan controlling, melainkan sebatas shared-delegaton 

and negotiation proses untuk tidak menyimpang dari visi, misi, dan basis kulitas nilai yang 

dipegang teguh pada budaya organisasi utama.22    

Empat gagasan strategi yang dijabarkan dii atas terposisikan sebagai sebuah pilihan bagi 

seorang manajer dalam menjalankan organisasinya. Hal penting yang perlu dipertimbangkan 

adalah pertama, pemimpin harus menjadikan strategi control dan memaksa apabila kekuatan 

budaya utama menjadi core-values dari keunggulan yang dimiliki organisasi/perusahaan tersebut. 

Artinya, seorang pemimpin tidak boleh menghilangkan identitas dan budaya authentic yang sudah 

melekat pada budaya utamanya. Maka dari itu, keberadaan sub-budaya harus bisa tunduk dan 

patuh pada budaya utama. Kedua, fragmentasi bisa dilakukan apabila diversity dari subbudaya 

sangat kompleks dan dinamis. Maknanya, fragmentasi hanya berada pada aspek analisa pluralitas 

                                                     
20 Ibid, 32 
21 Ibid, 56 
22 Ibid, 45 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

126 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

inividu, perilaku kelompok, dan departementasi langsung yang ada di lingkungan organisasi. 

Ketiga, strategi integrasi bisa dijalankan apabila sub-budaya dan budaya utama memiliki nilai 

kesamaan dan perbedaan yang tidak digresif. Dalam bahasa yang sederhana, keberadaan sub-

budaya organisasi bisa menjadi nilai tambah dalam pengembangan organisasi tersebut, dan bisa 

dielaborasikan secara koordinatif. Terakhir, keempat, kolaborasi dilakukan apabila sub-budaya 

memiliki kekuatan lebih daripada budaya utama. Sub-budaya, secara langsung memberikan 

dampak positif dari sisi efektifitas organisasi. Atau bisa jadi, sub-budaya yang berbeda-beda 

tersebut bisa dibentuk diagonal menyangga budaya utama.  

Betapapun konsepsi-konsepsi relasi budaya organisasi dan sub-budaya organisasi di 

lembaga pendidikan ini bisa sangat mudah dilihat pada perguruan tinggi pada model directed atau 

indirected influences. Dalam hal ini penulis bisa mencontohkan misalnya, sub-budaya penyangga 

visi dan misi official culture adalah fakultas dan perpustakaan, dimana perguruan tinggi selalu 

difungsikan sebagai pusat studi dan pembelajaran bagi generasi penerus bangsa. Sedangkan 

institusi yang in-directed serta cenderung memiliki fungsi berbeda adalah Lembaga Penelitian dan 

Pengabdian Masyarakat, Asosiasi Dosen berbasis Keilmuan, dan lembaga pendukung lainnya 

yang dibentuk untuk menunjang budaya utama. Di lembaga-lembaga tidak langsung tersebut, bisa 

terlihat jelas, perilaku dosen dan staffing linenya berbeda dengan mereka yang berada di bawah 

garis instruksi dan hirarki kantor pusat. Oleh karena itulah, umumnya, di perguruan tinggi, tugas-

tugas mereka lebih independen dibandingkan fakultas dan prodi yang tersentralisasi di bawah 

aturan kantor pusat.  

 
Empirical-Studies of Integration Between Islamic Universities and Pesantren Culture  

 Adalah konversi beberapa  perguruan tinggi Islam dari bentuk institut atau sekolah tinggi 

ke dalam bentuk universitas, yang kemudian menjadikan program integrasi ini menjadi marak 

diperbincangkan. Terdapat Perguruan Tinggi Islam yang sebelumnya berbentuk Sekolah Tinggi 

dan Institut yang sudah berubah menjadi UIN. Di antaranya ialah, UIN  Sharif Hidayatullah 

Jakarta, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, UIN Malang, UIN Sultan  Sharif Qosim  Pekan Baru, 

UIN Alaudin Makasar, UIN Sunan Gunung Djati Bandung dan terakhir UIN Sunan Ampel 

Surabaya. Alasan utamanya adalah adanya dikotomi ilmu pengetahuan juga sangat mempengaruhi 

cara pandang masyarakat. Di dalam masyarakat Islam berkembang suatu pandangan bahwa hanya 

ilmu-ilmu keislaman seperti fiqh, ilmu al-qur‟an, hadis, tasawuf dan lain sebagainya yang wajib 

dipelajari. Sementara, ilmu-ilmu seperti ilmu fisika, kimia, geografi, sosiologi dan ilmu-ilmu 

lainnya dianggap sekuler sehingga tidak  wajib dipelajari.   



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 127  

 

Ada juga yang berpandangan bahwa ilmu-ilmu keislaman merupakan ilmu tradisional dan 

ketinggalan zaman sehingga tak layak dipelajari sementara ilmu-ilmu umum merupakan rumpun 

ilmu yang sesuai dengan kebutuhan dunia modern  sehingga sangat perlu dipelajari. Pandangan 

liar seperti ini di sadari atau tidak sangat berdampak terhadap eksistensi perguruan tinggi yang 

berlebel Islam yang semakin melemah. Oleh karena itu, perlu ada paradigma keilmuan baru yang 

bisa menjadikan perguruan tinggi Islam sebagai pusat pengembangan ilmu pengetahuan yang 

tetap bisa diandalakan. Beberapa ilmuwan muslim sudah banyak  membuat konsep untuk 

mengakurkan ilmu umum dan ilmu agama yang selama ini selalu dibenturkan. Salah satunya 

adalah  konsep  “Islamisasi ilmu pengetahuan”.23 Selain term Islamisasi juga digunakan term lain 

seperti naturalisasi ilmu24, pengilmuan Islam25, sains Islam26, dan lain sebagainya. Berawal dari 

konsep “kesakralan” ilmu inilah kemudian muncul wacana konsep integrasi keilmuan di 

perguruan tinggi Islam sebagai pra syarat melakukan konversi. Integrasi keilmuan menjadi grand 

tema yang diusung oleh perguruan tinggi Islam untuk mengembangkan paradigma keilmuannya. 

Dalam konteks integrasi keilmuan ini, Armahedi Mahzar dalam Zainal Abidin Bagir 

menawarkan beberapamodel integrasi keilmuan diantara ialah: model  monadik, diadik, triadik, 

tetradik, pentadik.27 Model-model ini dikonstruksi dengan menghitung jumlah  elemen dasar yang  

menjadi komponen utama model  integrasi tersebut. Jika elemen dasarnya hanya satu, model itu 

disebut model monadik. Jika elemen dasarnya  dua disebut model  diadik. Jika tiga disebut model  

triadik, jika ada empat  disebut model tetradik,dan jika terdapat lima komponen disebut model 

pentadik.28 Pertama, penganut model monadic berpandangan bahwa agama mempunyai 

kedudukan yang lebih tinggi dibandingkan sains sebagai produk kebudayaan. Sedangkan 

kelompok sekuler berpandangan sebaliknya. Agama sebagai produk kebudayaan.29 Artinya 

keduanya menegasikan keberadaan yang lain dan menegaskan eksistensinya masing-masing.  

Model kedua ialah model diadik. Model ini terbagi menjadi tiga yakni, model diadik 

kompartementer atau relasi independensi dan model diadik komplementer serta model diadik 

dialogis. Model diadik yang pertama berpandangan bahwa sains dan agama adalah dua kebenaran  

yang setara. Sains membicarakan fakta alamiah, sedangkan agama membicarakan nilai ilahiah.30 

                                                     
23 Sai‟du Sulaiman, Islamization Of Knowledge: Background, Model And The Way Forward (Kano Nigeria:The International Institute Of 
Islamic Thought, 2000), 25 -29  
24 Mulyadhi Kartenagara, Menyibak Tirai Kejahilan Pengantar Epistemologi  Islam (Bandung: Mizan, 2003),111. 
25 Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu Epistemologi, Metodologi Dan Etika (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2006), 45 
26 Konsep sains Islam ini digagas oleh Ziauddin Sardar.  Menurut Ziauddin Sardar tujuan sains Islam bukan untuk mencari 
kebenaran akan tetapi melakukan penyelidikan sains menurut kehendak masyarakat Muslim berdasarkan etos Islam yang digali dari 
al-Quran. 
27 Armahedi Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama Model dan Metodologi”, dalam Zainal Abidin Bagir, et, al,  Integrasi Ilmu dan 
agama, interpretasi dan akasi, (Bandung: Mizan, 2005), 94. 
28 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 101  
29 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 93 
30 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 95 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

128 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Model diadik yang kedua adalah model diadik komplementer. Model ini digambarkan  dalam 

sebuah  lingkaran yang terbagi oleh sebuah garis lengkung menjadi dua bagian yang mempunyai 

ruang yang sama  luasnya. Model ini dapat dilihat pada lambang Tao  dalam tradisi China. Dalam 

model ini sains dan agama digambarkan sebagai  kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Model 

diadik yang ketiga ialah model diadik dialogis. Model ini dapat digambarkan dalam sebuahdiagram 

dengan dua buah lingkaran  sama besar yang saling berpotongan.  

Model integrasi yang ketiga ialah model triadik, model ini diharapkan dapat menjadi 

alternatif dari berbagai model yang ada. Dalam model triadik ini hubungan antara agama dan sains 

dijembatani oleh konsep lain seperti, filsafat, humaniora maupun ilmu sosial. Ketiga jenis 

keilmuan ini dapat menjadi penyambung antara agama dan sains. Model ini diajukan oleh kaum 

teosofis yang bersemboyankan “there is no religion higher than truth”. Kebenaran  adalah kesamaan 

antara sains, filsafat, dan agama.31 Model ini merupakan perluasan dari model diadik 

komplementer dengan memasukkan salah satu elemen yang lain diantara sains dan agama. Dalam 

model ini modifikasi sangat mungkin dilakukan, elemen penyambungnya bisa berganti-ganti 

antara filsafat, humaniora, ilmu sosial maupun jenis keilmuan lainnya yang bisa menjadi jembatan 

antara sains dan agama. 

Dalam konteks kelembagaan, menurut hemat Imam Suprayogo, melalui berbagai diskusi 

atau seminar perlu digali dan ditemukan format atau cara pandang baru mengenai bentuk 

integrasi kedua jenis pengetahuan ― pengetahuan keagamaan (devine knowledge) dan sains (scientific 

knowledge) ― dimana yang satu kebenarannya bersifat mutlak, karena bersumber dari Yang Maha 

Tahu, sedangkan yang lainnya, yakni sains adalah temuan ilmiah yang kebenarannya bersifat 

relatif, karena merupakan hasil temuan manusia dari kegiatan riset dan kekuatan akal yang setiap 

saat dapat diverifikasi ulang.32 Pesantren yang menyelenggarakan pengintegrasian antara 

pendidikan agama dan umum, telah melakukan perubahan karena kebutuhan pesantren untuk 

menanggapi arus globalisasi, yang berawal dari penghayatan dan pemahaman keagamaan kiai, 

kemudian diaktualisasikan sebagai amal saleh.33  

Dinamika pesantren semakin adaptif dengan perkembangan zaman dengan 

menyelenggarakan sekolah berbasis pesantren, menjadikan pesantren memiliki peluang sebagai 

lembaga pendidikan Islam yang akan menciptakan manusia seutuhnya, dan membentuk 

masyarakat madani yang bercirikan masyarakat religius, demokratis, egalitarian, toleran, 

berkeadilan, dan berilmu.34 Perguruan tinggi yang berbasis pesantren merupakan model 

                                                     
31 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 98 
32 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 143 
33 Samsul Nizar, Sejarah Sosial dan Dinamika Intelektual (Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2013), 198  
34 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam, dalam Sistem Pendidikan Nasional Indonesia (Jakarta: Kencana, 2004), 36 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 129  

 

pendidikan yang mampu mengembangkan multiple intelligence (kecerdasan majemuk), spiritual-

keagamaan, kecakapan hidup, dan penguatan karakter kebangsaaan. Perguruan tinggi berbasis 

Pesantren merupakan model perguruan tinggi yang mengintegrasikan keunggulan sistem 

pendidikan yang diselenggarakan di perguruan tinggi dan keunggulan “sistem” pendidikan di 

pesantren. Pada tataran implementasinya, perguran tinggi (selanjutnya disingkat PT) merupakan 

model pendidikan unggulan yang mengintegrasikan pelaksanaan sistem persekolahan yang 

menitikberatkan pada pengembangan kemampuan sains dan keterampilan dengan pelaksanaan 

sistem pesantren yang menitikberatkan pada pengembangan sikap dan praktik keagamaan, 

peningkatan moralitas dan kemandirian dalam hidup.  

Perubahan sosial ini mengacu pada perubahan sistem sosial dan budaya yang memadukan 

sistem pendidikan sekolah dan sistem pendidikan pesantren, sehingga meluluskan ilmuwan yang 

agamawan. PT berbasis pesantren memadukan sistem pendidikan di kurikulum formal dan di 

pondok pesantren, ini dikembangkan setelah melihat dan mengamati secara seksama mutu 

pendidikan yang dilahirkan oleh masing-masing sistem.  Integrasi ini menjadi perangkat yang 

berharga bagi peningkatan mutu Sumber Daya Manusia (SDM) yang punya kecerdasan dan 

wawasan umum sekaligus memiliki kekuatan rohani yang tangguh. Jika di pondok pesantren 

diajarkan dan kental dengan aspek kemandirian, moralitas, daya juang, dan kekuatan ibadah, maka 

PT diajarkan pengetahuan umum seperti sains, budaya, sastra, serta teknologi dengan 

kurikulumnya yang terstruktur serta SDM yang tersedia lebih lengkap. Proses integrasi diharapkan 

agar peserta didik ke depan mampu menjadi pribadi yang handal, memiliki kecerdasan intelektual, 

sekaligus punya karakter dengan kekuatan spritual dan sosial. Integrasi ini akan menjadi 

instrumen yang berharga bagi peningkatan mutu SDM di Indonesia sehingga menjadi manusia 

yang kompetitif dan komparatif serta mampu bersaing di era global tanpa harus meninggalkan 

karakter bangsa. Jika sekolah formal berbasis pondok pesantren dikelola dengan baik, maka hasil 

yang akan diperoleh pun juga berkualitas baik. Lulusan dari perguraun berbasis pesantren 

diharapkan bisa menjadi manusia Indonesia yang handal, memiliki integritas intelektual, spiritual, 

dan emosional, serta berwatak plural dan multikultural, menghargai hak dan kewajiban dalam 

kehidupan bermasyarakat, bernegara, dan berbangsa demi terwujudnya masyarakat Indonesia 

yang madani, berkarakter, serta mampu berdiri sejajar dengan bangsa-bangsa lain di dunia.  

Dalam pemahaman yang sama hasil yang diharapkan dari lembaga pendidikan tinggi 

berbasis pesantren ini yaitu terwujudnya pendidikan yang integratif dan komprehensif bagi 

peningkatan mutu sumber daya manusia Indonesia yang unggul; terwujudnya pendidikan yang 

berorientasi pada pengembangan keunggulan komparatif dan kompetitif dalam menghadapi 

persaingan global; tercapainya peningkatan mutu sumber daya manusia yang memiliki 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

130 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

kemampuan ganda. Dalam hal ini, outcome yang memiliki keseimbangan intelektual quotient, 

emotional quotient dan spiritual quotient. Selain itu, PT berbasis pesantren diarahkan agar 

terbentuknya sumber daya manusia Indonesia yang berwatak plural, nasional dan multikultural. 

 

Holding-Sub-Culture Integration in UIN Sunan Ampel Surabaya dan PP. Nurul Jadid Paiton 

 Sejatinya, pertanyaan (baca; instrumentasi) terkait model integrasi dua budaya organisasi 

ini penulis akan fokuskan pada aspek posisi pesantren di UIN Sunan Ampel Surabaya, demikian 

sebaliknya, posisi Perguruan Tinggi di Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton Probolinggo, dari 

sudut pandang manjerialisme, bukan lagi membicarakan pandangan filosofis, epistemologis, dan 

sosiologis proses integrasi ilmu pengetahuan Islam dan umum. Namun tampaknya, bagi UIN 

Sunan Ampel Surabaya, hal tersebut masih sangat berkaitan satu sama lainnya. Sehingga, model 

integrasi dua budaya ini lebih banyak dibahas kembali alasan-alasan rasional, filosofis, kenapa 

pilihan integrated twin tower ini yang dipilih. Berikut ini adalah beberapa pandangan Bapak Dr. 

Syamsul Huda MA. (selaku Rektor 1 bidang Akademik), Prof. Akh. Muzakki, Grad Dip SEA, M. 

Ag, M. Phil, Ph.D (selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi UIN Sunan Ampel 

Surabaya). Dr. Wasid Mansyur, M. Ag. dan Ahmad Bachtiar, M. Pd. (selaku pengurus pondok 

pesantren).  

Hal yang sangat berbeda dengan di Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton. Di tempat ini, 

tidak banyak perbincangan landasan filosofis terkait integrasi. Kondisinya lebih banyak 

membahas tentang model-model manajerial dan komponen perubahan yang dijalankan. Sebab, 

pada subtansinya, kondisi Perguruan Tinggi di Pondok Pesantren bukan sebuah budaya yang 

tanpa nilai, keberadaannya sangat bergantung pada holding culture pondok pesantren. Pesantren, 

dengan standarisasi yang mereka miliki, bisa memaksa dan mengubah pola hubungan dengan 

perguruan tinggi. Karena, pendirian perguruan tinggi di pesantren seperti hak priogratif dan 

otoritas murni dari pemilik (pengasuh/keluarga) pengasuh pondok pesantren. Oleh sebab faktor 

itulah, perbincangannya akan lebih praktis. Pada bagian ini, informan penulis adalah KH Abdul 

Hamid Wahid (selaku Kepala Kepesantrenan dan Rektor IAI Nurul Jadid, Paiton), Achmad 

Fawaid, M.Thi (selaku mudir Pesantren Mahasiswa). Ponirin Mika (Sekretaris Bagian 

Kepesantrenan). Abu Hasan Agus RM (sebagai Santri Senior dan Kaprodi PGRA di IAI Nurul 

Jadid Paiton)        

Dalam konteks model integrasi, Bapak Syamsul Huda mengatakan, bahwa perbincangan 

integrasi ini sangat panjang dan melibatkan banyak orang. Sebab, transformasi dari IAIN ke UIN 

membutuhkan banyak perangkat, landasan, dan pemahaman terhadap aturan-aturan yang ada. 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 131  

 

Tidak sesedarhana seperti apa yang sering diungkapkan oleh banyak orang. Kepada penulis dia 

mengatakan:  

“…Jadi kalau kita melihat latar belakang paradigma yang dipake di UIN Sunan Ampel itu 
kan integrasi antara agama dengan sains. Itu pertama, sebagai dasar kelembagaan yang 
dimintakan oleh Ristekdikti (Kementrian Riset dan Pendidikan Tinggi, pen). Mereka 
selalu bertanya apa perbedaan antara IAIN dengan UIN. Kalau tidak ada bedanya, kenapa 
harus jadi universitas. Sehingga UIN, dimana saja, pasti harus membikin dasar filosofinya 
untuk memperkuat argumen bahwa antara agama dengan sains, bisa diintegrasikan dalam 
pendidikan dengan kultur keagamaan itu kan. Itu sesuatu yang niscaya, lantas mereka juga 
menuntut bagaimana, kan gitu to, nah bagaimana ini yang akan saya jelaskan. Jadi dasar 
awalnya, Ristekdikti pada waktu itu Dikbud menuntut ada diversity, pembeda, gitu kan, 
antara IAIN dengan UIN.35  
 
Setelah tercapai rumusan integrasi ilmu pengetahuan dan komponen-komponen rasional 

lainnya, Bapak Syamsul juga menjelaskan bahwa ada keharusan menciptakan suasana-suasana 

akademik yang nilai-nilai keislaman yang sudah terlanjur melekat pada IAIN juga tidak hilang. 

Maka dari itu, budaya pondok pesantren dijadikan sebagai pilihan yang paling rasioal. Dia 

menyebutkan:  

“…Yang kedua, di Indonesia ini kan juga sudah ada tradisi pesantren, kan begitu mas, yang 
lebih tua dari pada (lembaga) pendidikan (lain). Maka tidak mungkin juga IAIN berubah 
menjadi universitas, tradisi-tradisi pesantren yang sudah melekat pada IAIN itu juga 
dihilingkan…Namun, gitu ya, jika kami, tim itu, menggunakan tradisi pesantren secara 
utuh, maka juga akan menghilangkan kesan: „objektivitas sebuah ilmu‟. Karena terlalu 
banyak nanti muatan-muatan prodi (program studi) dan juga muatan mata kuliah yang 
tidak relevan dengan prodi atau kompetensinya…Sehingga, bagaimana kami menjawab, 
maka ada mata kuliah wajib, itu menjadi penciri kita, ada tujuh, ya kan, empat itu karena 
ngikuti nasional. Yang empat itu kan sudah karena ada undang-undang kan ya, ada bahasa 
Indonesia, ada Pancasila, ada civic education kan ya, terus ada agama. Nah di kita agama ini 
kan dipecah ini, ada al Qur‟an, ada Hadist, terus ada namanya MSI, itu metode, apa itu, 
pengembangan Islam ya atau penalaran Islam lah gitu, MSI, ini wajib mas, harus ada SKS. 
Lah sementara dulu waktu di IAIN itu ada sepuluh, sepuluh mata kuliah wajib…Jadi 
kultur pesantren tadi tidak dimasukkan di SKS tapi dimasukkan persyaratan wajib lulus. 
Ada enam, ada bahasa Inggris, ada bahasa Arab, 6 SKS tapi wajib lulus, kalau gak punya 
sertifikat gak bakalan lulus. Bahasa Arab, bahasa Inggris itu yang ngelola P2B, oke. Yang 
kedua adalah PPII, PPII tadi dibawah LPM, pusat pengkajian keislaman nusantara, ini 
yang ngelola mata kuliah tadi, yang non SKS tadi, dulu diperuntukkan untuk temen-temen 
prodi umum tetapi hasil kajian kami justru prodi agama banyak diisi anak-anak umum. 
Tapi kemungkinan ke depan itu akan semuanya kena, jadi akan kami lakukan semacam 
verifikasilah, pemetaan gitu kan. Kalau memang dia baik walaupun di umum ya lolos 
tinggal nanti keluar sertifikat, kalau dia buruk ya masuk di pembinaan, itu di kelas.”36  
 
Dari rangkaian jawaban panjang di atas, Wakil Rektor I ingin menyebutkan kalau posisi 

pesantren dalam integrasi twin-tower adalah sebagai supporting system dan daya pembeda 

                                                     
35 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017 
36 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017  



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

132 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

sekaligus dari pelbagai model-model pengasramaan yang ada di perguruan tinggi. Kelebihan dari 

universitas Islam memang ada pada budaya pondok pesantren yang sudah melekat pada tradisi-

tradisi keislaman nusantara. Terkait dengan posisi manajerial, Wakil Rektor I ini mengatakan 

kepada penulis:  

“…Ma‟had ini sebenernya cara yang dilakukan untuk proses standarisasi terhadap anak-
anak yang dari pesantren atau dari Aliyah. Dan dulu itu, sangat mudah dilakukan. Setelah 
alih status ini, input UIN itu didominasi dari SMK dan SMA itu 60% mas. Bahkan di 
Ushuludin filsafat, perbandingan agama itu isinya anak-anak SMA itu, kan begitu kan ya. 
Seng gak iso ngaji kan ada dulu itu, seng gratul-gratul itu loh, maka dia wajib ikut kegiatan. 
Biar ketika lulus tidak ada beda antara anak pesantren, anak Aliyah dan anak ini. caranya 
apa, praktek keagamaankayak moco kitab, termasuk juga praktek ibadah, jadi piye carane 
sholat. Nah, dulu konsep awalnya mau kami asramakan, tapi karena asrama kita ini 
kapasitasnya kan gak sampe 600, kita coba kerja sama dengan pesantren-pesantren di luar 
itu kan. Ternyata mereka punya standar tersendiri, kan susah buat kita intervensi. Sampe 
kita di kos-kos itu kan ya, yang miliknya dosen-dosen itu seolah-olah jadi pesantren, 
kontrolnya juga jadi masalah. Akhirnya ya sudahlah gak usahlah itu, yang penting standar 
pesantren ketemu, budaya atau tradisi pensantren itu ketemu/ Nah itu moco kitab iyo 
gitu kan mas ya, nah itu jam 4 sampe jam 6. Itu yang mengelola adalah ma‟had sama 
pesantren, gitu kan. Karena sertifikatnya adalah dua tadi, praktek keagamaan, yang kedua 
bebas buta huruf al Qur‟an, nah kan gitu kan ya. Nanti ketika dia lolos, itu kan dilakukan 
verifikasi kan, termasuk bahasanya macem-macem, itu kita punya data, oh ini yang wajib, 
ini yang tidak. pembinaannya yang ada di Fakultas dan nanti yang mengeluarkan sertifikat 
adala dari ma‟had dan pesantren.”37  
 
Pada kesimpulannya, Bapak Huda menyebutkan, sebenernya nilai-nilai pesantren itu tetap 

dimasukkan karena memang masih membawa Islam. Islam Indonesia itu adalah pesantren. Sudah 

punya ciri sendiri. Karena Islam itu bukan Arab, maka targetnya adalah bagaimana tasammuh, 

Islam yang moderat, Islam yang toleran. Maka dari itu pembudayaan dan pembelajarannya 

diarahkan untuk mengaji dan memahami tasawwuf, diajari baca kitab, supaya pemahaman 

mahasiswa itu tidak tekstual. Yang kedua, mereka juga memahami ada yang namanya perbedaan 

pandangan didalam keagamaan, maka fiqih-fiqih itu juga diajarkan supaya mereka juga mengenali. 

Sehingga itu pemikiran bukan syar‟i, kalau syar‟i tidak perlu ada perbedaan. Tetapi ketika sudah 

bicara cabang, maka itu pemikiran. Maka tidak menutup kemungkinan terjadi ijtihad atau ijtihad 

baru di dalam fiqih tadi sehingga mereka tetep bisa memahami dan juga semangat untuk 

melakukan pengembangan ilmu juga ada, jadi tidak jumud.38 

Disamping pandangan wakil Rektor I yang sudah mengulas bagaimana posisi pondok 

pesantren dalam sistem integrasi twin tower yang „dirancang dan dibanggakan‟ sebagai desain 

ideal, Ustadz Bachtiar menjawab posisi pondok pesantren saat ini, dan sebelum menjadi 

bertransformasi menjadi UIN Sunan Ampel Surabaya:  

                                                     
37 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017  
38 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017  



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 133  

 

“Twin tower itu keinginannya kan dari, dua keilmuan bisa dipadukan menjadi satu 
kesatuan yang utuh. Jadi tidak ada dikotomi antara ilmu umum dan ilmu agama, kan 
begitu. Beda mungkin dengan konsep UIN Jogja atau UIN Malang dan lain sebagainya. 
intinya tapi tetap sama bahwa, keinginan UIN Sunan Ampel itu, ingin tidak ada dikotomi 
ilmu umum dan ilmu agama bersatu padu untuk mendapatkan output atau lulusan yang, 
tujuannya disini building character qualities for the smart culture. Yo cerdas, punya karakter baik, 
terus kemudian dia menyesuaikan dengan negara, konsep negara atau opo, Islam rahmatan 
lil alamin itu. Terus kemudian untuk, ma‟had sendiri, keberadaan pesantren di UIN Sunan 
Ampel itu tidak bersamaan dengan perguruan tinggi sehingga perguruan tinggi dibangun 
duluan, baru ada ma‟had didalam, dinamika yang ada selama perjalanan UIN Sunan 
Ampel. Beda dengan Malang, Malang itu kan ma‟had dulu dibangun terus kemudian 
kampus, kan begitu. Lah ma‟had menjadi basis utama sebagai basis dasar mahasiswa baru 
untuk mengenal dunia pesantren sehingga seluruh mahasiswa baru itu bisa tertampung 
menjadi satu di kampus. Kalau UIN Sunan Ampel, IAIN yang sudah berjalan lama 
dengan konsep keilmuannya yang sedemikian rupa, baru terus kemudian disitu muncul 
ada dinamika pesantren di kampus. Sehingga masih belum fondasi dasarnya bersamaan 
antara kampus dengan ma‟had ya. Nah ma‟had itu adalah bagian, kalau sebelumnya 
ma‟had itu lembaga non struktural yang mendukung kegiatan akademik UIN Sunan 
Ampel Surabaya sampai tahun 2013. Baru setelah tahun 2013, Ortaker yang baru di UIN 
Sunan Ampel, yang dulunya IAIN menjadi UIN, baru terus kemudian ma‟had a; jami‟ah 
atau pesantren kampus itu menjadi bagian lembaga struktural di dalam UIN Sunan 
Ampel. Jadi adanya perubahan bentuk dari non struktural menjadi lembaga struktural.     
Tidak jauh berbeda dengan tanggap Ustadz Bachtiar, Ustadz Wasid Mansur pun 
menyebutkan hal yang serupa. Keberadaan Ma‟had Mahasiswa hari ini tidak lagi sebagai 
bagian yang berjalan mandiri, tanpa koordinasi, dan cenderung dibiarkan oleh universitas. 
Hari ini lebih dioptimalkan untuk menyokong dan mendukung proses penanaman nilai-
nilai keislaman yang ada di UIN Sunan Ampel Surabaya. Mahasiswa hari ini, khusus 
semester satu, dia harus mengikuti banyak kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan oleh 
Ma‟had. Kalau dulu itu ada di fakultas masing-masing. Tergantung pada kebijakan 
Dekannya. Dan, kami mengoptimalkan kegiatan pesantren hanya untuk yang muqim di 
pondok. Tidak dapat mengharuskan bagi mereka yang memilih tinggal di luar lingkungan 
UIN Sunan Ampel Surabaya.39  
 
 Salah seorang Tim Penggagas model integrasi twin towe Bapak Akh. Muzakki 

menjelaskan kepada penulis bahwa tidak benar jika pondok pesantren itu ada karena perubahan 

IAIN ke UIN, lebih lama dari itu, pesantren mahasiswa itu sudah ada di IAIN Sunan Ampel. 

Hanya saja, kegiatan-kegiatan yang dilaksanakan pesantren tidak beraviliasi langsung dengan 

perguruan tinggi. Jadi, kegiatan keagamaan mereka cenderung mandiri, disistematikakan sendiri, 

dan tidak terintegrasi dengan sistem budaya yang ada di UIN Sunan Ampel Surabaya. Maka dari 

itu, setelah menjadi UIN, hal yang sebenarnya dilakukan adalah, mengembalikan subtansi 

pesantren menjadi basis pembiasaan dan tradisi di UIN Sunan Ampel Surabaya. Kepada penulis 

Dekan FISIP/FEBI ini menggambarkan sebagaimana berikut:  

“….Pesma kan sudah ada sejak dulu, pesantren mahasiswa. Maka tidak benar ketika 
dibilang, yang mengawali (kampus UIN Lain), ndak, gak benar. Pesantren mahasiswa itu 

                                                     
39 Wawancara dengan Bapak Ahmad Bachtiar selaku pengurus pondok pesantren pada tanggal 16 September 2017 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

134 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

bukan baru ada sekarang, sudah lama. Sudah lama, wong, apa namanya, asrama 
mahasiswa, yang dulu namanya pesma/pesmi, pesantren IAIN namanya, pesantren putra 
IAIN, pesantren putri IAIN, itu jauh sudah lama. Tetapi, tidak menjadi mainstream, jalan 
seperti rel kereta api. Jadi pesantren mahasiswa sendiri, lalu pihak kedua sendiri. Nah, 
peralihan dari IAIN ke UIN itu dalam kontek untuk mendesain, profil UINSA yang, 
unggul, kompetitif, bertaraf internasional seperti yang ada di visi UIN. Ini menjadikan 
pesantren sebagai bagian dari sistem budaya yang akan didahulukan untuk membentuk 
ulul al bab sebagai lulusan ideal UIN Sunan Ampel tersebut.”40 
 
Dengan tahapan yang lebih detail professor di bidang sosiologi pendidikan ini 

menerangkan kepada penulis bagaimana subtansi dan posisi pesantren dalam ruang integrasi twin 

tower, sebagaimana yang sudah digagas oleh Tim dan keinginan dari stake-holder yang ada di UIN 

Sunan Ampel Surabaya. Berikut paparan panjang tersebut:  

“…Jadi, secara paradigma itu kan twin tower; satu berisi tentang ilmu-ilmu keislaman dan 
satunya lagi ada ilmu humaniora, sains dan tekhnologi. Melalui symbol tersebut 
sebenarnya, Kita tidak melakukan ilmuisasi ilmu pengetahuan, ya, kita ingin melakukan 
islamisasi nalar. Simbol tower satu ini simbol keislaman, simbol kedua simbol sosial 
humanioran, sains, tekhnologi. Biarkan mereka berjalan dengan akar masing-masing, 
menjulang ke atas, tidak diislamisasi, gak, karena masing-masing itu punya paradigma, 
punya kekhasan paradigmatik, jadi dibiarkan. Nah kepentigannya kemudian adalah 
bagaimana mereka saling mensuport. Yang ilmu sosial-humaniora, sains dan tekhnologi 
itu mensuport kajian studi Islam, yang studi Islam juga begitu, dia juga mensuport 
kepentingan pengembangan sosial-humaniora, sains dan tekhnologi itu. Nah disitulah 
kemudian dipertemukan di level kedua sama level ketiga, yang namanya interconnecting 
bridge. Twin tower itu dipertemukan di level ke tiga, itu yang divisualisasikan di twin tower 
itu, lantai ketiga itu berdiri dari interconecting bridge supaya kedua ini bisa saling melengkapi, 
yang satu sebagai subjek matter, ini sebagai metodologi, ini sebagai metodologi, ini subjek 
matter, begitu. Dalam visualisasi interconnecting bridge itu ada yang namanya spiritualisasi 
sains.”41 
 
Terkait dengan model spiritualisasi sains itu, Bapak Akh Muzakki menyatakan:  

“…Nah ini spiritualisasi ilmu sains dan tekhnologi dilakukan, melahirkanlah program 
pengarusutamaan studi Islam bagi dosen, program penalaran Idonesia bagi mahasiswa, 
terus macem-macem itu. Nah yang ketiga ini model pengasramaan mahasiswa, ini sebagai 
pilar ketiga. Yang dibutuhkan kelak profil lulusan UIN itu adalah mereka yang profesional 
di bidangnya tapi dia puya akar keislaman yang kuat. Jadi tidak bisa diakoni islamisasi 
nalar. Kayak gitu lah ilustrasinya. Jadi biarkan ini mereka yang ahli akutansi, akutansi yang 
ada di UIN ini akutansi yang diajarkan di tempat yang lain tapi mereka punya kelebihan, 
dari sisi penguatan spiritualisasi studi keislaman ini, tapi sebagai body of knowledge dia 
akutansi, gitu. Maka dia tidak menciptakan profil lulusan yang medioker, medioker itu 
artinya kemampuannya setengah-setengah, ahli akutansi tidak, ahli Islam 
tidak….Kelebihannya mereka ada program tambahan, ya mereka wajib lulus sertifikat. 
Satu, TOEFL harus 450, TOAFL bahasa Arab juga begitu, kompetensi praktis 
keagamaan. Kemudian BIPA itu untuk mahasiswa asing, kemudian sertifikat kepribadian. 

                                                     
40 Wawancara dengan Bapak Akh. Muzakki selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi UIN Sunan Ampel Surabaya 
pada tanggal 20 September 2017 
41 Wawancara dengan Bapak Akh. Muzakki selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi UIN Sunan Ampel Surabaya 
pada tanggal 20 September 2017 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 135  

 

Nah sertifikat kepribadian inilah, penyelenggaraannya model asrama pesantren. makana 
kemudian mata kuliah kurikulum di pesantren itu tidak bicara soal fiqh lagi, yang di 
pesantren itu lebih baik bicara soal, apa, akhlaq, begitu. Lah yang bicara fiqih, tarikh tafsir 
itu tidak di pesantren tapi di program penalaran Indonesia.42  
Secara subtantif, sebagaimana yang sudah dipaparkan oleh beberapa informan dalam 

penelitian ini, pengintegrasian budaya pondok pesantren dalam lingkung pendidikan tinggi adalah 

sebagai sebuah supporting system untuk menjaga dan menghadirkan budaya pendidikan Islam yang 

sesuai dengan nilai-nilai keislaman Indonesia. Apakah itu dari sisi proses pembudayaan, dari aspek 

muatan yang diajarkan, persepsi dan tindakan yang dilaksanakan, serta aspek-aspek lainnya yang 

sudah dipaparkan. Dari pembacaan terhadap itu pula, penulis juga mendalami bagaimana model-

model ini dipahami oleh semua elemen yang ada di lingkungan perguruan tinggi, termasuk di 

dalamnya adalah para mahasiswa atau bahkan oleh para dosen. Dalam konteks ini, Wakil Rektor I 

mengatakan kepada penulis:  

“….Karena masyarakat masih menganggap UIN itu IAIN. Makanya, artinya ukuran 
masyarakat adalah tetap mempuyai penguasaan di bidang literatur agama. Ngetese iku 
(ngetesnya itu, red) sederhana kok, kon jadi imam terus dungo (suruh jadi imam terus 
berdoa, red), itu kan uji simpelnya itu. makanya untuk integrasi ini juga tidak hanya dosen, 
mahasiswa atau dosen, terutama dosen-dosen yang berlatar umum, nah itu sudah 
dilakukan di saintek, jadi ada mereka namanya “bengkel al Qur‟an”, itu setiap hari rabu ya 
awalnya moco Qur‟an, berikutnya adalah tafsir, nah sekarang sudah pada tingkat 
bagaimana nilai-nilai al Qur‟an itu dimasukkan di dalam value materi-materi pembelajaran 
sehingga kemaren kita mencoba melihat bagaimana desain mereka bikin RPS, ada RPPnya 
itu, sudah kentel banget, bagaimana arsitek, bukan arsitek SI ya, sistem informatika itu 
ketika membangun aplikasinya persis seperti didalam proses priinsip, apa, tahapan-
tahapan rukun Islam dan Iman. Cuman kemaren adaa yang sudah saya kasih masukan, 
masa sih wudhu gak onok niate, itu yang saya kritik. Tiba-tiba dia langsung cuci muka, 
gitu kan, tangan dan sebagainya. terus saya tanya, bedane adus karo wudhu iku opo. Itu 
kan podo-podo nyiram air ke tubuh kita tapi satu bisa dinilai ibadah, tapi satunya gak ini. 
opo iku? Wajar pean dari umum, tapi itu kalau ditangkap oleh anak pesantren sampeyang 
diketawain itu. gak eruh rukun itu. iku kudu niat, oh gitu pak ya. Nah itu sudah pada 
tingkat segitu sekarang, yang di SI ya, sistem informatika. Karena kemarin saya ngikuti, 
yang LPM mencoba untuk mengetahui bagaimana hasil integrasi itu, ngunu mas ya.”43  
 
Dari paparan di atas, penulis pun melakukan beberapa observasi lapangan, bagaimana 

kegiatan-kegiatan kepesantrenan, atau mereka menyebutnya dengan pendalaman keagamaan 

dijalankan di UIN Sunan Ampel Surabaya. Misalnya, penulis mengikuti pengajian kitab Tasawuf 

yang diampu oleh Ustadz Wasid Mansur dan beberapa dosen lainnya pada setiap sore di Masjid 

Ulul Albab UIN Sunan Ampel Surabaya. Atau penulis juga mengamati bagaimana kondisi kelas 

yang digunakan untuk intensif baca kitab kuning dan kitab berbasis keagamaan yang desain 

                                                     
42 Wawancara dengan Bapak Akh. Muzakki selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi UIN Sunan Ampel Surabaya 
pada tanggal 20 September 2017 
43 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017   



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

136 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

kurikulumnya disusun oleh para pengurus pondok pesantren. Berdasarkan pengamatan tersebut, 

harus penulis akui jika kondisi tersebut, bisa menciptakan budaya dan nilai-nilai kepesantrenan 

secara baik. Kendati di pihak berbeda penulis tidak dapat menilai efektifitas kegiatan tersebut 

sebagai pembentukan kepribadian dan karakter sesuai dengan desain twin-tower yang disusun 

oleh UIN Sunan Ampel Surabaya. Jadi, betapapun konsepsinya, integrasi budaya akademik dan 

pesantren di UIN Sunan Ampel Surabaya tercapai tanpa harus menegasikan satu sama lain. 

Melainkan saling menghadirkan dimensi yang berbeda pada tujuan akhir yang sama yakni profil 

lulusan yang pandai secara akademik dan ber-akhlaq dalam tindakan sehari-hari.  

Jika dibandingkan dengan UIN Sunan Ampel Surabaya, kondisi di Pondok Pesantren 

Nurul Jadid Paiton tentu akan lebih kompleks. Pasalnya, pondok pesantren – yang merupakan 

holding culture – harus menata dan menyempurnakan sistem budaya organisasi dan nilai-nilai 

perilaku di beberapa kampus dengan kondisi berbeda-beda. Misalnya, di IAI Nurul Jadid, STT 

Nurul Jadid, dan STIKES Nurul Jadid Probolinggo. Namun, untuk membatasinya, penulis akan 

menfokuskan pada sublimasi sistem akademik yang ada di bawah naungan Dirjen Pendidikan 

Tinggi Islam, agar konflik dan perbedaan budaya organisasi yang ada tidak begitu melenceng dari 

yang ada di pesantren. Walaupun, hal tersebut, tidak akan lepas dari pandangan-pandangan yang 

akan disampaikan oleh para stakeholder di pondok pesantren. Dalam hal ini, Sekretaris 

Kepesantrenan Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton memaparkan:  

“…Jadi, begini pak, dulu itu semua lembaga disini ini, berada dibawah koordinasi Biro 
Pendidikan… itu dulu, sekitar satu atau dua tahun yang lalu. Jadi, para pengelola lembaga 
pendidikan formal diarahkan oleh Biro Pendidikan bagaimana mereka menyusun visi, 
misi, dan program yang tidak bertentangan dengan budaya-budaya yang ada di pondok 
pesantren. Misalnya, di IAI Nurul Jadid ya. Itu ada BEM, Lembaga Pers Mahasiswa, 
kelompok kajian, dan lain-lainnya, mereka itu semua dibebaskan untuk menjalankan 
program kegiatan yang diinginkan. Hanya saja ada aturan umumnya, mereka tidak boleh 
melanggar aturan umum yang ada di pondok pesantren. Nah yang mengarahkan begitu itu 
Biro Pendidikan bersama dengan Biro Kepesantrenan…Lah sekarang ini kan di Nurul 
Jadid ada restrukturisasi secara menyeluruh. Jadi, pola koordinasi yang awalnya dipecah-
pecah itu sekarang sudah ada dibawah satu komando Kepala Kepesantrenan. Jadi, kalau 
di pemerintahan itu pengasuh sebagai presiden, dan kepala kepesantrenan sebagai perdana 
menteri. Jadi, tidak sekedar lembaga-lembaga formal yang dikelola oleh kepesantrenan, 
melainkan semuanya. Termasuk yang non-formal….Karena sudah satu pintu maka 
kepesantrenan juga bertanggung jawab mengatur perguruan tinggi, semuanya. Dari sini 
sangat jelas. Kalau Perguruan Tinggi yang ada disini harus mengikuti apa yang akan 
diarahkan oleh pengasuh dan Kepala Kepesantrenan. Apalagi beliau (baca; kepala 
kepesantrenan) sekaligus menjabat sebagai rector IAI Nurul Jadid. Ini menjadikan 
koordinasi dan komunikasinya lebih mudah. Jadi,. Apa ya, mungkin sederhananya, IAI 
Nurul Jadid itu memang harus mengikuti budaya yang ada di Pondok Pesantren Nurul 
Jadid”.44  
 

                                                     
44 Wawancara dengan Bapak Ponirin Mika selaku Sekretaris Bagian Kepesantrenan pada tanggal 24 September 2017  



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 137  

 

Kepada penulis, Kepala Kepesantrenan memaparkan bagaimana model integrasi dua 

budaya yang diimplementasikan di Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton terkait budaya 

pendidikan tinggi dan pondok pesantren.  

“Secara sistem dan komposisinya mungkin begini ya. Jadi, secara otoritas itu, pesantren 
memiliki hak untuk mengarahkan pengembangan lembaga formal yang ada. Itu sudah 
pasti. Tapi, kami juga sadar. Kemampuan pesantren untuk mensupport semuanya tidak 
mungkin. Maka, pesantren harus juga memberikan kemandirian bagi pengelola lembaga di 
sekitar pesantren berinovasi dan mencari cara untuk melakukan pengembangan. Makanya, 
kami selain mengingatkan bagaimana nilai-nilai utama yang ada di pondok pesantren, 
kami juga mengharapkan lembaga pendidikan formal untuk menghadirkan inovasi 
tersebut. Jadi, ada kompetisi antara lembaga formal yang satu dengan yang lain. Meskipun 
ada koordinasi secara nilai utama di pesantren; misalnya, sekolah formah harus 
memperhatikan kegiatan yang dilaksanakan tidak melampaui ketentuan jam belajar 
pesantren. Tapi, kalau mereka mau menambahi kegiatan sekolahnya karena program 
khusus atau unggulan, mereka boleh mengajukan kepada pengasuh dan kami akan 
memberikan arahan-arahan tekhnisnya. Jika semua sudah disetujui oleh pengasuh 
pastinya. Jadi, secara integrasi, mungkin, bisa dibilang sepenuhnya harus mengikuti alur 
yang ada di pesantren, tanpa harus kehilangan identitas unggul mereka masing-msaing. 
Seperti saya di IAI Nurul Jadid misalnya. Saya tidak mengharuskan para dosen menetap 
dan mengikuti kegiatan kepesantrenan. Karena sudah ada yang bertugas disana. Mereka 
harus tetap fokus pada pengembangan akademik dan kemampuan lainnya. Ini biar IAI 
Nurul Jadid bisa berkompetisi dengan perguruan tinggi lainnya. Misalnya lagi, bagi 
mahasiswa yang ingin mengaktualisasikan kemampuan dan kematangannya dalam 
berorganisasi baik intra ataupun ekstra, mereka diperbolehkan saja. Tapi tetap, kegiatan-
kegiatan mereka harus berbasis pada nilai pesantren. Kira-kira kalau mereka mengadakan 
seminar atau pelatihan antara laki-laki dan perempuan harus tetap dipisah. Toh, 
pemisahan ini tidak akan menghilangkan subtansi kegiatan tersebut. Diskusi mahasiswa, 
boleh. Kami tidak melarang apapun yang ingin mereka diskusikan. Silahkan saja. 
sepanjang itu untuk pengembangan wacana. Yang tidak boleh adalah diskusi itu dilakukan 
untuk mendestorsi nilai-nilai kepesantrenan. Jadi bebas saja mereka mau mendalami dan 
memiliki asumsi akademik seperti apapun...”45  
 
Perspektif sedikit berbeda dan mendalam diungkapkan oleh Kepala Pesantren Mahasiswa 

Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton. Kepada penulis dia menjelaskan bagaimana pola 

pendidikan yang diharapkan oleh pengasuh, kepala kepesantrenan, dan rector terhadap 

mahasiswa yang mendalami ilmu pengetahuan di pondok pesantren Nurul Jadid. Ahmad Fawaid 

kepada penulis menyatakan:  

“…Jadi, dulu itu disini Gang E. Gang yang memang diperuntukkan kepada Mahasiswa 
yang tidak diperbantukan di pondok siswa/santri. Jadi, sama seperti gang-gang yang lain, 
kegiatannya sesuai mereka yang berada disini, tidak mengikat seperti apapun bentuknya. 
Jadi, karena mahasiswa, mereka biasanya tidak ada kegiatan yang terjadwal. Mereka lebih 
bebas. Dan pesantren dalam posisi ini juga tidak memberikan rambu-rambu atau aturan 
kepada mahasiswa. Mereka bisa keluar kapan saja. Mereka bisa berdiskusi apa saja. 
Mereka bisa ikut kegiatan di luar pesantren sesuai keinginan mereka. Tapi, setelah ada 

                                                     
 45 Wawancara dengan KH Abdul Hamid Wahid selaku Kepala Kepesantrenan dan Rektor IAI Nurul Jadid, Paiton pada 
tanggal 27 September 2017  



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

138 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

kasus dan banyaknya mahasiswa yang memilih ngekos di sekitar pesantren. Pesantren 
memiliki inisiatif agar mahasiswa juga harus memiliki kegiatan di dalam pondok 
pesantren. Mereka dilarang keluar pesantren tanpa izin dari pengurus pesantren. Jadi, 
setelah itu juga, Rektor IAI Nurul Jadid dan beberapa Ketua Sekolah Tinggi bersepakat, 
jika mahasiswa yang berkuliah disini harus menetap. Tapi, persoalan baru hadir. Tempat 
yang tersedia masih belum cukup. Jadinya, kita harus berkompromi dulu. Mereka hanya 
disediakan kegiatan-kegiatan yang berbasis pesantren di lingkungan kampus bagi mereka 
yang tidak mondok. Dan bagi yang mondok kita wajibkan mengikuti kegiatan pesanten 
secara penuh. Kira-kira begitu. Jadi, sekarang pesantren mahasiswa berada di bawah 
koordinasi pesantren dan perguruan tinggi sekaligus. Sudah sama persis dengan lembaga 
pendidikan formal tingkat SLTA atau SMP disini. Yang memang sejak didirikan para 
santri/siswa wajib mengikuti dua kegiatan sekaligus. Yaitu kegiatan formal di sekolah 
sesuai kurikulum sekolah. Dan pengajian yang ada di Gang-gang. Bahkan saat ini, 
pesantren sedang membuat sistem Madrasah Diniyah untuk semua tingkatan, Jadi, 
sebelum mereka masuk sekolah atau kuliah, mereka wajib mengikuti kegiatan diniyah 
terlebih dahulu. Setelah itu, baru pendidikan formal dimulai. Kalau tidak salah ya. Di 
sekolah itu baru dimulai pada jam 9 pagi. Sebelumnya harus mendalami ilmu-ilmu 
keagamaan lebih dulu.”46 
 
Dalam hal yang sama, Bapak Abu Hasan Agus Rahmatullah menambahkan 

pemahamannya terkait model integrasi di pondok pesantren Nurul Jadid Paiton dengan 

perguruan tinggi yang ada di pesantren. Menurutnya, keberadaan pendidikan tinggi itu adalah 

bagian dari budaya pesantren. Tentu mereka harus mengikuti regulasi yang ada. Mereka tidak bisa 

berjalan sendiri-sendiri sesuai keinginan lembaga mereka. Kalaupun mereka ingin melakukan 

pengembangan harus seizing pengasuh. Kepada penulis dia memberikan beberapa contoh-contoh 

budaya berbeda antara di dunia akademik kampus dengan budaya pesantren:  

“…kalau tidak salah ya, dulu itu kita hampir bingung bagaimana sebenarnya harus 
mengurus mahasiswa yang ada di pesantren. Mereka ini kan punya afiliasi organisasi 
ekstra, punya kegiatan akademik seperti kaian filsafat, sosial, dan lain-lain. Mereka sangat 
sulit mengikuti kegiatan-kegiatan kepesantrenan. Apalagi mereka yang sama sekali tidak 
mengenal budaya pesantren sebelumnya, alias mereka dari SMA atau sekolah di luar 
pesantren. Sudah itu bisa dipastikan mereka akan merusak budaya pesantren. Dulu itu 
juga ada mahasiswa yang memprofokasi untuk mendemo rector, ya ada itu. Nah inikan 
bukan budaya pesantren. Apalagi yang menjabat itukan biasanya santri sepuh atau 
keluarga pengasuh yang semestinya dihormati oleh mereka-mereka yang baru masuk. Dan 
adalagi misalnya, kegiatan-kegiatan mahasiswa di luar pesantren yang bercampur dengan 
lain muhrim. Nah itu semua menjadikan pesantren berfikir banyak hal untuk merubah 
karakteristik mahasiswa itu. Kita membuat aturan pesantren pada mereka, tapi juga tidak 
mampu merubah mereka. Maklum, niatnya berbeda dengan siswa yang mondok dulu, 
baru sekolah. Mereka terkesan ingin sekolah saja dan tidak mau mengikuti 
kegiatan/aturan pesantren. Akhirnya, kampus yang kemudian membuat aturan mengikat 
itu. Dari semua persoalan yang ada, yang sekarang lebih tertib misalnya, KKN. 
Santri/mahasiswa yang ketemu boncengan bersama di tempat KKN, maka nilainya tidak 
akan dikeluarkan. Atau mereka ketahuan berpacaran dengan orang selain temannya. Itu 
juga tidak akan dikeluarkan nilainya. Meskipun dia bukan santri yang mendaftar secara 

                                                     
46 Wawancara dengan Bapak Achmad Fawaid selaku mudir Pesantren Mahasiswa pada tanggal 29 September 2017 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 139  

 

resmi di pondok pesantren Nurul Jadid. Jadi, aturan-aturan etis itu, rupanya memang 
lebih efektif apabila dibuat dan dilakukan oleh pendidikan tinggi bukan lagi dari 
pesantren. Jadi, sekarang pesantren hadir melalui proses pendidikan yang ada di IAI 
Nurul Jadid itu. Kalau ditanya modelnya, ya integrasi itu sudah, baik secara sistem nilai 
ataupun pelajaran yang ada di IAI. Saya kira itu. Gak tau apa namanya. Kalau di UIN-
UIN itu kan pasti sudah buat nama sebelum mereka menjalankan sistem pesantrennya. 
Kita tidak. Semua berjalan sesuai dengan tuntunan yang ada di lingkungan pondok 
pesantren.‟47  
 
Tentu, kondisi dan cerita yang disampaikan di atas sudah sangat objective; atau sesuai 

dengan apa yang penulis lihat di lapangan secara obervasional. Artinya, penulis sendiri tidak 

menyangsikan bahwa; pertama, pesantren memiliki power dan otoritas penuh untuk mengatur 

aturan main lembaga yang berada dibawahnya. Lebih-lebih pondok pesantren Nurul Jadid 

tergolong sudah modern dari sistem tata kelola manajerialismenya. Kedua, lokasi dan posisi 

kampus yang sebagiannya terpisah dari lingkungan pondok pesantren Nurul Jadid, juga dijaga dan 

dibangun melalui model serupa dengan yang ada di pondok pesantren. Jadi, mahasiswa dan 

mahasiswi yang berada di lingkungan tersebut boleh bertemu dan berdiskusi, namun di dalam 

kelas mereka harus dipisah. Mereka berbaur hanya sekedar untuk menyelesaikan tugas atau 

mendiskusikan apa yang diperintahkan oleh dosen, dalam jarak dan model kepesantrenan yang 

kaku. Ketiga, pertemuan Dosen dan mahasiswa/mahasiswi juga dilarang di tempat tertutup. Dan 

aturan-aturan kepesantrenan lainnya yang menjadi aturan di perguruan tinggi di IAI Nurul Jadid 

secara spesifik.  

 
Analisis Lintas Situs; Designing Integrated-Exchange of Universities and Pesantren Culture  

 Pada bagian ini penulis akan melakukan pembacaan ulang untuk memberikan nama 

model integrasi yang diimplementasikan di UIN Sunan Ampel Surabaya dan Pondok Pesantren 

Nurul Jadid Paiton Probolinggo berhubungan dengan sub-budaya organisasi yang berbeda-beda 

tersebut. Terkait dengan model integrasi di UIN Sunan Ampel Surabaya, di dalam paparan data 

tersebut, sudah jelas mereka menamai modelnya melalui istilah „Twin-Tower trough Interconnecting 

Bridge”. Sedangkan di pondok pesantren Nurul Jadid, Paiton posisi integrasinya – dalam asumsi 

penulis – tergolong berbentuk moderate-culture institutionalism. Dalam bahasa yang sederhana, di 

UIN Sunan Ampel Surabaya, keberadaan pendidikan pondok pesantren merupakan budaya 

sejajar yang difungsikan untuk mendukung program standarisasi karakter serta sikap 

keberagamaan. Karena dalam posisi sejajar, maka hubungan kedua budaya tersebut, bisa 

dikatakan, saling menguntungkan, saling melengkapi, dan saling berkontribusi untuk proses 

                                                     
47 Wawancara dengan Bapak Abu Hasan Agus RM selaku Santri Senior dan Kaprodi PGRA di IAI Nurul Jadid Paiton pada 
tanggal 30 September 2017 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

140 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

pendidikan yang bertujuan menjadian mahasiswa pandai dalam ilmu pengetahuan dan baik secara 

perilaku.  

 Di pondok pesantren Nurul Jadid posisi Perguruan Tinggi bukanlah sub-culture yang 

bebas dari nilai-nilai kepesantrenan. Ada beberapa aturan universal yang harus diikuti oleh 

pendidikan tinggi, khususnya yang berhubungan dengan aturan-aturan dan nilai keberagamaan. 

Apakah itu terkait kewajiban individual (furudl ainiyah) atau aturan-aturan tentang larangan di 

dalam agama Islam. Di luar konteks tersebut, PP. Nurul Jadid Paiton memberikan ruang kepada 

semua stakeholder dan civitas akademika untuk mengembangkan sendiri budaya organisasi 

mereka, seperti; iklim akademik yang baik, kompetisi untuk menciptakan distingsi atau 

keunggulan masing-masing lembaga yang dikelola, hingga bagaimana mahasiswa 

mengaktualisasikan sikap intelektual dan gerakan mereka. Jadi, meski memaksa lembaga untuk 

menjaga marwah budaya kepesantrenan, dalam konteks lainnya, pendidikan tinggi diberi 

kebebasan untuk membentuk kebijakan yang terbaik bagi lembaga pendidikan tingginya.  

 Pilihan untuk mendesain integrasi seperti yang dilakukan di atas, pastinya, memiliki 

kelemahan dan kelebihan. Sebagaimana diungkapkan beberapa informan riset di UIN Sunan 

Ampel Surabaya menyatakan kelebihannya ada pada penangkalan tiga asumsi desain integrasi 

universitas Islam secara penuh; pertama, menempatkan pesantren sebagai sub-culture indigenous 

sesuai tradisi aslinya berarti bisa menghilangkan pendapat bahwa lulusan UIN di Indonesia 

sebagai lulusan medioker (mereka tidak ahli di bidang professional, juga tidak matang secara 

agama). Dengan model integrasi seperti ini, sangat tampak bagaimana pembagian tugas antara 

sikap kognitif dan spiritual diperlakukan. Tradisi pesantren adalah penguat sikap. Kebebasan 

akademik dan proporsionalitas komposisi kurikulum yan disampaikan adalah perangkat untuk 

bersaing di dunia global. Kedua, kelebihannya ada pada re-branding universitas Islam yang kokoh 

membentuk karakter melalui budaya pesantren; tampilan atrophies di Masjid, asrama, dan fakultas-

fakulta di UIN Sunan Ampel bisa menjadi magnet tersendiri bagi khalayak umum untuk 

„memasukkan‟ anaknya ke lembaga tersebut. Ketiga, pola implanasi dalam bentuk integrasi 

interkoneksi ini juga memberikan dampak psikis-spiritual bagi para dosen agar mampu membuat 

pelajaran/bahan ajar mereka disusupi nilai-nilai dan tradisi pesantren. Walaupun bukan dalam 

bentuk memaksakan islamisasi ilmu pengetahuan, missal, mereka mendesain ilmu sosial yang 

diobjekkan pada karakter Islam-Indonesia.  

 Dari data yang penulis dapatkan, kebanyakan informan tidak memaparkan apa kelemahan. 

Sebab, asumsi tersebut hanya berhak dinilai oleh orang lain. Bagi penulis sendiri, dalam konteks 

observasional, harus diakui bahwa implanasi tradisi pesantren sebagai basis budaya perilaku di 

UIN Sunan Ampel Surabaya tidak berjalan secara koheren. Bahwa, sebagaimana paparan Akh. 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 141  

 

Muzakki, di FISIP-FEBI tradisi tersebut dijalankan secara seksama, namun dia juga mengakui 

bahwa ada fakultas yang sejatinya harus lebih Islami, malah melakukan hal yang sebaliknya. 

Mereka masih membawa tradisi-tradisi lama yang membuat citera IAIN Sunan Ampel kurang 

baik sebalum transformasi ini dilakukan. Selain itu, secara general penulis juga ingin memberikan 

tambahan penilaian, bahwa di UIN Sunan Ampel Surabaya – kondisi /iklim budaya 

kepesantrenan – masih tergolong sebagai ritus dan kegiatan keagamaan saja. Misalnya, mereka 

diperkenalkan Kitab Kuning, Pengajian Umum berbasis Ilmu Tasawuf di Masjid Ulul al Bab, dan 

perangkat administrasi nantinya sebagai syarat kelulusan seorang mahasiswa. Tidak penulis 

dapatkan misalnya, tradisi menghormat Rektor laiknya mahasiswa FEBI-FISIP menghormat 

Dekan dan para dosennya. Intinya, bagi penulis, kelemahan pelaksanaan integrasi ini ada pada 

proses „penyeragaman‟ paradigmatik di lingkungan fragmented sub-culture (sub-budaya bentukan), 

yang semestinya, dapat mengikuti alur dan arahan organisasi tanpa pola sinerji yang baru.  

 Adapun di Pondok Pesantren Nurul Jadid – yang posisinya kebalikan dari UIN Sunan 

Ampel Surabaya, dinyatakan kelebihan model integrasi moderat seperti di atas memiliki kelebihan 

agar pendidikan tinggi mampu menjaga kebebasan akademik yang diatur oleh pemerintah, 

aktualisasi diri mahasiswa dalam mengembangkan kemampuan kognitif mereka. Namun di pihak 

yang lain, para pendidikan tinggi dan mahasiswa tetap harus mendahulukan kepentingan pondok 

pesantren. Maka dari itu, posisi pesantren yang pastinya lebih intens diperhatikan oleh 

masyarakat, tetap terjaga dan tidak dicemari oleh sub-budaya yang dibangun setelah pesantren 

memiliki citera yang baik. Dari sisi kelemahannya tentu akan lebih banyak; jika hal tersebut harus 

diukur melalui instrument capaian-capaian standart pendidikan tinggi. Sebab, mendahulukan 

pesantren dibandingkan pendidikan tinggi, cenderung dinilai sebagai bentuk kemunduran proses 

pendidikan. Misalnya, dari sisi kurikulum masih setengah-setengah (baca; antara pengetahuan 

umum dan tuntutan kurikulum kepesantrenan), kegiatan dan aktivitas pembelajaran yang harus 

dibagi menjadi dua iklim berbeda, serta kebebesan mahasiswa untuk berorganisasi dan memiliki 

pemahaman luas, harus diteritoritasi melalui aturan mengikat pondok pesantren.  

 Kendati demikian, menurut penulis, masyarakat memang cenderung melihat kualitas 

pesantren dibandingkan lembaga formalnya. Betapapun pengelolaan pondok pesantren 

cenderung  menempatkan citera baik pesantren dibandingkan kualitas pendidikan formal yang 

menurun dan tidak sesuai keinginan user/comstumer. Pasalnya, penulis pun berpandangan 

bahwa, pesantren bisa melakukan bargaining position dengan trust masyarakat dalam bentuk 

pertukaran (social-exchange) pengetahuan tambahan yang dimiliki mahasiswa di lingkungan pondok 

pesantren. Kongkritnya begini yang sering diungkapkan oleh pondok pesantren terhadap para 

kostumernya; „Pesantren tidak sekedar ingin menciptakan mahasiswa pandai, tapi juga baik di 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

142 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

dalam perilaku. Orang yang baik dan sholeh akan lebih banyak bermanfaat di masyarakat, 

dibandingkan hanya pandai saja, tapi ilmunya tidak barokah dan bermanfaat.” 

 Terakhir, sebagaimana rumusan pada tulisan ini ialah terkait dengan strategi 

pengembangan model integrasi main-sub culture di dalam organisasi ini. Dalam analisa penulis, di 

UIN Sunan Ampel Surabaya, partisipative management dan kepemimpinan situasional (situational 

leadership) menjadi model strategis. Manajemen partisipasi dilakukan oleh Rektor dan para 

wakilnya untuk menampung semua gagasan yang ada di lingkungan fakultas, termasuk di 

dalamnya adalah pesantren mahasiswa itu sendiri.e Rektorat yang sejatinya memberikan arahan 

dan guideline teknik terhadap pesantren, itu tidak dilakukn demi menghasilkan komposisi sub-

budaya yang dinamis, sesuai dengan karakteristik yang diinginkan. Sedangkan kepemimpinan 

situasional diungkapkan oleh Akh. Muzakki sebagai sub-culture leader di FISIP dan FEBI. Dia 

mengatakan bahwa, tanpa tauladan (seperti yang ditunjukkan di lingkungan pondok pesantren; 

pola patron klien kyai-santri), maka budaya kepesantrenan tidak akan pernah bisa diinternalisasi 

menjadi budaya perilaku akademik di UIN Sunan Ampel Surabaya. Artinya, tradisi pesantren 

bukan sekedar ajaran saja, melainkan sistem nilai perilaku yang harus diambil dan dikembangkan 

di dunia akademik. Lebih-lebih, input di FISIP dan FEBI, berasal dari kelompok masyarakat 

menengah ke atas, yang tidak banyak mengetahui ilmu-ilmu agama.  

 Lagi, hal ini tentu berbeda dengan apa yang dilakukan di Pondok Pesantren Nurul Jadid; 

model strategi koordinasi, kolaborasi budaya, dan strong leadership itu lebih diutamakan, agar 

hubungan pesantren dan pendidikan tinggi tidak berkonflik. Pola koordinasi yang penulis maksud 

adalah kebersamaan stakeholder Pendidikan Tinggi di pondok pesantren Nurul Jadid dalam hal 

menyusun dan menentukan program pengembangan yang akan dilaksanakan. Kolaborasi 

(kerjasama) ialah jalin program antara pondok pesantren dan pendidikan tinggi. Misalnya, 

beberapa tahun terakhir, PPL dan Pendidikan Tinggi IAI Nurul Jadid dan STT Telkom dibagi 

menjadi dua model; pertama, mereka mempraktekkannya sebagai pengabdi di Pondok Pesantren 

Nurul Jadid Paiton, kedua, mereka memilih lembaga formal di bawah naungan pesantren untuk 

dikembangkan sesuai keilmuan yang dimilikinya. Terakhir adalah kepemimpinan yang kuat 

(birokratis dan persuasive). Maknanya, untuk merubah kebiasaan pesantren yang cenderung 

mendahulukan kepentingan tradisionalnya, serta pendidikan tinggi yang mendahulukan inovasi 

dan independensinya, seorang pemimpin harus mampu hadir menengahi hal tersebut. KH. Abdul 

Hamid Wahid, yang merupakan pelaksana harian pengasuh, melakukan hal tersebut dengan 

sangat baik. Dia membangun staffing line di pondok pesantren melalui orang professional agar 

mampu mendisiplinkan perilaku anggotanya. Sedang di perguruan tinggi, dia memiliki seorang 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 143  

 

pebabdi dan santri senior, agar inovasi pendidikan tinggi bisa menyerap dan tidak menanggalkan 

nilai-nilai kepesantrenan yang sudah ada sejak dulu.  

 
Kesimpulan 

 Dari berbagai kejian-kajian yang sudah penulis sebutkan di atas, maka dapat disimpulkan 

sebagaimana berikut: pertama, di UIN Sunan Ampel Surabaya posisi pondok pesantren ada 

sebagai added values and culture untuk menyokong keinginan integrasi sains dan ilmu-ilmu 

keislaman. Keberadaan pesantren (yang seharusnya sebagai budaya terpisah) diambil 

sebagian/separuhnya saja untuk diimplemenntasikan di lembaga pendidikan tinggi. Kata 

Pembudayaan tradisi pesantren dan penanaman nilai-nilai sufistik itu kata yang mungkin dipilih 

untuk menjadikan karakter mahasiswa lebih mengenal dan memahami tradisi Islam-Indonesia 

yang asli; sopan, toleran, dan moderat. Kedua, kelebih model integrasi sub-budaya pesantren 

seperti ini adalah UIN Sunan Ampel Surabaya tetap bisa menjaga proposionalisme ilmu 

pengetahuan umum, dan tidak menjadikan lulusannya berlabel medioker. Sebab, konsentrasi 

pembudayaan pesantren sekedar untuk menyeragamkan perilaku semata, bukan meng‟islamisasi‟ 

ilmu pengetahuan yang disusun dalam instructional design. Bahwa hal tersbut bisa dilakukan, UIN 

Sunan Ampel Surabaya memberikan keleluasaan kepada semua dosen menyusun hal tersebut 

secara kreatif. Di pihak yang lain, kelemahan – melalui asumsi outsider – keberadaan pesantren di 

UIN Sunan Ampel masih dianggap kurang koheren dan konfrehensif untuk membentuk karakter 

mahaiswa. Banyak mahasiswa yang menganggap kegiatan tersebut sebagai rutinitas kelas seperti 

perkuliahan biasa. Dalam konteks strategi, pilihannya ada pada pola manajemen partispatif dan 

kepemipinan situasioal.  

 Adapun kesimpulan penulis di Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton. oleh karena strong 

atau holding culturenya adalah pondok pesantren, maka pertama, desain integrasinya adalah 

moderate-culrure institutionalism. Penginstitusian budaya pesantren di Pendidikan tinggi tidak 

dipaksakan terkecuali yang berhubungan dengan aspek-aspek kewajiban dan larangan yang diatur 

di dalam agama Islam. Demikian halnya sebaliknya, di pendidikan tinggi budaya kebebasan 

akademik dan kebebasan untuk berpendapat tidak bisa sepenuhnya dijalankan, jika dipandang 

oleh para stakeholder pesantren, dapat merusak marwah pendidikan pesantren secara luas. Kedua, 

kelebihan dari desain integrasi seperti ini adalah budaya utama (budaya pesantren) masih tetap 

terjaga, kendati di pihak berbeda, lulusan pendidikan tingginya dianggap kurang proporsional 

dalam menjalankan tugas-tugas professional di dalam kehidupan nyata. Namun, sekali lagi, 

penulis tegaskan, user pendidikan tinggi berbasis pesantren sangat sadar bahwa, kebermanfaatan 



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

144 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 
     p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

dan kebarokahan ilmu lebih penting dibandingkan, kemapanan kognitif mahasiswa dalam 

keilmuan tertentu. Ketiga, pilihan strateginya adalah koordinasi, kolaborasi, dan strong leadership.  

 Betapapun kesimpulan ini bukan akhir dari pembacaan terhadap bagaimana idealnya 

mengintegrasikan budaya akademik dan budaya kepesantrenan dalam satu lingkungan yang ada. 

Masih butuh banyak variable dan thesa lain agar kondisi pendidikan tinggi dan pesantren berjalan 

bersamaan pada sebuah rumusan yang sama; membangun keilmuan secara professional dan 

membentuk karakter yang sesuai dengan keinginan dan cita-cita berbangsa, beragama, dan 

bermasyarakat yang basis otentiknya plural. Maka dari itu, salah satu rekomendasi penulis dalama 

akhir tulisan ini ialah, diperlukan kajian tindak lanjut dengan model comparative studies misalnya 

antara UIN Sunan Ampel Surabaya dan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang yang sama-sama 

menjalankan pendidikan pesantren dilingkungan perguruan tingginya. Atau Pondok Pesantren 

Nurul Jadid Paiton dengan Pondok Pesantren lain yang mendirikan pendidikan tinggi di 

dalamnya. Repostulasi berbasis komparatif seperti ini bisa dijadikan alat ukur apa kelemahan dan 

kelebihan dari proses impelemntasi desain integrasi tersebut di atas. 

 

Referensi 

Alma, Buchori dkk. Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran Jasa Pendidikan Fokus Pada Mutu dan 
Layanan Prima. Bandung; Alfabeta. 

Boisnier, Alicia dan Jennifer A. Chatman. 2004. The Role of Subcuture in agile organization. California; 
Hass School of Buisness Press.  

Cowling, Alan & Philip James. 1996. The Essence of Personnel Management and Industrial Relations, terj. 
Xavier Quentin Pranata. Yogyakarta: ANDI.  

Daulay, Haidar Putra. 2004. Pendidikan Islam, dalam Sistem Pendidikan Nasional Indonesia. Jakarta: 

Kencana. 

Kartenagara, Mulyadhi. 2003. Menyibak Tirai Kejahilan Pengantar Epistemologi  Islam. Bandung: 
Mizan. 

Kasali, Rhenal. 2007. Change. Jakarta; Raja Grafindo.  

Komariah, Aan dan Cepi Triatna. Visionary Leadership. Jakarta: Bumi Aksara. 

Kuntowijoyo. 2006. Islam Sebagai Ilmu Epistemologi, Metodologi Dan Etika. Yogyakarta: Tiara 
Wacana.  

Luthans, Fred. 1995. Organizational Behavior, 7th Ed. McGraw-Hill International Edition. 

Mahzar. Armahedi. 2005. “Integrasi Sains dan Agama Model dan Metodologi”, dalam Zainal 
Abidin Bagir, et, al,  Integrasi Ilmu dan agama, interpretasi dan akasi. Bandung: Mizan. 

McShane, Stephen & Mary Ann Von Glinow. 2011. Organizational Behavior; Emerging Knowledge and 
Practice for the Real World. New York: The McGraw-Hill Companies. 

Nizar, Samsul. 2013. Sejarah Sosial dan Dinamika Intelektual. Jakarta: Kencana Prenada Media Grup.  



Atmari 
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di Lembaga Pendidikan Tinggi 

 

 Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019 

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 145  

 

Peursen, Van. 1984. Strategi Kebudayaan (terj). Dick Hartoko. Jakarta: Yayasan Kanisius.  

Scott, Tim at.all. 1992. Healtcare Performance and Organisational Culture. UK: Radecliffe Press.  

Shaszad, Fakhar. Impact of Organizational Culture on Organizational Performance: An Overview, Vol 3, 
No 9, January 2012.   

Sulaiman, Sai‟du. 2000. Islamization Of Knowledge: Background, Model And The Way Forward. Kano 
Nigeria: The International Institute Of Islamic Thought.  

Veithzal Rivai. 2007. Kepemimpinan dan Perilaku Organisasi. Jakarta; Raja Grafindo. 

Wawancara dengan Bapak Abu Hasan Agus RM selaku Santri Senior dan Kaprodi PGRA di IAI 
Nurul Jadid Paiton pada tanggal 30 September 2017 

Wawancara dengan Bapak Achmad Fawaid selaku mudir Pesantren Mahasiswa pada tanggal 29 
September 2017 

Wawancara dengan Bapak Ahmad Bachtiar selaku pengurus pondok pesantren pada tanggal 16 
September 2017 

Wawancara dengan Bapak Akh. Muzakki selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi 
UIN Sunan Ampel Surabaya pada tanggal 20 September 2017 

Wawancara dengan Bapak Ponirin Mika selaku Sekretaris Bagian Kepesantrenan pada tanggal 24 
September 2017  

Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 
September 2017 

Wawancara dengan KH Abdul Hamid Wahid selaku Kepala Kepesantrenan dan Rektor IAI 
Nurul Jadid, Paiton pada tanggal 27 September 2017  

Wirawan. 2007. Budaya dan Iklim Organisasi. Jakarta: Salemba Empat. 

 


