DESAIN INTEGRASI PRIMARY AND SUB-CULTURE ORGANIZATION
DI LEMBAGA PENDIDIKAN TINGGI ISLAM DAN PESANTREN

Atmari
Sekolah Tinggi Agama Islam al-Azhar Menganti Gresik, Indonesia
E-mail: atmarinj@gmail.com

Abstrak: Tulisan ini merupakan hasil riset penulis di dua tempat berbeda dengan budaya
organisasi yang berbeda pula; pertama lembaga pendidikan tinggi yang memiliki pondok
pesantren sebagai nilai tambah (s#b-culture) pembentukan karakter mahasiswanya. Sedang
yang kedua, pondok pesantren yang menyelenggarakan pendidikan tinggi untuk
pengembangan ilmu pengetahuan santrinya. Sebagaimana diketahui, pendidikan tinggi
sesuai dengan aturan mainnya, memiliki budaya kebebasan akademik, keterbukaan
informasi, dan sistem penyelenggaraan yang professional. Di pihak yang lain, pesantren
juga memiliki aturan budayanya sendiri; semisal, sangat kuat untuk menjaga nilai-nilai
keislaman, ketaatan kepada guru, kesederhanaan, dan aspek-aspek lainnya. Maka dari
itulah, penulis mengasumsikan proses pengintegrasian ini membutuhkan strategi, tata
kelola, dan pendekatan yang berbeda dibandingkan sub-culture organisasi lainnya, anggap
saja seperti Fakultas dan Jurusan yang ada di bawah naungan lembaga pendidikan tinggi.
Sesuai dengan hasil riset yang penulis lakukan, ditemukan bahwa; desain integrasi
pendidikan tinggi dan pesantren ada pada pola interkoneksi dan implanted-Isiamic tradition.
Artinya, pendidikan tinggi tidak memaksakan seluruh values (nilai) yang ada di pesantren
terimplementasi secara holistic, melainkan mengambil sebagian saja untuk dijadikan basis
nilai tindakan karakter. Sepandan dengan itu, pondok pesantren yang menyelenggarakan
pendidikan tinggi, juga tidak merubah posisi pesantren sebagai pengatur desain integrasi.
Pendidikan tinggi harus mengikuti aturan dan nilai yang ada di pondok pesantren. Jadi,
keduanya memiliki model desain kompromistik dan kolaboratif untuk mencapai pada
tujuan yang diinginkan.

Kata kunci: desain integrasi, budaya organisasi, pendidikan tinggi dan pondok pesantren

Pendahuluan

Bagi para ilmuan manajemen pendidikan, posisi budaya dan iklim organisasi di lembaga
pendidikan, berada pada level di atas elemen-subtantif pendidikan lainnya, seperti kurikulum,
guru, proses pembelajaran, dan kegiatan-kegiatan tambahan lainnya. Pasalnya, budaya dan iklim
organisasi bisa dimaknai secara konseptual sebagai sistem nilai, aturan, norma, keyakinan, dan bisa
menjadi identitas pembeda (differential-identity) antara satu organisasi dan organisasi lainnya.'
Menurut Veithzal Rivai, budaya organisasi berfungsi sebagai pembentuk tapal-batas norma
organisasi, meningkatkan komitmen, pengendali perilaku organisasi.” Dalam konteks pendidikan,
Ana Comariyah dan Cepi Triatna, mengatakan bahwa budaya organisasi bisa disebut sebagai
budaya sekolah. Budaya sekolah (schoo/ culture & climate) adalah asumsi dasar yang berkaitan
tentang kepercayaan, norma, nilai-nilai, seremoni, sejarah, tradisi, mitos, dan ritual yang dipahami
oleh pemimpin dan anggota sekolah.” Bagi Rhenald Kasali, ada dua model budaya organisasi —

dalam kajian ilmu manajemen dan bisnis, yang juga sering diimplementasikan sebagai sistem nilai

U Wirawan, Budaya dan Iklim Organisasi (Jakarta: Salemba Empat, 2007), 3
2 Veithzal Rivai, Kepemimpinan dan Perilakn Organisasi (Jakarta: Raja Grafindo, 2007), 432
3 Rhenald Kasali, Change (Jakarta: Raja Grafindo, 2007), 102
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 117-145


mailto:atmarinj@gmail.com

Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

organisasi pendidikan (baca; lembaga pendidikan), baik itu umum ataupun Islam. Pertama, budaya
birokratis; yakni sebuah nilai budaya cendrung proseduralis, ‘miskin inovasi, dan lebih
mementingkan aturan dibandingkan kreatifitas bawahannya. Kedna, budaya koorporat. Suatu
budaya yang inovatif, berorientasi pada pelayanan, dan cenderung partisipatif secara
kepemimpinan.' Buchari Alma, dalam buku, Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran Jasa
Pendidikan, menambahkan bahwa melalui budaya korporat lembaga pendidikan bisa menjadi lebih
aktif, kreatif, intelegen, adaptif, dan mampu mengorganisasi diri sendiri.

Selain itu, dia menambahkan ada tiga nilai penting untuk dapat mengimplementasikan
budaya tersebut, yaitu kekayaan konsep, kompetensi, dan koneksi.’ Selain pemaknaan dan
pemahaman tentang fungsi budaya organisasi di atas. Terdapat pula pembahasan lain yang erat
kaitannya dengan budaya organisasi. Yakni primary and sub-culture organization. Pengistilahan budaya
organisasi primet merupakan bentukan penulis yang mengangeap bahwa jika ada sub-budaya,
pastinya ada budaya inti dan primer. Dalam bahasa lain, Alicia Boisnier & Jennifer A. Chatman
menyebutnya sebagai Organisational Strong Culture-dalam bahasa sederhana, budaya organisasi
pembentuk. Dia mengatakan bahwa : “we propose that one way that strong culture organization can become
agile withont losing basis of strength, is by allowing certain types of subculture to emerge”.. Kutipan ini
bermakna bahwa untuk menjaga sustainsibilitas budaya organisasi yang kuat, organisasi tersebut
bisa menciptkan sub-budaya yang mampu memperkuat sistem nilai yang sudah ada. Dalam
bahasa penulis, sub-budaya ada karena sudah ada ‘kebudayaan inti yang kuat’ sechingga mampu
melebarkan sayap kebudayaan lainnya.

Dibandingkan pembahasan budaya inti/primer, pendefinisian sub-budaya lebih banyak
ditemukan. Hal ini bisa dimaklumi, karena budaya inti yang dimaksud adalah budaya organisasi
yang pertama kali diimplementasikan. Sedangkan sub-budaya ada setelah adanya base-/iine yang
kuat pada budaya awal tersebut. Wirawan, misalnya, memaknai sub-budaya sebagai budaya yang
tumbuh dalam unit-unit organisasi yang berbeda; di dalam lingkungan budaya organisasi yang
sama. Sub-budaya tersebut dapat berinteraksi mampu berinteraksi satu sama lain dan berinteraksi
dengan budaya organisasi. Dia mencontoh budaya organisasi Universitas Indonesia sebagai
budaya organisasi utama. Dan, menganggap fakultas dan prodi di bawah naungan Universitas
sebagai sub-budaya organisasi, seperti sub-budaya Fakultas Sastra, Fakultas Sosial Politik, dan

lembaga lainnya.”

4 Aan Komariah dan Cepi Triatna, Vsionary Leadership (Jakarta: Bumi Aksara, 2006), 97

5 Buchori Alma dkk, Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran Jasa Pendidikan Fokus Pada Mutn dan Layanan Prima (Bandung;
Alfabeta, 2009), 258-259

¢ Alicia Boisnier dan Jennifer A. Chatman The Role of Subcuture in agile organization (California; Hass School of Buisness Press, 2004),
2

7 Wirawan, Budaya dan 1klim Organisasi, 21

118 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

Jika Wirawan menganggap bahwa sub-budaya bisa menjadi ‘pendukung’, dan selalu bisa
berinteraksi dengan budaya organisasi utama. Pandangan lebih kritis diungkapkan oleh Tim Scott
¢t al. Dia mengatakan bahwa sub-budaya organisasi dibentuk untuk membagi peran (providing role)
budaya organisasi. Pastinya, keberadaan sub-budaya organisasi sangat bergantung pada kuatnya
budaya organisasi primer. Namun terkadang, perbedaan nilai dan latarbelakang sub-budaya
organisasi akan membawa dampak negatif terhadap budaya organisasi.® Dalam konteks ini,
penulis lebih sepakat dengan pandangan Tim Scott e/ 4/, kita memang perlu jeli dalam membaca
keberadaan sub-budaya organisasi di dalam budaya organisai (primer), khususnya di dalam
konteks lembaga pendidikan Islam. Jika dikontekskan di lembaga pendidikan Islam di Indonesia,
berdasarkan pandangan fungsionalisme, lembaga pendidikan terbagi menjadi tiga; formal,
informal, dan non-formal. Uniknya di Indonesia, terkadang, ada dua lembaga pendidikan yang
berlokasi pada satu lingkungan organisasi (baca; pesantren dan lembaga formal, atau sebaliknya
lembaga formal di dalamnya ada pesantren). Kondisi ini, menambah alasan penulis untuk
mendukung pandangan Tim Scott. Pasalnya, proses pengitegrasian lembaga pendidikan yang
memiliki perbedaan basis nilai budaya mencolok, akan mengakibatkan disintegrasi, instabilitas,
dan mandeknya sebuah proses internalisasi nilai kebudayaan primer.

Untuk itulah, penulis menganggap dua lembaga ini sebagai dua model lembaga
pendidikan Islam, yang merepresentasikan integrasi sub-budaya berbeda, dengan budaya primer,
kendati banyak perbedaan di dalamnya. Secara observasional, apa yang sudah mereka lakukan,
bisa dikatakan sukses. Meski, harus juga diakui, masih banyak hal yang belum juga dicapai, sesuai
dengan perencanaan yang ada. Lembaga tersebut adalah Universitas Islam Negeri Sunan Ampel

Surabaya,” dan Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton, Probolinggo, yang memiliki Institut Agama

8 Tim Scott membagi subbudaya menjadi ezbuic, religous, class, occuptional, Devisional, Technical, Gender, Primary Group, and Secondary
group. Beberapa wujud inilah yang menurut Tim Scott mampu memberikan pengaruh terhadap budaya organisasi, baik itu positif
ataupun nagatif. Semuanya bergantung bagaimana cara mengelolanya. Lihat Tim Scott Tim Scott, at.all. Healtcare Performance and
Organisational Culture (UK: Radecliffe Press, 1992), 23

9 UIN Sunan Ampel Surabaya memiliki pondok pesantren mahasiswa sebelum bertransformasi menjadi universitas. Kala itu,
pondok pesantren diperuntukkan bagi sebagian mahasiswa baru yang ingin menempati pondok pesantren tersebut. Tidak ada
kewajiban seluruh mahasiswa untuk masuk ke dalam pondok pesantren. Hal ini berbeda dikala IAIN Sunan Ampel, Surabaya,
menjadi UIN Sunan Ampel Surabaya. Hampir semua mahasiwa diwajibkan memasuki budaya baru, bernama pendidikan pondok
pesantren. Meski tidak dapat ditampung satu lokal pesantren yang dibatasi teritorinya, seperti di UIN Sunan Ampel Surabaya.
Fenomena ini sontak, membangun sebuah anggapan, bahwa UIN Sunan Ampel bukan lagi ruang akademis semata, melainkan
juga pendidikan a/z pondok pesantren. Memang, tidak ada reaksi penolakan dari para mahasiswa, tapi ada juga yang mengeluhkan
kegiatan kepesantrenan, yang dianggap mereduksi kegiatan diskusi organisasi ekstra di sore hari. Kebijakan ini, jika ditelisik pada
nilai yang dijunjung tinggi Pendidikan Tinggi, bisa saja dikategorikan sebagai hal yang melenceng. Karena, di dalam Undang-
Undang Perguruan Tinggi, juga diatur tentang elemen budaya akademik mahasiswa; Perfama, harus mengedepankan kepada
otonomi ilmu pengetahuan. Kedua, kebebasan akademik. Ketjga, kebebasan mimbar akademik. Sedangkan pondok pesantren, lebih
condong pada penyeragaman perilaku, pemilihan nomenklatur keilmuan yang didasari pada ideologi tertentu, dan kataatan
terhadap guru/pengajar dan kesederhanaan. Keberadaan pondok pesantren di UIN Sunan Ampel Surabaya, scbagai sub-budaya,
bisa dikatakan hampir mengalahkan budaya primer. Citera perguruan tinggi lebih islami dan perilaku negatif mahasiswa mampu
diminimalisir. Namun demikian, kebebasan akademik, berfikir, dan kegiatan lainnya, lebih terbatas, dibandingkan sebelum adanya
pondok pesantren.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 119



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

Islam Nurul Jadid." Berdasarkan pada asumsi inilah, penulis ingin menggali tiga hal penting
berhubungan dengan; pertama, desain integrasi yang memiliki posisi sebagai primer-culture di
lembaga pendidikan, yakni perguruan tinggi yang menempatkan pesantren mahasiswa sebagai sub-
culture, dan sebaliknya pesantren yang menjadikan pendidikan tinggi sebagai sub-culture. Selain
disain, kedua, tentu pengimplementasian ini memiliki dampak positif dan negatif, sekaligus ketiga,
membutuhkan cara/strategi untuk pengimplemetasiannya, agar kendala-kendala atau bahkan nilai
negatif itu bisa diminimalisir. Dari tiga hal inilah nantinya, penulis akan melakukan analisis dan
generalisasi terhadap pola kelembagaan yang serupa dengan dua lokus penulis ini. Sebab, dalam
konteks Indonesia hari ini, pendidikan tinggi dengan model pengasramaan, atau sebaliknya,
pesantren mendirikan pendidikan tinggi sebagai wider access terhadap dunia kerja, sudah menjadi

trends tersenditi.

Theoretical Review; Integrasi Primary Culture' dan Subculture di Lembaga Pendidikan
Di latar riset ini, penulis sudah memaparkan bagaimana pengaruh budaya organisasi
terhadap eksistensi efektifitas kerja lembaga pendidikan. Sedikitnya dapat disimpulkan bahwa,
budaya organisasi bisa memberikan dampak postitif terhadap pengembangan sebuah lembaga.
Untuk lebih melengkapi konsepsi kajian tersebut, berikut ini penulis tampilkan beberapa
pandangan pakar manajemen terkait dengan budaya organisasi dan keberhasilan lembaga
pendidikan. Sebagaimana disampaikan oleh Stephen Stolp,” tentang Schoo/ Culture yang
dipublikasikan dalam ERIC Digest, dari beberapa hasil studi menunjukkan bahwa budaya

10 Kondisi berbalik di Pondok Pesantren Nurul Jadid, Paiton, Probolinggo-selanjutnya disingkat PP. Nurul Jadid Paiton. Pondok
pesantren yang berdomisili di sebelah timur kabupaten Probolinggo ini, memiliki banyak lembaga pendidikan umum, mulai dari
tingkat paling bawah hingga pendidikan tinggil® Agar memiliki keserupaan dengan subjek penelitian awal, penulis akan membatasi
sub-budaya organisasi yang akan diteliti di PP. Nurul Jadid pada tiga lembaga tinggi yang ada di bawah naungan Yayasan PP.
Nurul Jadid; yakni Institut Agama Islam (IAI) Nurul Jadid, Sekolah Tinggi Tekhnologi (STT) Nurul Jadid, dan Sekolah Tinggi
Ilmu Kesehatan (STIKES) Nurul Jadid. Dari sini dilihat, bagaimana Pondok Pesantren, sebagai primer culture akan dihadapkan pada
sub-budaya baru, bernama perguruan tinggi, sebagaimana sudah penulis sebutkan sesuai Undang-Undang di atas. Sama halnya,
dengan UIN Sunan Ampel Surabaya, cara pengintegrasian nilainya membutuhkan pendekatan-pendekatan yang khusus. Agar tidak
terjadi resistensi yang hadir katena perbedaan tersebut. Dalam pengamatan yang ada, Persoalan serius sempat dihadapi untuk
menyeragamkan perilaku santri-mahasiswa, dosen atau pengajar, dan karyawan di pendidikan tinggi yang di bawah naungan
pondok pesantren. PP. Nurul Jadid, menghadapi psikologi anak didik yang ingin bebas dalam segala bidang serta cenderung
menanggalkan nilai-nilai agama dan kepesantrenan. Tidak hanya itu, kebiasaan mahasiswa-santri yang keluar pondok menyulut
masyarakat untuk membukan bisnis ‘kos-kosan’ di sekeliling PP. Nurul Jadid. Belum lagi, perilaku dosen yang cenderung
matetialistis, pun membuat pondok pesantren ini harus berfikir cara lain untuk bisa menyeragamkan pola pikir, sistem nilai, dan
perilaku orang-orang di bawah pesantren. Akhirnya, beberapa tahun terakhir, PP. Nurul Jadid mempercepat pembangunan lokal
asrama mahasiswa. Hingga pada tahun 2020, targetnya seluruh mahasiswa wajib menetap di pondok pesantren dan dilarang
bedomisili di luar pondok pesantren. Ini merupakan upaya untuk menanamkan nilai-nilai budaya organisasi bagi seluruh elemen
yang ada di PP. Nurul Jadid. Pondok pesantren ini, memilih nilai-nilai pondok pesantren sebagai core-value dalam proses
pengembangan lembaga yang ada di bawah naungannya.

1 Sekali lagi ingin penulis tegaskan bahwa istilah primary, strong, official, dan strong culture pada dasarnya adalah cultural organization itu
sendiri. Artinya, sebuah budaya yang dibentuk bersamaan dari proses pendiriannya. Sedangkan subeulture adalah bagian (unit) baru
yang dibentuk; apakah itu terlahir karena perbedaan sikap dan tujuan, dibentuk menyerupai budaya awal, atau bahkan tidak berasal
dari dua sumber tersebut, melainkan dati kondisi eksternal organisasi.

12 Van Peursen, Strategi Kebudayaan, terj. Dick Hartoko,(Jakarta: Yayasan Kanisius, 1984), 14.

120 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

organisasi di sekolah berkorelasi dengan peningkatan motivasi dan prestasi belajar siswa serta
kepuasan kerja dan produktivitas guru.

Studi juga dilakukan oleh Leslie J. Fyans, Jr. dan Martin L. Maehr tentang pengaruh dari
lima dimensi budaya organisasi di sekolah yaitu: tantangan akademik, prestasi komparatif,
penghargaan terhadap prestasi, komunitas sekolah, dan persepsi tentang tujuan sekolah. Survei
terthadap 16310 siswa tingkat empat, enam, delapan dan sepuluh dari 820 sekolah umum di
Mlinois menunjukkan bahwa mereka lebih termotivasi dalam belajarnya dengan melalui budaya
organisasi di sekolah yang kuat.” Sementara itu, studi yang dilakukan oleh Jerry L. Thacker and
William D. Mclnerney terhadap skor tes siswa sekolah dasar menunjukkan adanya pengaruh
budaya organisasi di sekolah terhadap prestasi siswa. Studi yang dilakukannya memfokuskan
tentang new mission statement, goals based on ontcomes for students, currienlum alignment corresponding with
those goals, staff development, and building level decision-making. Budaya organisasi di sekolah juga
memiliki korelasi dengan sikap guru dalam bekerja. Studi yang dilakukan Yin Cheong Cheng
membuktikan bahwa, “stronger school cultures had better motivated teachers. In an environment with strong
organizational ideology, shared participation, charismatic leadership, and intimacy, teachers experienced higher job
satisfaction and increased productivity”."*

Proses sosialisasi budaya khususnya ditujukan bagi calon peserta didik, karyawan maupun
guru (semua yang terlibat dalam lingkungan pendiidkan) baru yang akan bergabung dengan
lembaga dan/atau anggota yang baru saja diterima menjadi anggota dalam suatu lembaga
pendidikan, karena mereka belum mengenal budaya organisasi secara komprehensif. Luthan
menjelaskan bahwa proses sosialisasi budaya organisasi dalam suatu perusahaan dapat dilakukan
melalui tahap-tahap berikut ini; pertama, seleksi calon karyawan perusahaan; sejak awal pemilihan
calon karyawan, organisasi dapat mempertimbangkan berbagai kemungkinan apakah calon
karyawan tertentu akan dapat menerima kultur yang ada atau justru akan merusak kultur yang
telah terbangun. Kedua, penempatan karyawan pada suatu pekerjaan tertentu, dengan tujuan
menciptakan kohesivitas di antara karyawan. Kefiga, pendalaman bidang pekerjaan; tahap ini
dimaksudkan agar sesecorang anggota semakin mengenal dengan baik dan menyatu dengan bidang
tugasnya serta memahami apa yang menjadi tugas dan tanggung jawab masing-masing.

Keempat, penilaian kinerja dan pemberian penghargaan, dimaksudkan agar karyawan dapat
melaksanakan pekerjaannya sesuai dengan ketentuan organisasi sebagai salah satu norma budaya

serta dapat lebih intensif menerapkannya di masa datang. Kelma, menanamkan kesetiaan pada

13 Alan Cowling & Philip James, The Essence of Personnel Management and Industrial Relations, terj. Xavier Quentin Pranata (Yogyakarta
: ANDI, 1996), 72

14 Pendapat para ahli sebagaimana dikutip dalam Akhmad Sudrajat “Budaya Organisasi.” Diakses melalui
ahmadsudrajat.blogspot.com pada 23 Agustus 2017

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 121



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

nilai-nilai luhur yang dimiliki organisasi. Keenam, memperluas cerita dan berita tentang berbagai hal
berkaitan dengan budaya organisasi, misalnya cerita tentang pemutusan hubungan kerja kepada
seseorang karyawan karena menyalahgunakan kekuasaan/wewenang untuk kepentingan pribadi
meskipun karyawan tersebut sangat potensial. Hal tersebut menekankan betapa pentingnya moral
bagi setiap karyawan, dan nilai moral ini tidak dapat ditebus hanya dengan potensi yang dimiliki.
Ketujuh, pengakuan atas kinerja dan promosi, diberikan kepada karyawan yang mampu
melaksanakan tugas, kewajiban, dan tanggung jawab degnan baik serta dapat menjadi teladan bagi
karyawan lainnya."

Ketujuh poin yang telah dikemukakan oleh Luthan diatas, bisa ditarik ke dalam dunia
organisasi pendidikan, dengan jalan dilaksanakan secara konsisten. Dimulai dari seleksi
penerimaan siswa baru, penempatan tenaga pendidik dan kependidikan sesuai dengan job
descriptions, pendalaman bidang pekerjaan dengan diadakannya pelatihan, diklat maupun lokakarya,
penilaian kinerja dengan memberikan kenaikan pangkat, menanamkan loyalitas terhadap lembaga,
membangun citra lembaga di masyarakat sekeliling sekolah dan juga masyarakat luas, memberikan
penghargaan berupa reward atas kinerja tenaga pendidik maupun kependidikan. Rewards untuk
tenaga pendidik maupun kependidikan bisa dikelola oleh masing-masing lembaga berdasar
potensi dan kemampuannya secara otonomi. Selain itu hal yang perlu diperhatikan adalah, untuk
dapat memberikan pengakuan, suatu organisasi/lembaga harus memiliki kriteria/ukuran baku
yang dapat diterapkan secara konsisten serta dapat diikuti dengan transparan oleh semua tenaga
yang ada di lembaga pendidikan. Beberapa hal yang dapat dijadikan tolok ukur, misalnya;"
potential (kemampuan teknik), human relation skill/ team work, personality (kepribadian), potentiality, dan
managerial skill (bagi manajet/supervisor).

Hasil penelitian di atas, merupakan bentuk direct of monolithic design culture and ordered
structure, dari pengaruh budaya organisasi terhadap perilaku, komitment, dan iklim yang ada di
sebuah organisasi sekolah. Hal tersebut tidak terbentur pada budaya bentukan (sub-culture) baru
pada institusi yang baru. Fakhar Shaszad mendefinisikan mengutip pandangan Schein menyebut
bahwa subculture adalah “Zhe segments of culture which show different norms, values, beliefs and behavior of
people due to difference in geographical areas or departmental goal and job requirements (within organization).
Perception of employees about subculture was connected to employee’s commitment towards the organization”.”
Alicia Boisnier & Jennifer A Chatman mengatakan bahwa :

“Subcultures are groups whose common characteristic is a set of shared norms and
beliefs. In contrast to subgroups, subcultures need not form around existing

15 Fred Luthans, Organizational Bebavior, Tth Ed., McGraw-Hill International Edition, 1995), 90
16 Luthans, Organizational Bebavior, 54
17 Fakhar Shaszad, Impact of Organizational Culture on Organizational Performance: An Overview, Vol 3, No 9, January 2012, 5

122 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

subdivisions, such as departmental or functional groups (although they often do), nor do
they need to be consciously or intentionally formed, The range and variety of subcultures
is as diverse as the range and variety of existing organizational cultures. Though
subcultures’ ubiquitous presence in organizations has been well documented few have
proposed that subcultures may instigate the sort of adaptation that also does not threaten
an organization’s coherence...”"”

Stephen McShane & Mary Ann Von Glinow menyatakan bahwa subculture merupakan
wujud dari bentukan dan proses pengalokasian demografis dari sebuah organisasi, subculture bisa
mensupport atau bahkan melawan kekuatan yang sudah terbentuk pada organisasi utama,
subculture juga bisa menjadi resistence-arena tapi juga bisa menjadi sumber penguat dari organisasi
karena keberhasilan dan inovasi yang dilakukan oleh departemen di dalamnya."” Nick Chandler

membingkai subculture organisasi sebagaimana gambar berikut ini:

I Cuhured aspects I
Subculure cwlrural Subcwbrure T
L e [TT] i perceived ard ple::rrnd: H et r!_ﬁ'l“
= [ m &  Cla = Enhascing
Chsr s e e - Audhocrmey - 'E""ll'“ﬁ'-"ml-
- o by e s el - o et O e T
Beaflerchip &  Ediearc hical
= el s e o f
=rmp loyees - Enhsseing /A/
- o e e B3 - b o sl
e =  Cosssser
- S g
=rmphasic
=  Crmewia of
SR S
H=
HZ=
St e Susbcuhurs Saalber ulneere markes
demncgranphics charscterstics O TRET
- mge - P+ ""-—..______ - 5 e ol
=  emeder = Homogoensity = oo e e
= P i e \\‘ = ==+ & o e per i
=  Tenmurs l—-—-—._._________‘_‘__ o B e ESeras woemal
= |Locssksn HT
=  [Faculbny ———] 1

Dari semua definisi yang diungkapkan di atas, maka dapat disimpulkan bahwa, sub-
budaya organisasi adalah sebuah bagian dari budaya yang muncul dari interaksi dan dinamika di
dalam sebuah organisasi, meski berbeda dengan sub-group pada perilaku organisasi. Sub-budaya
organisasi merupakan budaya bentukan dari sebuah budaya yang sangat kuat. Oleh karena bagian
dari budaya utama, maka fungsi budaya organisasi ialah menyokong budaya awal yang sudah
terbentuk sebelumnya. Namun di pihak yang lain, sub-budaya juga bisa dijadikan alat diferensiasi
dari budaya utama. Bisa jadi, tujuan distingsi tersebut disebabkan oleh perluasan yang dilakukan

organisasi terhadap kepentingan dan segmentasi pasar yang dituju oleh organisasi tersebut. Dalam

18 Alicia Boisnier & Jennifer A Chatman, The Role of Subcultures in Agile Organizations (Berkeley: Haas School of Bussiness University
of California, 2004), 34
19 Stephen McShane & Mary Ann Von Glinow, Organizational Behavior; Emerging Knowledge and Practice for the Real World New York:
The McGraw-Hill Companies, 2011), 23

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 123



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

dunia pendidikan, khususnya di Perguruan Tinggi, budaya organisasi bisa berbentuk
departementasi dan lokalisasi tujuan tertentu untuk mencapai tujuan yang sama. Kongkretnya
adalah keberadaan fakultas, jurusan berbasis disiplin ilmu pengetahuan dan program studi. Di
Perguruan Tinggi Islam tampak pembedaan sub-budaya itu terlihat dari bagaimana mereka
mengkonstruk karakteristik fakultasnya masing-masing. Di Fakultas Humaniora (baca; ushuludin
dan Adab) karakter mahasiswanya cenderung rasional, kritis, dan tampak tidak serapi mereka yang
menempuh pendidikan di Fakultas Tarbiyah atau Ekonomi Bisnis Islam, yang memang menuntut
mahasiswanya tampil rapi.

Berdasarkan pada pendefinisian di atas pula, jelas tampak bahwa sejatinya sub-budaya
organisasi adalah wujud intensi dari budaya organisasi awal, bukan bermuara pada aspek
naturalistik. Kendatipun, diversiti perilaku dan keyakinan di dalam sebuah budaya organisasi tidak
bisa dilepaskan dari kecenderungan kerja kelompok yang kompleks, seperti yang dijelaskan oleh
Stephen McShane & Mary Ann Von Glinow. Oleh karena itulah, para pakar manajemen
pendidikan menawarkan beberapa pendekatan untuk menghadirkan budaya organisasi yang dapat
mensupport budaya awal organsiasi. Berikut ini adalah beberapa tawaran tersebut:

1. Cobesive and Controlled Strategy
Strategi ini secara sederhana bisa diartikan bahwa posisi sub-budaya organisasi yang
dibentuk atau terbentuk secara natural harus dipaksakan untuk mengikuti budaya utama yang
sudah berjalan serta menjadi sistem normative organisasi. Model desainnya dibentuk melalui
ruting and departementation kelompok-kelompok yang memiliki potensi untuk digabungkan pada
sebuah institusi atau organisasi tertentu. Oleh karena dibawa control, maka instruksi dan
koordinasi menjadi garis hirarkis secara manajerial. Artinya, seorang pemimpin atau manajer
harus mampu menjadikan semua anggota yang ada di bawahnya mengikuti aturan main yang
ada di dalam budaya organisasi yang sudah kuat tersebut. Gagasan ini banyak diungkapkan
oleh para pakar manajemen di awal-awal proses perluasan struktur organisasi.
2. Fragmented Strategy
Strategi berbasis fragmentasi ini dianggap sebagai model strategi yang tidak jelas.
Kendati paling mudah dilakukan. Sebab, pendekatan model fragmentasi ini membebaskan
para anggotanya untuk menginterpretasikan sub-budaya yang berkembang di dalam dinamika
organisasi. Meyerson & Martin kata fragmentasi dalam budaya organisasi tampak seperti

memaparkan adanya perbedaan kelompok kerja di dalam organisasi. Dia hadir sebagai hasil

124 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

pemerasan dan analisis dari perilaku organisasi kelompok masyarakat yang multikultural
semata, tidak berbasis pada intense yang dikembangkan melalui pendekatan manajerial.”
Integrated Strategy

Marribel Reye Mellian mendefinisikan strategi ini sebagaimana berikut; “an integrated
model of culture and subculture within organization was an extent effectiveness influences in between
them. . .however provided that educational institution are integrated by subcultures with characteristics of their
own that matke different from one another, a cultural diagnosis of the subcultures will show the differences and
similarities among them, making evident those differentiated subcultures’™™ Pada intinya, kutian ini
mengindikasikan bahwa strategi integrasi bermakna mencarikan ruang dialog antara kesamaan
budaya utama yang sudah lama terbangun di dalam sebuah organisasi, dengan budaya baru
atau budaya berbeda baik itu dibentuk ataupun berkembang sendiri akibat dinamika yang ada
di dalam sebuah organisasi. Hal terpenting dari setiap kata integrasi budaya ini ada pada aspek
nilai dan norma yang sudah dipegang sebagai komitmen bersama dari aspek kesejarahan,
ketokohan, dan kultus efektifitas organisasi yang diinterpretasikan berbeda dari lingkup makro
ataupun mikro.
Cooperative and collaborative Strategy

Berbeda dengan integrasi yang menghargai perbedaan dan memberikan ruang
aktualisasi untuk menyokong budaya utama, strategi kooperasi dan kolaborasi bermakna
membiarkan  sub-budaya berkembang dengan bebas, sedangkan budaya utama
mengapresiasinya untuk tetap bebas berkembang berdasarkan keyakinan mereka. Dalam
konteks ini, tidak ada proses intervening, gniding, dan controlling, melainkan sebatas shared-delegaton
and negotiation proses untuk tidak menyimpang dari visi, misi, dan basis kulitas nilai yang
dipegang teguh pada budaya organisasi utama.”

Empat gagasan strategi yang dijabarkan dii atas terposisikan sebagai sebuah pilihan bagi

seorang manajer dalam menjalankan organisasinya. Hal penting yang perlu dipertimbangkan

adalah pertama, pemimpin harus menjadikan strategi control dan memaksa apabila kekuatan

budaya utama menjadi core-values dari keunggulan yang dimiliki organisasi/perusahaan tersebut.

Artinya, seorang pemimpin tidak boleh menghilangkan identitas dan budaya authentic yang sudah

melekat pada budaya utamanya. Maka dari itu, keberadaan sub-budaya harus bisa tunduk dan

patuh pada budaya utama. Kedua, fragmentasi bisa dilakukan apabila diversity dari subbudaya

sangat kompleks dan dinamis. Maknanya, fragmentasi hanya berada pada aspek analisa pluralitas

20 Tbid, 32
21 Tbid, 56
22 [bid, 45

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 125



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

inividu, perilaku kelompok, dan departementasi langsung yang ada di lingkungan organisasi.
Ketiga, strategi integrasi bisa dijalankan apabila sub-budaya dan budaya utama memiliki nilai
kesamaan dan perbedaan yang tidak digresif. Dalam bahasa yang sederhana, keberadaan sub-
budaya organisasi bisa menjadi nilai tambah dalam pengembangan organisasi tersebut, dan bisa
dielaborasikan secara koordinatif. Terakhir, keempat, kolaborasi dilakukan apabila sub-budaya
memiliki kekuatan lebih daripada budaya utama. Sub-budaya, secara langsung memberikan
dampak positif dari sisi efektifitas organisasi. Atau bisa jadi, sub-budaya yang berbeda-beda
tersebut bisa dibentuk diagonal menyangga budaya utama.

Betapapun konsepsi-konsepsi relasi budaya organisasi dan sub-budaya organisasi di
lembaga pendidikan ini bisa sangat mudah dilihat pada perguruan tinggi pada model directed atau
indirected influences. Dalam hal ini penulis bisa mencontohkan misalnya, sub-budaya penyangga
visi dan misi offiial culture adalah fakultas dan perpustakaan, dimana perguruan tinggi selalu
difungsikan sebagai pusat studi dan pembelajaran bagi generasi penerus bangsa. Sedangkan
institusi yang zn-directed serta cenderung memiliki fungsi berbeda adalah Lembaga Penelitian dan
Pengabdian Masyarakat, Asosiasi Dosen berbasis Keilmuan, dan lembaga pendukung lainnya
yang dibentuk untuk menunjang budaya utama. Di lembaga-lembaga tidak langsung tersebut, bisa
terlihat jelas, perilaku dosen dan staffing linenya berbeda dengan mereka yang berada di bawah
garis instruksi dan hirarki kantor pusat. Oleh karena itulah, umumnya, di perguruan tinggi, tugas-
tugas mereka lebih independen dibandingkan fakultas dan prodi yang tersentralisasi di bawah

aturan kantor pusat.

Empirical-Studies of Integration Between Islamic Universities and Pesantren Culture
Adalah konversi beberapa perguruan tinggi Islam dari bentuk institut atau sekolah tinggi
ke dalam bentuk universitas, yang kemudian menjadikan program integrasi ini menjadi marak
diperbincangkan. Terdapat Perguruan Tinggi Islam yang sebelumnya berbentuk Sekolah Tinggi
dan Institut yang sudah berubah menjadi UIN. Di antaranya ialah, UIN Sharif Hidayatullah
Jakarta, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, UIN Malang, UIN Sultan Sharif Qosim Pekan Baru,
UIN Alaudin Makasar, UIN Sunan Gunung Djati Bandung dan terakhir UIN Sunan Ampel
Surabaya. Alasan utamanya adalah adanya dikotomi ilmu pengetahuan juga sangat mempengaruhi
cara pandang masyarakat. Di dalam masyarakat Islam berkembang suatu pandangan bahwa hanya
ilmu-ilmu keislaman seperti figh, ilmu al-qur’an, hadis, tasawuf dan lain sebagainya yang wajib
dipelajari. Sementara, ilmu-ilmu seperti ilmu fisika, kimia, geografi, sosiologi dan ilmu-ilmu

lainnya dianggap sekuler sehingga tidak wajib dipelajari.

126 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

Ada juga yang berpandangan bahwa ilmu-ilmu keislaman merupakan ilmu tradisional dan
ketinggalan zaman sehingga tak layak dipelajari sementara ilmu-ilmu umum merupakan rumpun
ilmu yang sesuai dengan kebutuhan dunia modern sehingga sangat perlu dipelajari. Pandangan
liar seperti ini di sadari atau tidak sangat berdampak terhadap eksistensi perguruan tinggi yang
berlebel Islam yang semakin melemah. Oleh karena itu, perlu ada paradigma keilmuan baru yang
bisa menjadikan perguruan tinggi Islam sebagai pusat pengembangan ilmu pengetahuan yang
tetap bisa diandalakan. Beberapa ilmuwan muslim sudah banyak membuat konsep untuk
mengakurkan ilmu umum dan ilmu agama yang selama ini selalu dibenturkan. Salah satunya
adalah konsep “Islamisasi ilmu pengetahuan”.” Selain term Islamisasi juga digunakan term lain
seperti naturalisasi ilmu®, pengilmuan Islam®, sains Islam®, dan lain sebagainya. Berawal dari
konsep “kesakralan” ilmu inilah kemudian muncul wacana konsep integrasi keilmuan di
perguruan tinggi Islam sebagai pra syarat melakukan konversi. Integrasi keilmuan menjadi grand
tema yang diusung oleh perguruan tinggi Islam untuk mengembangkan paradigma keilmuannya.

Dalam konteks integrasi keilmuan ini, Armahedi Mahzar dalam Zainal Abidin Bagir
menawarkan beberapamodel integrasi keilmuan diantara ialah: model monadik, diadik, triadik,
tetradik, pentadik.”” Model-model ini dikonstruksi dengan menghitung jumlah elemen dasar yang
menjadi komponen utama model integrasi tersebut. Jika elemen dasarnya hanya satu, model itu
disebut model monadik. Jika elemen dasarnya dua disebut model diadik. Jika tiga disebut model
triadik, jika ada empat disebut model tetradik,dan jika terdapat lima komponen disebut model
pentadik.”®  Pertama, penganut model monadic berpandangan bahwa agama mempunyai
kedudukan yang lebih tinggi dibandingkan sains sebagai produk kebudayaan. Sedangkan
kelompok sekuler berpandangan sebaliknya. Agama sebagai produk kebudayaan.” Artinya
keduanya menegasikan keberadaan yang lain dan menegaskan eksistensinya masing-masing.

Model kedua ialah model diadik. Model ini terbagi menjadi tiga yakni, model diadik
kompartementer atau relasi independensi dan model diadik komplementer serta model diadik
dialogis. Model diadik yang pertama berpandangan bahwa sains dan agama adalah dua kebenaran

yang setara. Sains membicarakan fakta alamiah, sedangkan agama membicarakan nilai ilahiah.”

2 Sai’du Sulaiman, Iskamization Of Knowledge: Background, Model And The Way Forward (Kano Nigeria:The International Institute Of
Islamic Thought, 2000), 25 -29

24 Mulyadhi Kartenagara, Menyibak Tirai Kejabilan Pengantar Epistemologi 1slam (Bandung: Mizan, 2003),111.

25 Kuntowijoyo, Islam Sebagai Imu Epistemologi, Metodologi Dan Etika (Y ogyakarta: Tiara Wacana, 20006), 45

26 Konsep sains Islam ini digagas oleh Ziauddin Sardar. Menurut Ziauddin Sardar tujuan sains Islam bukan untuk mencari
kebenaran akan tetapi melakukan penyelidikan sains menurut kehendak masyarakat Muslim berdasarkan etos Islam yang digali dari
al-Quran.

27 Armahedi Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama Model dan Metodologi”, dalam Zainal Abidin Bagir, et, al, Integrasi Iimn dan
agama, interpretasi dan akasi, (Bandung: Mizan, 2005), 94.

28 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 101

29 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 93

30 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 95

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 127



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

Model diadik yang kedua adalah model diadik komplementer. Model ini digambarkan dalam
sebuah lingkaran yang terbagi oleh sebuah garis lengkung menjadi dua bagian yang mempunyai
ruang yang sama luasnya. Model ini dapat dilihat pada lambang Tao dalam tradisi China. Dalam
model ini sains dan agama digambarkan sebagai kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Model
diadik yang ketiga ialah model diadik dialogis. Model ini dapat digambarkan dalam sebuahdiagram
dengan dua buah lingkaran sama besar yang saling berpotongan.

Model integrasi yang ketiga ialah model triadik, model ini diharapkan dapat menjadi
alternatif dari berbagai model yang ada. Dalam model triadik ini hubungan antara agama dan sains
dijembatani oleh konsep lain seperti, filsafat, humaniora maupun ilmu sosial. Ketiga jenis
keilmuan ini dapat menjadi penyambung antara agama dan sains. Model ini diajukan oleh kaum
teosofis yang bersemboyankan “zhere is no religion higher than truth”. Kebenaran adalah kesamaan

: 31
antara sains, filsafat, dan agama.

Model ini merupakan perluasan dari model diadik
komplementer dengan memasukkan salah satu elemen yang lain diantara sains dan agama. Dalam
model ini modifikasi sangat mungkin dilakukan, elemen penyambungnya bisa berganti-ganti
antara filsafat, humaniora, ilmu sosial maupun jenis keilmuan lainnya yang bisa menjadi jembatan
antara sains dan agama.

Dalam konteks kelembagaan, menurut hemat Imam Suprayogo, melalui berbagai diskusi
atau seminar perlu digali dan ditemukan format atau cara pandang baru mengenai bentuk
integrasi kedua jenis pengetahuan — pengetahuan keagamaan (devine knowledge) dan sains (scientific
knowledge) — dimana yang satu kebenarannya bersifat mutlak, karena bersumber dari Yang Maha
Tahu, sedangkan yang lainnya, yakni sains adalah temuan ilmiah yang kebenarannya bersifat
relatif, karena merupakan hasil temuan manusia dari kegiatan riset dan kekuatan akal yang setiap
saat dapat diverifikasi ulang.” Pesantren yang menyelenggarakan pengintegrasian antara
pendidikan agama dan umum, telah melakukan perubahan karena kebutuhan pesantren untuk
menanggapi arus globalisasi, yang berawal dari penghayatan dan pemahaman keagamaan kiai,
kemudian diaktualisasikan sebagai amal saleh.”

Dinamika pesantren semakin adaptif dengan perkembangan zaman dengan
menyelenggarakan sekolah berbasis pesantren, menjadikan pesantren memiliki peluang sebagai
lembaga pendidikan Islam yang akan menciptakan manusia seutuhnya, dan membentuk
masyarakat madani yang bercirikan masyarakat religius, demokratis, egalitarian, toleran,

berkeadilan, dan berilmu.* Perguruan tinggi yang berbasis pesantren merupakan model

31 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 98

32 Mahzar, “Integrasi Sains dan Agama, 143

3 Samsul Nizar, S¢jarab Sosial dan Dinamika Intelektual (Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2013), 198

34 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam, dalam Sistemr Pendidikan Nasional Indonesia (Jakarta: Kencana, 2004), 36

128 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

pendidikan yang mampu mengembangkan multiple intelligence (kecerdasan majemuk), spiritual-
keagamaan, kecakapan hidup, dan penguatan karakter kebangsaaan. Perguruan tinggi berbasis
Pesantren merupakan model perguruan tinggi yang mengintegrasikan keunggulan sistem
pendidikan yang diselenggarakan di perguruan tinggi dan keunggulan “sistem” pendidikan di
pesantren. Pada tataran implementasinya, perguran tinggi (selanjutnya disingkat PT) merupakan
model pendidikan unggulan yang mengintegrasikan pelaksanaan sistem persekolahan yang
menitikberatkan pada pengembangan kemampuan sains dan keterampilan dengan pelaksanaan
sistem pesantren yang menitikberatkan pada pengembangan sikap dan praktik keagamaan,
peningkatan moralitas dan kemandirian dalam hidup.

Perubahan sosial ini mengacu pada perubahan sistem sosial dan budaya yang memadukan
sistem pendidikan sekolah dan sistem pendidikan pesantren, sechingga meluluskan ilmuwan yang
agamawan. PT berbasis pesantren memadukan sistem pendidikan di kurikulum formal dan di
pondok pesantren, ini dikembangkan setelah melihat dan mengamati secara seksama mutu
pendidikan yang dilahirkan oleh masing-masing sistem. Integrasi ini menjadi perangkat yang
berharga bagi peningkatan mutu Sumber Daya Manusia (SDM) yang punya kecerdasan dan
wawasan umum sekaligus memiliki kekuatan rohani yang tangguh. Jika di pondok pesantren
diajarkan dan kental dengan aspek kemandirian, moralitas, daya juang, dan kekuatan ibadah, maka
PT diajarkan pengetahuan umum seperti sains, budaya, sastra, serta teknologi dengan
kurikulumnya yang terstruktur serta SDM yang tersedia lebih lengkap. Proses integrasi diharapkan
agar peserta didik ke depan mampu menjadi pribadi yang handal, memiliki kecerdasan intelektual,
sekaligus punya karakter dengan kekuatan spritual dan sosial. Integrasi ini akan menjadi
instrumen yang berharga bagi peningkatan mutu SDM di Indonesia sehingga menjadi manusia
yang kompetitif dan komparatif serta mampu bersaing di era global tanpa harus meninggalkan
karakter bangsa. Jika sekolah formal berbasis pondok pesantren dikelola dengan baik, maka hasil
yang akan diperoleh pun juga berkualitas baik. Lulusan dari perguraun berbasis pesantren
diharapkan bisa menjadi manusia Indonesia yang handal, memiliki integritas intelektual, spiritual,
dan emosional, serta berwatak plural dan multikultural, menghargai hak dan kewajiban dalam
kehidupan bermasyarakat, bernegara, dan berbangsa demi terwujudnya masyarakat Indonesia
yang madani, berkarakter, serta mampu berdiri sejajar dengan bangsa-bangsa lain di dunia.

Dalam pemahaman yang sama hasil yang diharapkan dari lembaga pendidikan tinggi
berbasis pesantren ini yaitu terwujudnya pendidikan yang integratif dan komprehensif bagi
peningkatan mutu sumber daya manusia Indonesia yang unggul; terwujudnya pendidikan yang
berorientasi pada pengembangan keunggulan komparatif dan kompetitif dalam menghadapi

persaingan global; tercapainya peningkatan mutu sumber daya manusia yang memiliki

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 129



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

kemampuan ganda. Dalam hal ini, ouxtcome yang memiliki keseimbangan intelektual guotient,
emotional quotient dan  spiritual quotient. Selain itu, PT berbasis pesantren diarahkan agar

terbentuknya sumber daya manusia Indonesia yang berwatak plural, nasional dan multikultural.

Holding-Sub-Culture Integration in UIN Sunan Ampel Surabaya dan PP. Nurul Jadid Paiton

Sejatinya, pertanyaan (baca; instrumentasi) terkait model integrasi dua budaya organisasi
ini penulis akan fokuskan pada aspek posisi pesantren di UIN Sunan Ampel Surabaya, demikian
sebaliknya, posisi Perguruan Tinggi di Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton Probolinggo, dari
sudut pandang manjerialisme, bukan lagi membicarakan pandangan filosofis, epistemologis, dan
sosiologis proses integrasi ilmu pengetahuan Islam dan umum. Namun tampaknya, bagi UIN
Sunan Ampel Surabaya, hal tersebut masih sangat berkaitan satu sama lainnya. Sehingga, model
integrasi dua budaya ini lebih banyak dibahas kembali alasan-alasan rasional, filosofis, kenapa
pilihan integrated twin tower ini yang dipilih. Berikut ini adalah beberapa pandangan Bapak Dr.
Syamsul Huda MA. (selaku Rektor 1 bidang Akademik), Prof. Akh. Muzakki, Grad Dip SEA, M.
Ag, M. Phil, Ph.D (selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi UIN Sunan Ampel
Surabaya). Dr. Wasid Mansyur, M. Ag. dan Ahmad Bachtiar, M. Pd. (selaku pengurus pondok
pesantren).

Hal yang sangat berbeda dengan di Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton. Di tempat ini,
tidak banyak perbincangan landasan filosofis terkait integrasi. Kondisinya lebih banyak
membahas tentang model-model manajerial dan komponen perubahan yang dijalankan. Sebab,
pada subtansinya, kondisi Perguruan Tinggi di Pondok Pesantren bukan sebuah budaya yang
tanpa nilai, keberadaannya sangat bergantung pada holding culture pondok pesantren. Pesantren,
dengan standarisasi yang mereka miliki, bisa memaksa dan mengubah pola hubungan dengan
perguruan tinggi. Karena, pendirian perguruan tinggi di pesantren seperti hak priogratif dan
ototitas murni dari pemilik (pengasuh/keluarga) pengasuh pondok pesantren. Oleh sebab faktor
itulah, perbincangannya akan lebih praktis. Pada bagian ini, informan penulis adalah KH Abdul
Hamid Wahid (selaku Kepala Kepesantrenan dan Rektor IAI Nurul Jadid, Paiton), Achmad
Fawaid, M.Thi (selaku mudir Pesantren Mahasiswa). Ponirin Mika (Sekretaris Bagian
Kepesantrenan). Abu Hasan Agus RM (sebagai Santri Senior dan Kaprodi PGRA di IAI Nurul
Jadid Paiton)

Dalam konteks model integrasi, Bapak Syamsul Huda mengatakan, bahwa perbincangan
integrasi ini sangat panjang dan melibatkan banyak orang. Sebab, transformasi dari IAIN ke UIN

membutuhkan banyak perangkat, landasan, dan pemahaman terhadap aturan-aturan yang ada.

130 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

Tidak sesedarhana seperti apa yang sering diungkapkan oleh banyak orang. Kepada penulis dia
mengatakan:

“...Jadi kalau kita melihat latar belakang paradigma yang dipake di UIN Sunan Ampel itu
kan integrasi antara agama dengan sains. Itu pertama, sebagai dasar kelembagaan yang
dimintakan oleh Ristekdikti (Kementrian Riset dan Pendidikan Tinggi, pen). Mereka
selalu bertanya apa perbedaan antara IAIN dengan UIN. Kalau tidak ada bedanya, kenapa
harus jadi universitas. Sehingga UIN, dimana saja, pasti harus membikin dasar filosofinya
untuk memperkuat argumen bahwa antara agama dengan sains, bisa diintegrasikan dalam
pendidikan dengan kultur keagamaan itu kan. Itu sesuatu yang niscaya, lantas mereka juga
menuntut bagaimana, kan gitu to, nah bagaimana ini yang akan saya jelaskan. Jadi dasar
awalnya, Ristekdikti pada waktu itu Dikbud menuntut ada diversity, pembeda, gitu kan,
antara IAIN dengan UIN.”

Setelah tercapai rumusan integrasi ilmu pengetahuan dan komponen-komponen rasional
lainnya, Bapak Syamsul juga menjelaskan bahwa ada keharusan menciptakan suasana-suasana
akademik yang nilai-nilai keislaman yang sudah terlanjur melekat pada IAIN juga tidak hilang.
Maka dari itu, budaya pondok pesantren dijadikan sebagai pilihan yang paling rasioal. Dia
menyebutkan:

“...Yang kedua, di Indonesia ini kan juga sudah ada tradisi pesantren, kan begitu mas, yang
lebih tua dari pada (lembaga) pendidikan (lain). Maka tidak mungkin juga IAIN berubah
menjadi universitas, tradisi-tradisi pesantren yang sudah melekat pada IAIN itu juga
dihilingkan...Namun, gitu ya, jika kami, tim itu, menggunakan tradisi pesantren secara
utuh, maka juga akan menghilangkan kesan: ‘objektivitas sebuah ilmu’. Karena terlalu
banyak nanti muatan-muatan prodi (program studi) dan juga muatan mata kuliah yang
tidak relevan dengan prodi atau kompetensinya...Sehingga, bagaimana kami menjawab,
maka ada mata kuliah wajib, itu menjadi penciri kita, ada tujuh, ya kan, empat itu karena
ngikuti nasional. Yang empat itu kan sudah karena ada undang-undang kan ya, ada bahasa
Indonesia, ada Pancasila, ada cwic education kan ya, terus ada agama. Nah di kita agama ini
kan dipecah ini, ada al Qur’an, ada Hadist, terus ada namanya MSI, itu metode, apa itu,
pengembangan Islam ya atau penalaran Islam lah gitu, MSI, ini wajib mas, harus ada SKS.
Lah sementara dulu waktu di IAIN itu ada sepuluh, sepuluh mata kuliah wajib...Jadi
kultur pesantren tadi tidak dimasukkan di SKS tapi dimasukkan persyaratan wajib lulus.
Ada enam, ada bahasa Inggris, ada bahasa Arab, 6 SKS tapi wajib lulus, kalau gak punya
sertifikat gak bakalan lulus. Bahasa Arab, bahasa Inggris itu yang ngelola P2B, oke. Yang
kedua adalah PPII, PPII tadi dibawah LPM, pusat pengkajian keislaman nusantara, ini
yang ngelola mata kuliah tadi, yang non SKS tadi, dulu diperuntukkan untuk temen-temen
prodi umum tetapi hasil kajian kami justru prodi agama banyak diisi anak-anak umum.
Tapi kemungkinan ke depan itu akan semuanya kena, jadi akan kami lakukan semacam
verifikasilah, pemetaan gitu kan. Kalau memang dia baik walaupun di umum ya lolos
tinggal nanti keluar sertifikat, kalau dia buruk ya masuk di pembinaan, itu di kelas.”*

Dari rangkaian jawaban panjang di atas, Wakil Rektor I ingin menyebutkan kalau posisi

pesantren dalam integrasi twin-tower adalah sebagai supporting system dan daya pembeda

3 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017
36 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 131



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

sekaligus dari pelbagai model-model pengasramaan yang ada di perguruan tinggi. Kelebihan dari
universitas Islam memang ada pada budaya pondok pesantren yang sudah melekat pada tradisi-
tradisi keislaman nusantara. Terkait dengan posisi manajerial, Wakil Rektor I ini mengatakan
kepada penulis:

“...Ma’had ini sebenernya cara yang dilakukan untuk proses standarisasi terhadap anak-
anak yang dari pesantren atau dari Aliyah. Dan dulu itu, sangat mudah dilakukan. Setelah
alih status ini, input UIN itu didominasi dari SMK dan SMA itu 60% mas. Bahkan di
Ushuludin filsafat, perbandingan agama itu isinya anak-anak SMA itu, kan begitu kan ya.
Seng gak iso ngaji kan ada dulu itu, seng gratul-gratul itu loh, maka dia wajib ikut kegiatan.
Biar ketika lulus tidak ada beda antara anak pesantren, anak Aliyah dan anak ini. caranya
apa, praktek keagamaankayak moco kitab, termasuk juga praktek ibadah, jadi piye carane
sholat. Nah, dulu konsep awalnya mau kami asramakan, tapi karena asrama kita ini
kapasitasnya kan gak sampe 600, kita coba kerja sama dengan pesantren-pesantren di luar
itu kan. Ternyata mereka punya standar tersendiri, kan susah buat kita intervensi. Sampe
kita di kos-kos itu kan ya, yang miliknya dosen-dosen itu seolah-olah jadi pesantren,
kontrolnya juga jadi masalah. Akhirnya ya sudahlah gak usahlah itu, yang penting standar
pesantren ketemu, budaya atau tradisi pensantren itu ketemu/ Nah itu moco kitab iyo
gitu kan mas ya, nah itu jam 4 sampe jam 6. Itu yang mengelola adalah ma’had sama
pesantren, gitu kan. Karena sertifikatnya adalah dua tadi, praktek keagamaan, yang kedua
bebas buta huruf al Qur’an, nah kan gitn kan ya. Nanti ketika dia lolos, itu kan dilakukan
verifikasi kan, termasuk bahasanya macem-macem, itu kita punya data, oh ini yang wajib,
ini yang tidak. pembinaannya yang ada di Fakultas dan nanti yang mengeluarkan sertifikat
adala dari ma’had dan pesantren.””’

Pada kesimpulannya, Bapak Huda menyebutkan, sebenernya nilai-nilai pesantren itu tetap
dimasukkan karena memang masih membawa Islam. Islam Indonesia itu adalah pesantren. Sudah
punya ciri sendiri. Karena Islam itu bukan Arab, maka targetnya adalah bagaimana tasammuh,
Islam yang moderat, Islam yang toleran. Maka dari itu pembudayaan dan pembelajarannya
diarahkan untuk mengaji dan memahami tasawwuf, diajari baca kitab, supaya pemahaman
mahasiswa itu tidak tekstual. Yang kedua, mereka juga memahami ada yang namanya perbedaan
pandangan didalam keagamaan, maka fiqih-fiqih itu juga diajarkan supaya mereka juga mengenali.
Sehingga itu pemikiran bukan syar’i, kalau syar’i tidak perlu ada perbedaan. Tetapi ketika sudah
bicara cabang, maka itu pemikiran. Maka tidak menutup kemungkinan terjadi ijtthad atau ijtihad
baru di dalam fiqih tadi sehingga mereka tetep bisa memahami dan juga semangat untuk
melakukan pengembangan ilmu juga ada, jadi tidak jumud.”

Disamping pandangan wakil Rektor I yang sudah mengulas bagaimana posisi pondok
pesantren dalam sistem integrasi twin tower yang ‘dirancang dan dibanggakan’ sebagai desain
ideal, Ustadz Bachtiar menjawab posisi pondok pesantren saat ini, dan sebelum menjadi

bertransformasi menjadi UIN Sunan Ampel Surabaya:

37 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017
38 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017

132 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

“Twin tower itu keinginannya kan dari, dua keilmuan bisa dipadukan menjadi satu
kesatuan yang utuh. Jadi tidak ada dikotomi antara ilmu umum dan ilmu agama, kan
begitu. Beda mungkin dengan konsep UIN Jogja atau UIN Malang dan lain sebagainya.
intinya tapi tetap sama bahwa, keinginan UIN Sunan Ampel itu, ingin tidak ada dikotomi
ilmu umum dan ilmu agama bersatu padu untuk mendapatkan output atau lulusan yang,
tujuannya disini building character qualities for the smart culture. Yo cerdas, punya karakter baik,
terus kemudian dia menyesuaikan dengan negara, konsep negara atau opo, Islam rabmatan
Uil alamin itu. Terus kemudian untuk, ma’had sendiri, keberadaan pesantren di UIN Sunan
Ampel itu tidak bersamaan dengan perguruan tinggi sehingga perguruan tinggi dibangun
duluan, baru ada ma’had didalam, dinamika yang ada selama perjalanan UIN Sunan
Ampel. Beda dengan Malang, Malang itu kan ma’had dulu dibangun terus kemudian
kampus, kan begitu. Lah ma’had menjadi basis utama sebagai basis dasar mahasiswa baru
untuk mengenal dunia pesantren sehingga seluruh mahasiswa baru itu bisa tertampung
menjadi satu di kampus. Kalau UIN Sunan Ampel, IAIN yang sudah berjalan lama
dengan konsep keilmuannya yang sedemikian rupa, baru terus kemudian disitu muncul
ada dinamika pesantren di kampus. Sehingga masih belum fondasi dasarnya bersamaan
antara kampus dengan ma’had ya. Nah ma’had itu adalah bagian, kalau sebelumnya
ma’had itu lembaga non struktural yang mendukung kegiatan akademik UIN Sunan
Ampel Surabaya sampai tahun 2013. Baru setelah tahun 2013, Ortaker yang baru di UIN
Sunan Ampel, yang dulunya IAIN menjadi UIN, baru terus kemudian ma’had a; jami’ah
atau pesantren kampus itu menjadi bagian lembaga struktural di dalam UIN Sunan
Ampel. Jadi adanya perubahan bentuk dari non struktural menjadi lembaga struktural.
Tidak jauh berbeda dengan tanggap Ustadz Bachtiar, Ustadz Wasid Mansur pun
menyebutkan hal yang serupa. Keberadaan Ma’had Mahasiswa hari ini tidak lagi sebagai
bagian yang berjalan mandiri, tanpa koordinasi, dan cenderung dibiarkan oleh universitas.
Hari ini lebih dioptimalkan untuk menyokong dan mendukung proses penanaman nilai-
nilai keislaman yang ada di UIN Sunan Ampel Surabaya. Mahasiswa hari ini, khusus
semester satu, dia harus mengikuti banyak kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan oleh
Ma’had. Kalau dulu itu ada di fakultas masing-masing. Tergantung pada kebijakan
Dekannya. Dan, kami mengoptimalkan kegiatan pesantren hanya untuk yang mugim di
pondok. Tidak dapat mengharuskan bagi mereka yang memilih tinggal di luar lingkungan
UIN Sunan Ampel Surabaya.”

Salah seorang Tim Penggagas model integrasi twin towe Bapak Akh. Muzakki
menjelaskan kepada penulis bahwa tidak benar jika pondok pesantren itu ada karena perubahan
TAIN ke UIN, lebih lama dari itu, pesantren mahasiswa itu sudah ada di IAIN Sunan Ampel.
Hanya saja, kegiatan-kegiatan yang dilaksanakan pesantren tidak beraviliasi langsung dengan
perguruan tinggi. Jadi, kegiatan keagamaan mereka cenderung mandiri, disistematikakan sendiri,
dan tidak terintegrasi dengan sistem budaya yang ada di UIN Sunan Ampel Surabaya. Maka dari
itu, setelah menjadi UIN, hal yang sebenarnya dilakukan adalah, mengembalikan subtansi
pesantren menjadi basis pembiasaan dan tradisi di UIN Sunan Ampel Surabaya. Kepada penulis
Dekan FISIP/FEBI ini menggambatkan sebagaimana berikut:

“....Pesma kan sudah ada sejak dulu, pesantren mahasiswa. Maka tidak benar ketika
dibilang, yang mengawali (kampus UIN Lain), ndak, gak benar. Pesantren mahasiswa itu

39 Wawancara dengan Bapak Ahmad Bachtiar selaku pengurus pondok pesantren pada tanggal 16 September 2017
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 133



Atmari

Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

bukan baru ada sekarang, sudah lama. Sudah lama, wong, apa namanya, asrama
mahasiswa, yang dulu namanya pesma/pesmi, pesantren IAIN namanya, pesantren putra
TAIN, pesantren putri IAIN, itu jauh sudah lama. Tetapi, tidak menjadi wainstream, jalan
seperti rel kereta api. Jadi pesantren mahasiswa sendiri, lalu pihak kedua sendiri. Nab,
peralihan dari IAIN ke UIN itu dalam kontek untuk mendesain, profil UINSA yang,
unggul, kompetitif, bertaraf internasional seperti yang ada di visi UIN. Ini menjadikan
pesantren sebagai bagian dari sistem budaya yang akan didahulukan untuk membentuk
ulul al bab sebagai lulusan ideal UIN Sunan Ampel tersebut.”*’

Dengan tahapan yang lebih detail professor di bidang sosiologi pendidikan ini

menerangkan kepada penulis bagaimana subtansi dan posisi pesantren dalam ruang integrasi twin

tower, sebagaimana yang sudah digagas oleh Tim dan keinginan dati stake-bolder yang ada di UIN

Sunan Ampel Surabaya. Berikut paparan panjang tersebut:

“...Jadi, secara paradigma itu kan twin tower; satu berisi tentang ilmu-ilmu keislaman dan
satunya lagi ada ilmu humaniora, sains dan tekhnologi. Melalui symbol tersebut
sebenarnya, Kita tidak melakukan ilmuisasi ilmu pengetahuan, ya, kita ingin melakukan
islamisasi nalar. Simbol tower satu ini simbol keislaman, simbol kedua simbol sosial
humanioran, sains, tekhnologi. Biarkan mereka berjalan dengan akar masing-masing,
menjulang ke atas, tidak diislamisasi, gak, karena masing-masing itu punya paradigma,
punya kekhasan paradigmatik, jadi dibiarkan. Nah kepentigannya kemudian adalah
bagaimana mereka saling mensuport. Yang ilmu sosial-humaniora, sains dan tekhnologi
itu mensuport kajian studi Islam, yang studi Islam juga begitu, dia juga mensuport
kepentingan pengembangan sosial-humaniora, sains dan tekhnologi itu. Nah disitulah
kemudian dipertemukan di level kedua sama level ketiga, yang namanya interconnecting
bridge. Twin tower itu dipertemukan di level ke tiga, itu yang divisualisasikan di twin tower
itu, lantai ketiga itu berdiri dati znterconecting bridge supaya kedua ini bisa saling melengkapi,
yang satu sebagai subjek matter, ini sebagai metodologi, ini sebagai metodologi, ini subjek
matter, begitu. Dalam visualisasi interconnecting bridge itu ada yang namanya spiritualisasi
sains.”*!

Terkait dengan model spiritualisasi sains itu, Bapak Akh Muzakki menyatakan:

“...Nah ini spiritualisasi ilmu sains dan tekhnologi dilakukan, melahirkanlah program
pengarusutamaan studi Islam bagi dosen, program penalaran Idonesia bagi mahasiswa,
terus macem-macem itu. Nah yang ketiga ini model pengasramaan mahasiswa, ini sebagai
pilar ketiga. Yang dibutuhkan kelak profil lulusan UIN itu adalah mereka yang profesional
di bidangnya tapi dia puya akar keislaman yang kuat. Jadi tidak bisa diakoni islamisasi
nalar. Kayak gitu lah ilustrasinya. Jadi biarkan ini mereka yang ahli akutansi, akutansi yang
ada di UIN ini akutansi yang diajarkan di tempat yang lain tapi mereka punya kelebihan,
dari sisi penguatan spiritualisasi studi keislaman ini, tapi sebagai body of knowledge dia
akutansi, gitu. Maka dia tidak menciptakan profil lulusan yang medioker, medioker itu
artinya  kemampuannya  setengah-setengah, ahli akutansi tidak, ahli Islam
tidak....Kelebihannya mereka ada program tambahan, ya mereka wajib lulus sertifikat.
Satu, TOEFL harus 450, TOAFL bahasa Arab juga begitu, kompetensi praktis
keagamaan. Kemudian BIPA itu untuk mahasiswa asing, kemudian sertifikat kepribadian.

40 Wawancara dengan Bapak Akh. Muzakki selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi UIN Sunan Ampel Surabaya
pada tanggal 20 September 2017
41 Wawancara dengan Bapak Akh. Muzakki selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi UIN Sunan Ampel Surabaya
pada tanggal 20 September 2017

134 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

Nah sertifikat kepribadian inilah, penyelenggaraannya model asrama pesantren. makana
kemudian mata kuliah kurikulum di pesantren itu tidak bicara soal figh lagi, yang di
pesantren itu lebih baik bicara soal, apa, akhlaq, begitu. Lah yang bicara fiqih, tarikh tafsir
itu tidak di pesantren tapi di program penalaran Indonesia.”

Secara subtantif, sebagaimana yang sudah dipaparkan oleh beberapa informan dalam

penelitian ini, pengintegrasian budaya pondok pesantren dalam lingkung pendidikan tinggi adalah
sebagai sebuah supporting systenr untuk menjaga dan menghadirkan budaya pendidikan Islam yang
sesuai dengan nilai-nilai keislaman Indonesia. Apakah itu dari sisi proses pembudayaan, dari aspek
muatan yang diajarkan, persepsi dan tindakan yang dilaksanakan, serta aspek-aspek lainnya yang
sudah dipaparkan. Dari pembacaan terhadap itu pula, penulis juga mendalami bagaimana model-
model ini dipahami oleh semua elemen yang ada di lingkungan perguruan tinggi, termasuk di
dalamnya adalah para mahasiswa atau bahkan oleh para dosen. Dalam konteks ini, Wakil Rektor I
mengatakan kepada penulis:

“....Karena masyarakat masih menganggap UIN itu IAIN. Makanya, artinya ukuran
masyarakat adalah tetap mempuyai penguasaan di bidang literatur agama. Ngetese iku
(ngetesnya itu, red) sederhana kok, kon jadi zmam terus dungo (suruh jadi imam terus
berdoa, red), itu kan uji simpelnya itu. makanya untuk integrasi ini juga tidak hanya dosen,
mahasiswa atau dosen, terutama dosen-dosen yang betrlatar umum, nah itu sudah
dilakukan di saintek, jadi ada mereka namanya “bengkel al Qur’an”, itu setiap hari rabu ya
awalnya moco Qur’an, berikutnya adalah tafsir, nah sekarang sudah pada tingkat
bagaimana nilai-nilai al Qur’an itu dimasukkan di dalam »a/ue materi-materi pembelajaran
sehingga kemaren kita mencoba melihat bagaimana desain mereka bikin RPS, ada RPPnya
itu, sudah kentel banget, bagaimana arsitek, bukan arsitek SI ya, sistem informatika itu
ketika membangun aplikasinya persis seperti didalam proses priinsip, apa, tahapan-
tahapan rukun Islam dan Iman. Cuman kemaren adaa yang sudah saya kasih masukan,
masa sih wudhu gak onok niate, itu yang saya kritik. Tiba-tiba dia langsung cuci muka,
gitu kan, tangan dan sebagainya. terus saya tanya, bedane adus karo wudhu iku opo. Itu
kan podo-podo nyiram air ke tubuh kita tapi satu bisa dinilai ibadah, tapi satunya gak ini.
opo iku? Wajar pean dari umum, tapi itu kalau ditangkap oleh anak pesantren sampeyang
diketawain itu. gak eruh rukun itu. iku kudu niat, oh gitu pak ya. Nah itu sudah pada
tingkat segitu sekarang, yang di SI ya, sistem informatika. Karena kemarin saya ngikuti,
yang LPM mencoba untuk mengetahui bagaimana hasil integrasi itu, ngunu mas ya."

Dari paparan di atas, penulis pun melakukan beberapa observasi lapangan, bagaimana
kegiatan-kegiatan kepesantrenan, atau mereka menyebutnya dengan pendalaman keagamaan
dijalankan di UIN Sunan Ampel Surabaya. Misalnya, penulis mengikuti pengajian kitab Tasawuf
yang diampu oleh Ustadz Wasid Mansur dan beberapa dosen lainnya pada setiap sore di Masjid
Ulul Albab UIN Sunan Ampel Surabaya. Atau penulis juga mengamati bagaimana kondisi kelas

yang digunakan untuk intensif baca kitab kuning dan kitab berbasis keagamaan yang desain

42 Wawancara dengan Bapak Akh. Muzakki selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi UIN Sunan Ampel Surabaya
pada tanggal 20 September 2017
43 Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12 September 2017

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 135



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

kurikulumnya disusun oleh para pengurus pondok pesantren. Berdasarkan pengamatan tersebut,
harus penulis akui jika kondisi tersebut, bisa menciptakan budaya dan nilai-nilai kepesantrenan
secara baik. Kendati di pihak berbeda penulis tidak dapat menilai efektifitas kegiatan tersebut
sebagai pembentukan kepribadian dan karakter sesuai dengan desain twin-tower yang disusun
oleh UIN Sunan Ampel Surabaya. Jadi, betapapun konsepsinya, integrasi budaya akademik dan
pesantren di UIN Sunan Ampel Surabaya tercapai tanpa harus menegasikan satu sama lain.
Melainkan saling menghadirkan dimensi yang berbeda pada tujuan akhir yang sama yakni profil
lulusan yang pandai secara akademik dan ber-akhlaq dalam tindakan sehari-hari.

Jika dibandingkan dengan UIN Sunan Ampel Surabaya, kondisi di Pondok Pesantren
Nurul Jadid Paiton tentu akan lebih kompleks. Pasalnya, pondok pesantren — yang merupakan
holding culture — harus menata dan menyempurnakan sistem budaya organisasi dan nilai-nilai
perilaku di beberapa kampus dengan kondisi berbeda-beda. Misalnya, di IAI Nurul Jadid, STT
Nurul Jadid, dan STIKES Nurul Jadid Probolinggo. Namun, untuk membatasinya, penulis akan
menfokuskan pada sublimasi sistem akademik yang ada di bawah naungan Dirjen Pendidikan
Tinggi Islam, agar konflik dan perbedaan budaya organisasi yang ada tidak begitu melenceng dari
yang ada di pesantren. Walaupun, hal tersebut, tidak akan lepas dari pandangan-pandangan yang
akan disampaikan oleh para stakeholder di pondok pesantren. Dalam hal ini, Sekretaris
Kepesantrenan Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton memaparkan:

“...Jadi, begini pak, dulu itu semua lembaga disini ini, berada dibawah koordinasi Biro
Pendidikan... itu dulu, sekitar satu atau dua tahun yang lalu. Jadi, para pengelola lembaga
pendidikan formal diarahkan oleh Biro Pendidikan bagaimana mereka menyusun visi,
misi, dan program yang tidak bertentangan dengan budaya-budaya yang ada di pondok
pesantren. Misalnya, di IAI Nurul Jadid ya. Itu ada BEM, Lembaga Pers Mahasiswa,
kelompok kajian, dan lain-lainnya, mereka itu semua dibebaskan untuk menjalankan
program kegiatan yang diinginkan. Hanya saja ada aturan umumnya, mereka tidak boleh
melanggar aturan umum yang ada di pondok pesantren. Nah yang mengarahkan begitu itu
Biro Pendidikan bersama dengan Biro Kepesantrenan...Lah sekarang ini kan di Nurul
Jadid ada restrukturisasi secara menyeluruh. Jadi, pola koordinasi yang awalnya dipecah-
pecah itu sekarang sudah ada dibawah satu komando Kepala Kepesantrenan. Jadi, kalau
di pemerintahan itu pengasuh sebagai presiden, dan kepala kepesantrenan sebagai perdana
menteri. Jadi, tidak sekedar lembaga-lembaga formal yang dikelola oleh kepesantrenan,
melainkan semuanya. Termasuk yang non-formal....Karena sudah satu pintu maka
kepesantrenan juga bertanggung jawab mengatur perguruan tinggi, semuanya. Dari sini
sangat jelas. Kalau Perguruan Tinggi yang ada disini harus mengikuti apa yang akan
diarahkan oleh pengasuh dan Kepala Kepesantrenan. Apalagi beliau (baca; kepala
kepesantrenan) sckaligus menjabat sebagai rector IAI Nurul Jadid. Ini menjadikan
koordinasi dan komunikasinya lebih mudah. Jadi,. Apa ya, mungkin sederhananya, IAI
Nurul Jadid itu memang harus mengikuti budaya yang ada di Pondok Pesantren Nurul
Jadid”.*

4 Wawancara dengan Bapak Ponirin Mika selaku Sekretaris Bagian Kepesantrenan pada tanggal 24 September 2017

136 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

Kepada penulis, Kepala Kepesantrenan memaparkan bagaimana model integrasi dua
budaya yang diimplementasikan di Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton terkait budaya
pendidikan tinggi dan pondok pesantren.

“Secara sistem dan komposisinya mungkin begini ya. Jadi, secara otoritas itu, pesantren
memiliki hak untuk mengarahkan pengembangan lembaga formal yang ada. Itu sudah
pasti. Tapi, kami juga sadar. Kemampuan pesantren untuk mensupport semuanya tidak
mungkin. Maka, pesantren harus juga memberikan kemandirian bagi pengelola lembaga di
sekitar pesantren berinovasi dan mencari cara untuk melakukan pengembangan. Makanya,
kami selain mengingatkan bagaimana nilai-nilai utama yang ada di pondok pesantren,
kami juga mengharapkan lembaga pendidikan formal untuk menghadirkan inovasi
tersebut. Jadi, ada kompetisi antara lembaga formal yang satu dengan yang lain. Meskipun
ada koordinasi secara nilai utama di pesantren; misalnya, seckolah formah harus
memperhatikan kegiatan yang dilaksanakan tidak melampaui ketentuan jam belajar
pesantren. Tapi, kalau mereka mau menambahi kegiatan sekolahnya karena program
khusus atau unggulan, mereka boleh mengajukan kepada pengasuh dan kami akan
memberikan arahan-arahan tekhnisnya. Jika semua sudah disetujui oleh pengasuh
pastinya. Jadi, secara integrasi, mungkin, bisa dibilang sepenuhnya harus mengikuti alur
yang ada di pesantren, tanpa harus kehilangan identitas unggul mereka masing-msaing.
Seperti saya di IAI Nurul Jadid misalnya. Saya tidak mengharuskan para dosen menetap
dan mengikuti kegiatan kepesantrenan. Karena sudah ada yang bertugas disana. Mercka
harus tetap fokus pada pengembangan akademik dan kemampuan lainnya. Ini biar TAI
Nurul Jadid bisa berkompetisi dengan perguruan tinggi lainnya. Misalnya lagi, bagi
mahasiswa yang ingin mengaktualisasikan kemampuan dan kematangannya dalam
berorganisasi baik intra ataupun ekstra, mereka diperbolehkan saja. Tapi tetap, kegiatan-
kegiatan mereka harus berbasis pada nilai pesantren. Kira-kira kalau mereka mengadakan
seminar atau pelatthan antara laki-laki dan perempuan harus tetap dipisah. Toh,
pemisahan ini tidak akan menghilangkan subtansi kegiatan tersebut. Diskusi mahasiswa,
boleh. Kami tidak melarang apapun yang ingin mereka diskusikan. Silahkan saja.
sepanjang itu untuk pengembangan wacana. Yang tidak boleh adalah diskusi itu dilakukan
untuk mendestorsi nilai-nilai kepesantrenan. Jadi bebas saja mereka mau mendalami dan
memiliki asumsi akademik seperti apapun...”*

Perspektif sedikit berbeda dan mendalam diungkapkan oleh Kepala Pesantren Mahasiswa
Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton. Kepada penulis dia menjelaskan bagaimana pola
pendidikan yang diharapkan oleh pengasuh, kepala kepesantrenan, dan rector terhadap
mahasiswa yang mendalami ilmu pengetahuan di pondok pesantren Nurul Jadid. Ahmad Fawaid
kepada penulis menyatakan:

“...Jadi, dulu itu disini Gang E. Gang yang memang diperuntukkan kepada Mahasiswa
yang tidak diperbantukan di pondok siswa/santri. Jadi, sama seperti gang-gang yang lain,
kegiatannya sesuai mereka yang berada disini, tidak mengikat seperti apapun bentuknya.
Jadi, karena mahasiswa, mereka biasanya tidak ada kegiatan yang terjadwal. Mereka lebih
bebas. Dan pesantren dalam posisi ini juga tidak memberikan rambu-rambu atau aturan
kepada mahasiswa. Mereka bisa keluar kapan saja. Mereka bisa berdiskusi apa saja.
Mereka bisa ikut kegiatan di luar pesantren sesuai keinginan mereka. Tapi, setelah ada

4 Wawancara dengan KH Abdul Hamid Wahid selaku Kepala Kepesantrenan dan Rektor IAI Nurul Jadid, Paiton pada
tanggal 27 September 2017

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 137



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

kasus dan banyaknya mahasiswa yang memilih ngekos di sekitar pesantren. Pesantren
memiliki inisiatif agar mahasiswa juga harus memiliki kegiatan di dalam pondok
pesantren. Mereka dilarang keluar pesantren tanpa izin dari pengurus pesantren. Jadi,
setelah itu juga, Rektor IAI Nurul Jadid dan beberapa Ketua Sekolah Tinggi bersepakat,
jika mahasiswa yang berkuliah disini harus menetap. Tapi, persoalan baru hadir. Tempat
yang tersedia masih belum cukup. Jadinya, kita harus berkompromi dulu. Mereka hanya
disediakan kegiatan-kegiatan yang berbasis pesantren di lingkungan kampus bagi mereka
yang tidak mondok. Dan bagi yang mondok kita wajibkan mengikuti kegiatan pesanten
secara penuh. Kira-kira begitu. Jadi, sekarang pesantren mahasiswa berada di bawah
koordinasi pesantren dan perguruan tinggi sekaligus. Sudah sama persis dengan lembaga
pendidikan formal tingkat SLTA atau SMP disini. Yang memang sejak didirikan para
santri/siswa wajib mengikuti dua kegiatan sekaligus. Yaitu kegiatan formal di sekolah
sesual kurikulum sekolah. Dan pengajian yang ada di Gang-gang. Bahkan saat ini,
pesantren sedang membuat sistem Madrasah Diniyah untuk semua tingkatan, Jadi,
sebelum mereka masuk sekolah atau kuliah, mereka wajib mengikuti kegiatan diniyah
terlebih dahulu. Setelah itu, baru pendidikan formal dimulai. Kalau tidak salah ya. Di
sekolah itu baru dimulai pada jam 9 pagi. Sebelumnya harus mendalami ilmu-ilmu
keagamaan lebih dulu.”*

Dalam hal yang sama, Bapak Abu Hasan Agus Rahmatullah menambahkan
pemahamannya terkait model integrasi di pondok pesantren Nurul Jadid Paiton dengan
perguruan tinggi yang ada di pesantren. Menurutnya, keberadaan pendidikan tinggi itu adalah
bagian dari budaya pesantren. Tentu mereka harus mengikuti regulasi yang ada. Mereka tidak bisa
berjalan sendiri-sendiri sesuai keinginan lembaga mereka. Kalaupun mereka ingin melakukan
pengembangan harus seizing pengasuh. Kepada penulis dia memberikan beberapa contoh-contoh
budaya berbeda antara di dunia akademik kampus dengan budaya pesantren:

“...kalau tidak salah ya, dulu itu kita hampir bingung bagaimana sebenarnya harus
mengurus mahasiswa yang ada di pesantren. Mereka ini kan punya afiliasi organisasi
ekstra, punya kegiatan akademik seperti kaian filsafat, sosial, dan lain-lain. Mereka sangat
sulit mengikuti kegiatan-kegiatan kepesantrenan. Apalagi mereka yang sama sekali tidak
mengenal budaya pesantren sebelumnya, alias mereka dari SMA atau sekolah di luar
pesantren. Sudah itu bisa dipastikan mereka akan merusak budaya pesantren. Dulu itu
juga ada mahasiswa yang memprofokasi untuk mendemo rector, ya ada itu. Nah inikan
bukan budaya pesantren. Apalagi yang menjabat itukan biasanya santri sepuh atau
keluarga pengasuh yang semestinya dihormati oleh mereka-mereka yang baru masuk. Dan
adalagi misalnya, kegiatan-kegiatan mahasiswa di luar pesantren yang bercampur dengan
lain muhrim. Nah itu semua menjadikan pesantren berfikir banyak hal untuk merubah
karakteristik mahasiswa itu. Kita membuat aturan pesantren pada mereka, tapi juga tidak
mampu merubah mereka. Maklum, niatnya berbeda dengan siswa yang mondok dulu,
baru sekolah. Mereka terkesan ingin sekolah saja dan tidak mau mengikuti
kegiatan/aturan pesantren. Akhirnya, kampus yang kemudian membuat aturan mengikat
itu. Dari semua persoalan yang ada, yang sekarang lebih tertib misalnya, KIKN.
Santri/mahasiswa yang ketemu boncengan bersama di tempat KKN, maka nilainya tidak
akan dikeluarkan. Atau mereka ketahuan berpacaran dengan orang selain temannya. Itu
juga tidak akan dikeluarkan nilainya. Meskipun dia bukan santri yang mendaftar secara

46 Wawancara dengan Bapak Achmad Fawaid selaku mudir Pesantren Mahasiswa pada tanggal 29 September 2017

138 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

resmi di pondok pesantren Nurul Jadid. Jadi, aturan-aturan etis itu, rupanya memang

lebih efektif apabila dibuat dan dilakukan oleh pendidikan tinggi bukan lagi dari

pesantren. Jadi, sekarang pesantren hadir melalui proses pendidikan yang ada di IAI

Nurul Jadid itu. Kalau ditanya modelnya, ya integrasi itu sudah, baik secara sistem nilai

ataupun pelajaran yang ada di IAIL Saya kira itu. Gak tau apa namanya. Kalau di UIN-

UIN itu kan pasti sudah buat nama sebelum mereka menjalankan sistem pesantrennya.

Kita tidak. Semua berjalan sesuai dengan tuntunan yang ada di lingkungan pondok

pesantren.””’

Tentu, kondisi dan cerita yang disampaikan di atas sudah sangat objective; atau sesuai
dengan apa yang penulis lihat di lapangan secara obervasional. Artinya, penulis sendiri tidak
menyangsikan bahwa; pertama, pesantren memiliki power dan otoritas penuh untuk mengatur
aturan main lembaga yang berada dibawahnya. Lebih-lebih pondok pesantren Nurul Jadid
tergolong sudah modern dari sistem tata kelola manajerialismenya. Kedua, lokasi dan posisi
kampus yang sebagiannya terpisah dari lingkungan pondok pesantren Nurul Jadid, juga dijaga dan
dibangun melalui model serupa dengan yang ada di pondok pesantren. Jadi, mahasiswa dan
mahasiswi yang berada di lingkungan tersebut boleh bertemu dan berdiskusi, namun di dalam
kelas mereka harus dipisah. Mereka berbaur hanya sekedar untuk menyelesaikan tugas atau
mendiskusikan apa yang diperintahkan oleh dosen, dalam jarak dan model kepesantrenan yang
kaku. Kefjga, pertemuan Dosen dan mahasiswa/mahasiswi juga dilarang di tempat tertutup. Dan

aturan-aturan kepesantrenan lainnya yang menjadi aturan di perguruan tinggi di IAI Nurul Jadid

secara spesifik.

Analisis Lintas Situs; Designing Integrated-Exchange of Universities and Pesantren Culture
Pada bagian ini penulis akan melakukan pembacaan ulang untuk memberikan nama
model integrasi yang diimplementasikan di UIN Sunan Ampel Surabaya dan Pondok Pesantren
Nurul Jadid Paiton Probolinggo berhubungan dengan sub-budaya organisasi yang berbeda-beda
tersebut. Terkait dengan model integrasi di UIN Sunan Ampel Surabaya, di dalam paparan data
tersebut, sudah jelas mereka menamai modelnya melalui istilah “Twin-Tower trough Interconnecting
Bridge”. Sedangkan di pondok pesantren Nurul Jadid, Paiton posisi integrasinya — dalam asumsi
penulis — tergolong betrbentuk moderate-culture institutionalism. Dalam bahasa yang sederhana, di
UIN Sunan Ampel Surabaya, keberadaan pendidikan pondok pesantren merupakan budaya
sejajar yang difungsikan untuk mendukung program standarisasi karakter serta sikap
keberagamaan. Karena dalam posisi sejajar, maka hubungan kedua budaya tersebut, bisa

dikatakan, saling menguntungkan, saling melengkapi, dan saling berkontribusi untuk proses

47 Wawancara dengan Bapak Abu Hasan Agus RM selaku Santri Senior dan Kaprodi PGRA di IAI Nurul Jadid Paiton pada
tanggal 30 September 2017
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 139



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

pendidikan yang bertujuan menjadian mahasiswa pandai dalam ilmu pengetahuan dan baik secara
perilaku.

Di pondok pesantren Nurul Jadid posisi Perguruan Tinggi bukanlah sub-culture yang
bebas dari nilai-nilai kepesantrenan. Ada beberapa aturan universal yang harus diikuti oleh
pendidikan tinggi, khususnya yang berhubungan dengan aturan-aturan dan nilai keberagamaan.
Apakah itu terkait kewajiban individual (furudl ainiyah) atau aturan-aturan tentang larangan di
dalam agama Islam. Di luar konteks tersebut, PP. Nurul Jadid Paiton memberikan ruang kepada
semua stakeholder dan civitas akademika untuk mengembangkan sendiri budaya organisasi
mereka, seperti; iklim akademik yang baik, kompetisi untuk menciptakan distingsi atau
keunggulan  masing-masing lembaga yang dikelola, hingga bagaimana mahasiswa
mengaktualisasikan sikap intelektual dan gerakan mereka. Jadi, meski memaksa lembaga untuk
menjaga marwah budaya kepesantrenan, dalam konteks lainnya, pendidikan tinggi diberi
kebebasan untuk membentuk kebijakan yang terbaik bagi lembaga pendidikan tingginya.

Pilihan untuk mendesain integrasi seperti yang dilakukan di atas, pastinya, memiliki
kelemahan dan kelebihan. Sebagaimana diungkapkan beberapa informan riset di UIN Sunan
Ampel Surabaya menyatakan kelebihannya ada pada penangkalan tiga asumsi desain integrasi
universitas Islam secara penuh; perfama, menempatkan pesantren sebagai sub-culture indigenous
sesual tradisi aslinya berarti bisa menghilangkan pendapat bahwa lulusan UIN di Indonesia
sebagai lulusan medioker (mereka tidak ahli di bidang professional, juga tidak matang secara
agama). Dengan model integrasi seperti ini, sangat tampak bagaimana pembagian tugas antara
sikap kognitif dan spiritual diperlakukan. Tradisi pesantren adalah penguat sikap. Kebebasan
akademik dan proporsionalitas komposisi kurikulum yan disampaikan adalah perangkat untuk
bersaing di dunia global. Kedua, kelebihannya ada pada re-branding universitas Islam yang kokoh
membentuk karakter melalui budaya pesantren; tampilan afrgphies di Masjid, asrama, dan fakultas-
fakulta di UIN Sunan Ampel bisa menjadi magnet tersendiri bagi khalayak umum untuk
‘memasukkan’ anaknya ke lembaga tersebut. Kefiga, pola implanasi dalam bentuk integrasi
interkoneksi ini juga memberikan dampak psikis-spiritual bagi para dosen agar mampu membuat
pelajaran/bahan ajar mereka disusupi nilai-nilai dan tradisi pesantren. Walaupun bukan dalam
bentuk memaksakan islamisasi ilmu pengetahuan, missal, mereka mendesain ilmu sosial yang
diobjekkan pada karakter Islam-Indonesia.

Dari data yang penulis dapatkan, kebanyakan informan tidak memaparkan apa kelemahan.
Sebab, asumsi tersebut hanya berhak dinilai oleh orang lain. Bagi penulis sendiri, dalam konteks
observasional, harus diakui bahwa implanasi tradisi pesantren sebagai basis budaya perilaku di

UIN Sunan Ampel Surabaya tidak berjalan secara koheren. Bahwa, sebagaimana paparan Akh.

140 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

Muzakki, di FISIP-FEBI tradisi tersebut dijalankan secara seksama, namun dia juga mengakui
bahwa ada fakultas yang sejatinya harus lebih Islami, malah melakukan hal yang sebaliknya.
Mereka masih membawa tradisi-tradisi lama yang membuat citera IAIN Sunan Ampel kurang
baik sebalum transformasi ini dilakukan. Selain itu, secara general penulis juga ingin memberikan
tambahan penilaian, bahwa di UIN Sunan Ampel Surabaya — kondisi /iklim budaya
kepesantrenan — masih tergolong sebagai ritus dan kegiatan keagamaan saja. Misalnya, mereka
diperkenalkan Kitab Kuning, Pengajian Umum berbasis Ilmu Tasawuf di Masjid Ulul al Bab, dan
perangkat administrasi nantinya sebagai syarat kelulusan seorang mahasiswa. Tidak penulis
dapatkan misalnya, tradisi menghormat Rektor laiknya mahasiswa FEBI-FISIP menghormat
Dekan dan para dosennya. Intinya, bagi penulis, kelemahan pelaksanaan integrasi ini ada pada
proses ‘penyeragaman’ paradigmatik di lingkungan fragmented sub-culture (sub-budaya bentukan),
yang semestinya, dapat mengikuti alur dan arahan organisasi tanpa pola sinetji yang baru.

Adapun di Pondok Pesantren Nurul Jadid — yang posisinya kebalikan dari UIN Sunan
Ampel Surabaya, dinyatakan kelebihan model integrasi moderat seperti di atas memiliki kelebihan
agar pendidikan tinggi mampu menjaga kebebasan akademik yang diatur oleh pemerintah,
aktualisasi diri mahasiswa dalam mengembangkan kemampuan kognitif mereka. Namun di pihak
yang lain, para pendidikan tinggi dan mahasiswa tetap harus mendahulukan kepentingan pondok
pesantren. Maka dari itu, posisi pesantren yang pastinya lebih intens diperhatikan oleh
masyarakat, tetap terjaga dan tidak dicemari oleh sub-budaya yang dibangun setelah pesantren
memiliki citera yang baik. Dari sisi kelemahannya tentu akan lebih banyak; jika hal tersebut harus
diukur melalui instrument capaian-capaian standart pendidikan tinggi. Sebab, mendahulukan
pesantren dibandingkan pendidikan tinggi, cenderung dinilai sebagai bentuk kemunduran proses
pendidikan. Misalnya, dari sisi kurikulum masih setengah-setengah (baca; antara pengetahuan
umum dan tuntutan kurikulum kepesantrenan), kegiatan dan aktivitas pembelajaran yang harus
dibagi menjadi dua iklim berbeda, serta kebebesan mahasiswa untuk berorganisasi dan memiliki
pemahaman luas, harus diteritoritasi melalui aturan mengikat pondok pesantren.

Kendati demikian, menurut penulis, masyarakat memang cenderung melihat kualitas
pesantren dibandingkan lembaga formalnya. Betapapun pengelolaan pondok pesantren
cenderung menempatkan citera baik pesantren dibandingkan kualitas pendidikan formal yang
menurun dan tidak sesuai keinginan user/comstumer. Pasalnya, penulis pun berpandangan
bahwa, pesantren bisa melakukan bargaining position dengan trust masyarakat dalam bentuk
pertukaran (soczal-exchange) pengetahuan tambahan yang dimiliki mahasiswa di lingkungan pondok
pesantren. Kongkritnya begini yang sering diungkapkan oleh pondok pesantren terhadap para

kostumernya; ‘Pesantren tidak sekedar ingin menciptakan mahasiswa pandai, tapi juga baik di

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 141



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

dalam perilaku. Orang yang baik dan sholh akan lebih banyak bermanfaat di masyarakat,
dibandingkan hanya pandai saja, tapi ilmunya tidak barokah dan bermanfaat.”

Terakhir, sebagaimana rumusan pada tulisan ini ialah terkait dengan strategi
pengembangan model integrasi main-sub culture di dalam organisasi ini. Dalam analisa penulis, di
UIN Sunan Ampel Surabaya, partisipative management dan kepemimpinan situasional (situational
leadership) menjadi model strategis. Manajemen partisipasi dilakukan oleh Rektor dan para
wakilnya untuk menampung semua gagasan yang ada di lingkungan fakultas, termasuk di
dalamnya adalah pesantren mahasiswa itu sendiri.e Rektorat yang sejatinya memberikan arahan
dan guideline teknik terhadap pesantren, itu tidak dilakukn demi menghasilkan komposisi sub-
budaya yang dinamis, sesuai dengan karakteristik yang diinginkan. Sedangkan kepemimpinan
situasional diungkapkan oleh Akh. Muzakki sebagai sub-culture leader di FISIP dan FEBI. Dia
mengatakan bahwa, tanpa tauladan (seperti yang ditunjukkan di lingkungan pondok pesantren;
pola patron klien kyai-santri), maka budaya kepesantrenan tidak akan pernah bisa diinternalisasi
menjadi budaya perilaku akademik di UIN Sunan Ampel Surabaya. Artinya, tradisi pesantren
bukan sekedar ajaran saja, melainkan sistem nilai perilaku yang harus diambil dan dikembangkan
di dunia akademik. Lebih-lebih, input di FISIP dan FEBI, berasal dari kelompok masyarakat
menengah ke atas, yang tidak banyak mengetahui ilmu-ilmu agama.

Lagi, hal ini tentu berbeda dengan apa yang dilakukan di Pondok Pesantren Nurul Jadid;
model strategi koordinasi, kolaborasi budaya, dan strong leadership itu lebih diutamakan, agar
hubungan pesantren dan pendidikan tinggi tidak berkonflik. Pola koordinasi yang penulis maksud
adalah kebersamaan stakeholder Pendidikan Tinggi di pondok pesantren Nurul Jadid dalam hal
menyusun dan menentukan program pengembangan yang akan dilaksanakan. Kolaborasi
(kerjasama) ialah jalin program antara pondok pesantren dan pendidikan tinggi. Misalnya,
beberapa tahun terakhir, PPL dan Pendidikan Tinggi IAI Nurul Jadid dan STT Telkom dibagi
menjadi dua model; pertama, mereka mempraktekkannya sebagai pengabdi di Pondok Pesantren
Nurul Jadid Paiton, kedua, mereka memilih lembaga formal di bawah naungan pesantren untuk
dikembangkan sesuai keilmuan yang dimilikinya. Terakhir adalah kepemimpinan yang kuat
(birokratis dan persuasive). Maknanya, untuk merubah kebiasaan pesantren yang cenderung
mendahulukan kepentingan tradisionalnya, serta pendidikan tinggi yang mendahulukan inovasi
dan independensinya, seorang pemimpin harus mampu hadir menengahi hal tersebut. KH. Abdul
Hamid Wahid, yang merupakan pelaksana harian pengasuh, melakukan hal tersebut dengan
sangat batk. Dia membangun staffing /ine di pondok pesantren melalui orang professional agar

mampu mendisiplinkan perilaku anggotanya. Sedang di perguruan tinggi, dia memiliki seorang

142 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

pebabdi dan santri senior, agar inovasi pendidikan tinggi bisa menyerap dan tidak menanggalkan

nilai-nilai kepesantrenan yang sudah ada sejak dulu.

Kesimpulan

Dari berbagai kejian-kajian yang sudah penulis sebutkan di atas, maka dapat disimpulkan
sebagaimana berikut: perfama, di UIN Sunan Ampel Surabaya posisi pondok pesantren ada
sebagal added values and culture untuk menyokong keinginan integrasi sains dan ilmu-ilmu
keislaman. Keberadaan pesantren (yang scharusnya sebagai budaya terpisah) diambil
sebagian/separuhnya saja untuk diimplemenntasikan di lembaga pendidikan tinggi. Kata
Pembudayaan tradisi pesantren dan penanaman nilai-nilai sufistik itu kata yang mungkin dipilih
untuk menjadikan karakter mahasiswa lebih mengenal dan memahami tradisi Islam-Indonesia
yang asli; sopan, toleran, dan moderat. Kedua, kelebih model integrasi sub-budaya pesantren
seperti ini adalah UIN Sunan Ampel Surabaya tetap bisa menjaga proposionalisme ilmu
pengetahuan umum, dan tidak menjadikan lulusannya berlabel medioker. Sebab, konsentrasi
pembudayaan pesantren sekedar untuk menyeragamkan perilaku semata, bukan meng’islamisasi’
ilmu pengetahuan yang disusun dalam znstructional design. Bahwa hal tersbut bisa dilakukan, UIN
Sunan Ampel Surabaya memberikan keleluasaan kepada semua dosen menyusun hal tersebut
secara kreatif. Di pihak yang lain, kelemahan — melalui asumsi outsider — keberadaan pesantren di
UIN Sunan Ampel masih dianggap kurang koheren dan konfrehensif untuk membentuk karakter
mahaiswa. Banyak mahasiswa yang menganggap kegiatan tersebut sebagai rutinitas kelas seperti
perkuliahan biasa. Dalam konteks strategi, pilihannya ada pada pola manajemen partispatif dan
kepemipinan situasioal.

Adapun kesimpulan penulis di Pondok Pesantren Nurul Jadid Paiton. oleh karena strong
atau holding culturenya adalah pondok pesantren, maka perfama, desain integrasinya adalah
moderate-culyure - institutionalism. Penginstitusian budaya pesantren di Pendidikan tinggi tidak
dipaksakan terkecuali yang berhubungan dengan aspek-aspek kewajiban dan larangan yang diatur
di dalam agama Islam. Demikian halnya sebaliknya, di pendidikan tinggi budaya kebebasan
akademik dan kebebasan untuk berpendapat tidak bisa sepenuhnya dijalankan, jika dipandang
oleh para stakeholder pesantren, dapat merusak marwah pendidikan pesantren secara luas. Kedua,
kelebihan dari desain integrasi seperti ini adalah budaya utama (budaya pesantren) masih tetap
terjaga, kendati di pihak berbeda, lulusan pendidikan tingginya dianggap kurang proporsional
dalam menjalankan tugas-tugas professional di dalam kehidupan nyata. Namun, sekali lagi,

penulis tegaskan, user pendidikan tinggi berbasis pesantren sangat sadar bahwa, kebermanfaatan

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 143



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

dan kebarokahan ilmu lebih penting dibandingkan, kemapanan kognitif mahasiswa dalam
keilmuan tertentu. Kefga, pilihan strateginya adalah koordinasi, kolaborasi, dan strong leadership.
Betapapun kesimpulan ini bukan akhir dari pembacaan terhadap bagaimana idealnya
mengintegrasikan budaya akademik dan budaya kepesantrenan dalam satu lingkungan yang ada.
Masih butuh banyak variable dan thesa lain agar kondisi pendidikan tinggi dan pesantren berjalan
bersamaan pada sebuah rumusan yang sama; membangun keilmuan secara professional dan
membentuk karakter yang sesuai dengan keinginan dan cita-cita berbangsa, beragama, dan
bermasyarakat yang basis otentiknya plural. Maka dari itu, salah satu rekomendasi penulis dalama
akhir tulisan ini ialah, diperlukan kajian tindak lanjut dengan model comparative studies misalnya
antara UIN Sunan Ampel Surabaya dan UIN Maulana Malik Ibrahim Malang yang sama-sama
menjalankan pendidikan pesantren dilingkungan perguruan tingginya. Atau Pondok Pesantren
Nurul Jadid Paiton dengan Pondok Pesantren lain yang mendirikan pendidikan tinggi di
dalamnya. Repostulasi berbasis komparatif seperti ini bisa dijadikan alat ukur apa kelemahan dan

kelebihan dari proses impelemntasi desain integrasi tersebut di atas.

Referensi

Alma, Buchori dkk. Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran Jasa Pendidikan Fokus Pada Mutn dan
Layanan Prima. Bandung; Alfabeta.

Boisnier, Alicia dan Jennifer A. Chatman. 2004. The Role of Subcuture in agile organization. California;
Hass School of Buisness Press.

Cowling, Alan & Philip James. 1996. The Essence of Personnel Management and Industrial Relations, tet;.
Xavier Quentin Pranata. Yogyakarta: ANDI.

Daulay, Haidar Putra. 2004. Pendidikan Isiam, dalam Sistem Pendidikan Nasional Indonesia. Jakarta:
Kencana.

Kartenagara, Mulyadhi. 2003. Menyibak Tirai Kejahilan Pengantar Epistemologi — Islam. Bandung:
Mizan.

Kasali, Rhenal. 2007. Change. Jakarta; Raja Grafindo.
Komariah, Aan dan Cepi Triatna. 1sionary Leadership. Jakarta: Bumi Aksara.

Kuntowijoyo. 20006. Islam Sebagai llmn Epistemologi, Metodologi Dan Etika. Yogyakarta: Tiara
Wacana.

Luthans, Fred. 1995. Organizational Bebavior, Tth Ed. McGraw-Hill International Edition.

Mahzar. Armahedi. 2005. “Integrasi Sains dan Agama Model dan Metodologi”, dalam Zainal
Abidin Bagir, et, al, Integrasi lmu dan agama, interpretasi dan akasi. Bandung: Mizan.

McShane, Stephen & Mary Ann Von Glinow. 2011. Organizational Behavior; Emerging Knowledge and
Practice for the Real World. New York: The McGraw-Hill Companies.

Nizar, Samsul. 2013. S¢arah Sosial dan Dinamika Intelektnal. Jakarta: Kencana Prenada Media Grup.

144 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Atmari
Desain Integrasi Primary and Sub-Culture Organization di 1embaga Pendidikan Tinggi

Peursen, Van. 1984. Strategi Kebudayaan (terj). Dick Hartoko. Jakarta: Yayasan Kanisius.
Scott, Tim at.all. 1992. Healtcare Performance and Organisational Culture. UK: Radecliffe Press.

Shaszad, Fakhar. Impact of Organizational Culture on Organizational Performance: An Overview, Nol 3,
No 9, January 2012.

Sulaiman, Sai’du. 2000. Islamization Of Knowledge: Background, Model And The Way Forward. Kano
Nigeria: The International Institute Of Islamic Thought.

Veithzal Rivai. 2007. Kepemimpinan dan Perilaku Organisasi. Jakarta; Raja Grafindo.

Wawancara dengan Bapak Abu Hasan Agus RM selaku Santri Senior dan Kaprodi PGRA di IAI
Nurul Jadid Paiton pada tanggal 30 September 2017

Wawancara dengan Bapak Achmad Fawaid selaku mudir Pesantren Mahasiswa pada tanggal 29
September 2017

Wawancara dengan Bapak Ahmad Bachtiar selaku pengurus pondok pesantren pada tanggal 16
September 2017

Wawancara dengan Bapak Akh. Muzakki selaku Dekan FEBI FISIP dan Tim Perumus Integrasi
UIN Sunan Ampel Surabaya pada tanggal 20 September 2017

Wawancara dengan Bapak Ponirin Mika selaku Sekretaris Bagian Kepesantrenan pada tanggal 24
September 2017

Wawancara dengan Bapak Syamsul Huda selaku Rektor 1 bidang Akademik pada tanggal 12
September 2017

Wawancara dengan KH Abdul Hamid Wahid selaku Kepala Kepesantrenan dan Rektor IAI
Nurul Jadid, Paiton pada tanggal 27 September 2017

Wirawan. 2007. Budaya dan Iklim Organisasi. Jakarta: Salemba Empat.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 12, Nomor 2, Agustus 2019
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 | 145



