
 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 113-130 

FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM: STUDI KOMPARATIF PEMIKIRAN 
AL-GHAZALI DAN KI HADJAR DEWANTORO SERTA RELEVANSINYA 
BAGI PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA PADA ERA MONDIALISASI 

 
Mathias Raihan Narayan Hutauruk 

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang, Indonesia 
Email: mathiasraihan2604@gmail.com  

 
Halimatussa’diyah  

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang, Indonesia 
Email: halimatussadiyah_uin@radenfatah.ac.id  

 
Pathur Rahman  

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang, Indonesia 
Email: pathurrahman_uin@radenfatah.ac.id  

 
Lukman Nul Hakim  

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang, Indonesia 
Email: lukmanulhakim@radenfatah.ac.id  

 
 

Abstrak: Filsafat Pendidikan Islam mempunyai peranan yang sangat penting dalam 
membentuk karakter dan akhlak umat Islam. Dalam konteks ini, para pemikir seperti Al- 
Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro telah memberikan kontribusi yang signifikan terhadap 
perkembangan konsep pendidikan Islam. Artikel ini melakukan kajian komparatif 
konseptual mengenai pandangan pendidikan Islam dari sudut pandang kedua tokoh 
tersebut. Al-Ghazali, seorang filosof dan teolog Islam terkemuka dari abad ke-11, 
menekankan pentingnya pengembangan karakter dan kesadaran spiritual dalam 
pendidikan Islam. Ia juga menganjurkan metode pembelajaran holistik yang 
mengintegrasikan aspek spiritual, moral dan intelektual. Di sisi lain, Ki Hadjar 
Dewantoro, pendiri Taman Siswa ternama, menekankan pentingnya pendidikan yang 
berorientasi pada pengembangan karakter dan keterampilan praktis yang dapat diterapkan 
dalam kehidupan sehari-hari. Meski berasal dari konteks budaya dan zaman yang berbeda, 
namun pandangan Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro memiliki kesamaan dalam 
menekankan pentingnya pengembangan karakter dan moral dalam pendidikan Islam. 
Namun, terdapat juga perbedaan dalam pendekatan dan penekanannya pada aspek 
pendidikan tertentu. Dengan memahami pandangan konseptual kedua tokoh tersebut, 
kita dapat memperkaya pemahaman kita tentang hakikat dan nilai-nilai pendidikan 
Islamserta relevansinya terhadap pendidikan Islam di Indonesia pada era mondialisasi. 
Kata kunci: Filsafat Pendidikan Islam, Al-Ghazali, Ki Hadjar Dewantoro, Era Mondilalisasi 

 

Pendahuluan 

Ajaran Islam menetapkan bahwa pendidikan merupakan salah satu kegiatan yang wajib 

hukumnya bagi pria dan wanita, dan berlangsung seumur hidup sejak dari buaian hingga ke liang 

lahat. Kedudukan hukum tersebut secara tidak langsung telah menempatkan pendidikan sebagai 

bagian yang tak terpisahkan dengan hidup dan kehidupan umat manusia, dalam hal ini 

hubungannya antara manusia dengan Tuhannya, hubungannya antara manusia dengan alam, dan 

mailto:mathiasraihan2604@gmail.com
mailto:halimatussadiyah_uin@radenfatah.ac.id
mailto:pathurrahman_uin@radenfatah.ac.id
mailto:lukmanulhakim@radenfatah.ac.id


Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim  
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro  

114 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024 
           p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

hubungannya antara manusia dengan manusia lain.1 Dalam kehidupan manusia sangat diperlukan 

sebuah pendidikan terlebih pada zaman era mondialisasi saat ini yang ditandai dengan terjadinya 

perubahan yang serba cepat dan kompleks, baik yang menyangkut perubahan nilai maupun 

struktur yang berkaitan dengan kehidupan manusia. Sehingga dapat dikatakan pendidikan 

merupakan kebutuhan mutlak yang harus dipenuhi sepanjang hayat, tanpa pendidikan sangat 

mustahil manusia dapat hidup dan berkembang sejalan dengan perubahan zaman.2  

Pendidikan memiliki peran yang sangat vital dalam kemajuan peradaban manusia. Melalui 

pendidikan, individu dapat mengoptimalkan potensi mereka. Tingkat pendidikan suatu masyarakat 

menjadi penentu utama kemajuan sebuah bangsa dan negara. Selain itu, pendidikan juga 

merupakan upaya untuk membentuk kepribadian secara menyeluruh, yang mencakup aspek citra 

dan nilai-nilai. Pendidikan tidak hanya sekadar proses transfer budaya atau pengetahuan, tetapi 

juga harus memiliki tujuan yang lebih luas dan bermakna. Lebih dari itu, pendidikan perlu 

mewariskan nilai-nilai Islam agar para pelajar dapat menjadi individu yang bertaqwa dan mencapai 

kesuksesan sejati, baik di dunia maupun di akhirat.3 

Islam memberikan perhatian yang besar terhadap pendidikan. Bahkan kata pertama dalam 

wahyu pertama, sekaligus perintah pertama yang diterima oleh Nabi Muhammad saw ialah kata 

Iqra’ yang artinya membaca. Membaca melibatkan proses mental yang tinggi, seperti 

cognition, memory, perception, verbalization, dan reasoning yang sangat dibutuhkan dalam 

pendidikan. Membaca juga merupakan core kurikulum, karena objek membaca meliputi ayat 

Allah yang terdapat dalam wahyu, ayat yang terdapat dalam diri manusia, dan ayat Allah yang 

terdapat pada alam sekitar. Di samping adanya perintah membaca banyak pula ditemukan ayat al-

Qur’an dan hadis Nabi yang memotivasi umat Islam agar mengembangkan pendidikan.4  

Pendidikan Islam bukan sekedar proses penanaman nilai-nilai moral untuk membentengi 

diri dari akses negatif globalisasi. Tetapi yang paling urgen adalah bagaimana nilai-nilai moral 

yang telah ditanamkan pendidikan Islam tersebut mampu berperan sebagai kekuatan 

pembebasan dari himpitan kemiskinan, kebodohan, dan keterbelakangan sosial budaya dan 

ekonomi. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki peran yang sangat penting 

dalam proses pembentukan individu yang yang tidak hanya cerdas, tapi juga berkepribadian 

 
1 Mappasiara, Filsafat Pendidikan Islam, Rumah Jurnal UIN Alauddin, Vol. VI, No. 2 (Juli – Desember 2017): 1. 
2 Abi Iman Tohidi, “Konsep Pendidikan Karakter Menurut Al-Ghazali dalam Kitab Ayyuha Al-Walad”, OASIS: 
Jurnal Ilmiah Kajian Islam, Vol. 2, No. 1 (Agustus, 2017): 1. 
3 Areadius Benawa, “Kontribusi Pendidikan dalam Membangun Pengetahuan dan Karakter Bangsa”, BINUS Journal: 
Humaniora, Vol. 3, No. 2 (Oktober, 2012): 358. 
4 Muhammad Roihan Alhaddad, “Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam”, RAUDHAH Proud to Be Professionals Jurnal 
Tarbiyah Islamiyah, Vol. 3, No. 1 (Juni, 2018): 61. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim 
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024| 115 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

yang  baik serta memilliki pemahaman beragama yang tidak hanya dipahami tapi juga 

diterapkan dalam kehidupan. Berbicara tentang pendidikan Islam, pastilah berbicara tentang 

konsep pendidikannya. Cukup banyak tokoh-tokoh pendidikan Islam di era klasik yang 

menyumbangkan pemikiran-pemikirannya terhadap dunia pendidikan, salah satunya konsep 

pendidikan Islam itu sendiri.5  

Adapun filsafat pendidikan Islam adalah konsep berpikir tentang kependidikan yang 

bersumber atau berlandaskan pada ajaran Islam tentang kemampuan manusia untuk dapat dibina 

dan dikembangkan serta dibimbing menjadi manusia muslim yang seluruh pribadinya dijiwai oleh 

ajaran Islam.6 Filsafat pendidikan Islam berdasarkan wahyu, tidak semata berpijak humanistik, 

tidak mengenal kebenaran terbatas, tapi universal. Berusaha mengembangkan pandangan yang 

integral dan mengintegralkan pandangan antara dunia dan akhirat sekaligus. Filsafat pendidikan 

Islam mengembangkan semua aspek kepribadian mulai akal, intuisi, akal budi dan inderawi. Ide-

ide filsafat pendidikan Islam selain bersifat teoritik juga realistik yang dapat diwujudkan 

dalam tingkah laku dan mudah di transformasikan dalam kehidupan.7 Dengan demikian, filsafat 

pendidikan Islam melampaui hal-hal dan nilai-nilai yang selalu bersifat absolut. Konsep dan 

prinsip yang menjadi landasan bagi pelaksanaan pendidikan selalu dikritisi dan dievaluasi, disinilah 

filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai norma pendidikan.8  

Filsafat sangatlah dibutuhkan oleh dunia pendidikan. Tanpa peranan signifikan dari 

kritisme filsafat, maka dunia pendidikan tak ubahnya rutinitas yang mengajarkan kejumudan 

kepada pembelajar, begitupula sebaliknya dunia pendidikan jika tidak mampu melahirkan output-

output yang progress, maju dan baru merupakan indikasi bahwa filsafat tidak berperan.9 Ketika 

pendidikan Islam mencita-citakan terciptanya manusia dan kehidupan yang baru maka konsep 

manusia dan kehidupan yang Islami harus berpijak pada konsep fundamental tentang individu, 

masyarakat dan dunia. Dalam pandangan Islam dunia yang baik berangkat dari masyarakat yang 

baik, dan masyarakat yang baik berawal dari individu yang baik.10  

Sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya bahwa konsep pendidikan Islam telah 

dikembangkan oleh banyak tokoh dan pemikir. Adapun tokoh yang menjadi fokus perbandingan 

dalam konteks ini adalah Al-Ghazali, seorang filosof dan teolog Islam terkenal, dan Ki Hadjar 

 
5 Zainal Azman, “Pendidikan Islam di Tengah Tantangan Globalisasi”, OJS STAI Bumi Silampari: El- Ghiroh, Vol. 
XII, No. 01, Februari 2017, 7. 
6 Mustafa, “Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Epistimologi Ilmu”, Jurnal Iqra’, Vol. 3, No. 1 (Januari-Juni, 2009): 86. 
7 Mustafa, “Filsafat Pendidikan Islam: Telaah Epistimologi Ilmu”, 86. 
8 Rohniah, “Filsafat Pendidikan Islam: Studi Filosofis atas Tujuan dan Metode Pendidikan Islam”, Jurnal Filsafat 
Pendidikan Islam, Vol. II, No. 2 (Desember, 2013): 31. 
9 Rohniah, “Filsafat Pendidikan Islam: Studi Filosofis atas Tujuan dan Metode Pendidikan Islam”, 31. 
10 Rohniah, “Filsafat Pendidikan Islam: Studi Filosofis atas Tujuan dan Metode Pendidikan Islam”, 31. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim  
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro  

116 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024 
           p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Dewantoro, pendiri Taman Siswa, yang mempunyai pengaruh signifikan terhadap pendidikan di 

Indonesia. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menganalisis secara konseptual cara pandang 

kedua tokoh tersebut mengenai pendidikan Islam. 

Penelitian ini termasuk dalam penelitian perpustakaan, yaitu jenis penelitian yang 

berupaya mengumpulkan data penelitian dari perpustakaan dan menjadikan “dunia teks” sebagai 

objek analisis utama. Penelitian perpustakaan merupakan suatu metode penelitian yang dapat 

digunakan dengan cara mencari sumber data berupa buku-buku dan artikel jurnal yang 

mempunyai persamaan pada bidang studi. Data yang diperoleh dari berbagai sumber metadata 

dapat dianalisis dan dievaluasi kesamaan subjek penelitian yang akan dilakukan. Untuk memenuhi 

data yang diperlukan dalam penelitian ini, upaya dilakukan melalui tahapan orientasi, eksplorasi 

dan fokus. Pada tahap orientasi, peneliti mengumpulkan data umum tentang karakter untuk 

mencari hal-hal yang menarik dan penting untuk diteliti. Pada tahap eksplorasi, pengumpulan data 

dilakukan sebatas yang diperlukan. Pada tahap eksplorasi ini, informasi dibatasi pada hal-hal yang 

relevan dan terfokus sesuai fokus penelitian. Penelitian pada tahap terfokus berupaya melihat 

pemikiran, keberhasilan dan keunikan tokoh-tokoh yang diteliti serta pelaksanaannya.11 

Penelitian ini akan menggunakan metode penelitian kualitatif. Data akan diperoleh melalui 

studi pustaka dari karya-karya Al-Ghazali dan tulisan-tulisan Ki Hadjar Dewantoro yang berkaitan 

dengan pendidikan Islam. Analisis perbandingan akan dilakukan untuk mengidentifikasi 

persamaan dan perbedaan konseptual antara kedua tokoh tersebut. 

 
Konsepsi Filsafat Pendidikan Islam 

Pada dasarnya konsep pendidikan Islam mencakup seluruh tujuan pendidikan yang 

dewasa ini diserukan oleh barat bahkan diserukan oleh negara-negara di dunia. Lebih dari itu, 

pendidikan Islam adalah satu-satunya konsep pendidikan yang menjadikan makna dan tujuan 

pendidikan lebih tinggi sehingga mengarahkan manusia kepada visi ideal dan menjauhkan manusia 

dari ketergelinciran dan penyimpangan. Karena Islamlah, pendidikan memiliki misi sebagai 

pelayan kemanusiaan dalam mewujudkan kebahagiaan individu dan masyarakat. Artinya Islam 

akan berhasil mewujudkan tujuan pendidikan yang selama ini menjadi obsesi tokoh pendidikan 

barat.12  

 
11 Mohammad Ghozil Aulia, Mohamad Agung Rokhimawan, Jauharotun Nafiisah, “Desain Pengembangan 
Kurikulum dan Implementasinya untuk Program Pendidikan Agama Islam”, JET: Journal of Education and Teaching, 
Vol. 3, No. 2 (2022): 226. 
12 Muhammad Rusmin B., “Konsep dan Tujuan Pendidikan Islam”, Rumah Jurnal UIN Alauddin, Vol. VI, No. 1 
(Januari-Juni, 2017): 73. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim 
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024| 117 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Secara universal Allah swt menyerukan kepada seluruh umat manusia agar masuk ke 

dalam Islam secarah kaffah (menyeluruh). Itu berarti bahwa ajaran Islam bukan hanya 

mencakup satu aspek saja, akan tetapi mencakup seluruh aspek kehidupan manusia yang intinya 

adalah mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan di akhirat kelak. Salah satu aspek ajaran Islam 

dalam kehidupan manusia adalah pendidikan atau pendidikan Islam yang tentunya seluruh konsep 

pendidikannya diambil dari sumber ajaran Islam, yakni al-Qur’an dan hadis serta hasil penalaran 

para ulama. 

Dalam bahasa Indonesia, kata pendidikan terdiri dari didik, sebagaimana dijelaskan dalam 

kamus Besar Bahasa Indonesia adalah perbuatan (hal, cara dan sebagainya) mendidik.13 Pengertian 

ini memberi kesan bahwa kata pendidikan lebih mengacu kepada cara mendidik. Selain kata 

pendidikan, dalam bahasa Indonesia terdapat pula kata pengajaran, sebagaimana dijelaskan 

Poerwadarminta berarti cara mengajar atau mengajarkan, kata lain yang serumpun dengan kata 

tersebut adalah mengajar yang berarti memberi pengetahuan.14  

Adapun filsafat pendidikan Islam adalah falsafah tentang pendidikan yang tidak dibatasi 

oleh lingkungan kelembagaan Islam saja atau oleh ilmu pengetahuan dan pengalaman keIslaman 

semata-mata, melainkan menjangkau segala ilmu dan pengalaman yang luas, seluas aspirasi 

masyarakat muslim, maka pandangan dasar yang dijadikan titik tolak studinya adalah ilmu 

pengetahuan teoretis dan praktis dalam segala bidang keilmuan yang berkaitan dengan maslah 

kependidikan yang ada dan yang akan ada dalam masyarakat yang berkembang terus tanpa 

mengalami kemandekan. Inilah salah satu ciri masyarakat modern sekarang, dinamika (geraknya) 

terus melaju sesuai dengan tuntutan kebutuhan hidupnya yang semakin meningkat.15 

Dengan demikian, filsafat pendidikan Islam adalah filsafat pendidikan yang prinsip-

prinsip dan dasarnya yang digunakan untuk merumuskan berbagai konsep dan teori pendidikan 

Islam didasarkan pada prinsip-prinsip ajaran Islam, filsafat pendidikan Islam berbeda dengan 

filsafat pendidikan pada umumnya yang tidak memasukkan prinsip ajaran tauhid, akhlak mulia, 

fitrah manusia sebagai makhluk yang bukan hanya terdiri dari jasmani dan akal, melainkan juga 

spiritual, pandangan tentang alam jagat raya sebagai tanda atau ayat Allah yang juga berjiwa dan 

bertasbih kepada- Nya, pandangan tentang akhlak yang bukan hanya didasarkan pada rasio dan 

 
13 Ryan Indy, Fonny J. Waani, N. Kandowangko, “Peran Pendidikan dalam Proses Perubahan Sosial di Desa 
Tumaluntung Kecamatan Kauditan Kabupaten Minahasa Utara”, UNSRAT, Vol. 12, No. 4 (Oktober-Desember, 
2019): 3. 
14 Hidayati, Nur Aisyah, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Al-Ghazali (Sebuah Analisis Terhadap Kurikulum 
PAI)”, Jurnal Hikmah, Vol. 10, No. 1 (Januari-Juni, 2021): 78. 
15 Besse Ruhaya, “Fungsi Filsafat Pendidikan Terhadap Ilmu Pendidikan Islam”, Rumah Jurnal UIN Alauddin, Vol. 
XI, No. 1, Januari – Juni 2022, 187. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim  
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro  

118 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024 
           p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

tradisi yang berlaku dimasyarakat, melainkan juga nilai-nilai yang mutlak benar dari Allah, serta 

berbagai pandangan ajaran Islam lainnya.16  

 
Pemikiran al-Ghazali tentang Pendidikan Islam 

1. Biografi Singkat al-Ghazali 

Nama lengkapnya Abu Hamid Ibn Muhammad Ibnu Ahmad Al Ghazali, lebih 

dikenal dengan Al-Ghazali. Dia lahir di kota kecil yang terletak di dekat Thus, Provinsi 

Khurasan, Republik Islam Irak pada tahun 450 H (1058 M). Nama Al - Ghazali ini berasal 

dari ghazzal, yang berarti tukang menunun benang, karena pekerjaan ayahnya adalah 

menenun benang wol. Sedangkan Ghazali juga diambil dari kata ghazalah, yaitu nama 

kampung kelahiran Al Ghazali dan inilah yang banyak dipakai, sehingga namanya pun 

dinisbatkan oleh orang-orang kepada pekerjaan ayahnya atau kepada tempat lahirnya.  

Orang tuanya gemar mempelajari ilmu tasauf, karena mereka hanya mau makan dari 

hasil usaha tangannya sendiri dari menenun wol. Dan ia juga terkenal pecinta ilmu dan selalu 

berdo’a agar anaknya kelak menjadi seorang ulama. Amat disayangkan ajaranya tidak 

memberikan kesempatan padanya untuk menvaksikan keberhasilan anaknya sesuai do’anya. 

Dalam ranah keilmuan Islam, Imam Al-Ghazali mendapatkan gelar hujjatul Islam, sebuah 

bukti pengakuan atas kapasitas keilmuan dan tingkat penerimaan para ulama terhadapnya.17  

2. Konsep dasar pendidikan dalam pemikiran Al-Ghazali 

Pendidikan Islam merupakan pendidikan yang berkesadaran dan bertujuan, Allah 

telah menyusun landasan pendidikan yang jelas bagi seluruh manusia melalui syariat 

Islam. Konsep pendidikan dalam Islam adalah, Pertama Pendidikan merupakan kegiatan 

yang harus memiliki tujuan, sasaran dan target yang jelas. Al- Ghazali termasuk ke dalam 

kelompok sufistik yang banyak menaruh perhatian yang besar terhadap pendidikan, karena 

pendidikanlah yang banyak menentukan corak kehidupan suatu bangsa dan pemikirannya. 

Dalam masalah pendidikan Al-Ghazali lebih cenderung berpaham empirisme. Hal ini antara 

lain disebabkan karena ia sangat menekankan pengaruh pendidikan terhadap anak didik.  

Menurutnya seorang anak tergantung kepada orang tua dan anaknya yang 

mendidiknya. Hati seorang anak itu bersih, murni, laksana permata yang amat berharga, 

sederhana dan bersih dari gambaran apapun. Kemudian juga manusia ingin menciptakan 

 
16 Abdul Mukit, “Tinjauan Hakikat Evaluasi Pendidikan dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam”, Aqlamuna: 
Journal of Educational Studies, Vol. 1, No. 1 (June, 2023): 8. 
17 Devi Syukri Azhari, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Imam Al-Ghazali”, Tambusai: Jurnal Review Pendidikan dan 
Pengajaran, Vol. 4, No. 2, 273. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim 
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024| 119 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

lingkungan yang positif di sekitarnya karena kualitas terbaik manusia adalah kemampuannya 

untuk berbuat baik terhadap keluarganya dan sesama. Usaha manusia untuk menciptakan 

kondisi tersebut melibatkan interaksi dengan makhluk lain, biasanya melalui pertemuan, 

karena bertemu satu sama lain dapat memperkuat keyakinan dan saling mencintai.18  

Al-Ghazali mengatakan jika anak menerima ajaran dan kebiasaan hidup yang baik, 

maka anak itu menjadi baik. Sebaliknya jika anak itu dibiasakan melakukan perbuatan buruk 

dan dibiasakan kepada hal-hal yang jahat, maka anak itu akan berakhlak jelek. Pentingnya 

pendidikan ini di dasarkan pada pengalaman hidup Al- Ghazali sendiri, yaitu sebagai orang 

yang tumbuh menjadi ulama besar yang menguasai berbagai ilmu pengetahuan, yang 

disebabkan karena pendidikan.19  

3. Metode pendidikan menurut Al-Ghazali 

Al-Ghazali menyadari bahwa hanya pendidikan agamalah yang mampu secara dini 

mengarahkan anak didik untuk dekat kepada Allah SWT. Maka dalam metode pembelajaran 

anak didik, al-Ghazali menempatkan dasar-dasar pendidikan agama secara prioritas utama. 

Pengajaran agama seperti ini diakui al-Ghazali memang belum sempurna, dan harus diikuti 

dengan tindak lanjut secara gradual. Al-Ghazali mengibaratkan metodologi pendidikannya ini 

dengan metode identifikasi atau dikte, di mana seorang menabur benih pada tanah untuk 

menanam. Adapun penyempurnaan keyakinan dengan jalan argumentasi diumpamakan 

sebagai proses menyiram dan merabuknya.  

Dalam persoalan-persoalan prinsip keagamaan, metode pengajaran agama al-Ghazali 

dimulai dengan menghafal, lalu memahami, kemudian mempercayai dan menerima.20 

Selanjutnya penyajian bukti-bukti argumentatif untuk memperkuat ajaran yang telah diterima. 

Al-Ghazali juga menyarankan agar pendidik memperhatikan klasifikasi anak didik. Hal ini 

berkaitan dengan pemilihan materi pengajaran dan ilmu pengetahuan. Al-Ghazali 

mengatakan, “orang yang lemah kemauan atau lemah penalarannya agar tidak diberi ilmu 

pengetahuan yang dapat mengakibatkan munculnya keraguan dan kekacauan nalar, seperti 

pengetahuan filsafat dan matematika.  

Klasifikasi ini mengarah ke-pada kemampuan nalar anak didik tanpa harus 

memperhatikan faktor umur. Al-Ghazali sangat menekankan bagi guru yang memberikan 

ilmu dituntut memberikan teladan. Teladan ini dianggap sebagai metode penting dalam 

 
18 Susilo Hidayah, Jihan Laurenza Alwi, Khalishah Dyah Capritain, “Pendidikan Akhlak Perspektif Al- Qur’an dalam 
Tafsir Ibnu Katsir Dan Relevansinya Terhadap Pemikiran Ibnu Miskawaih”, Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, Vol 
17, No. 1 (Februari, 2024): 44. 
19 Alwizar, “Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali”, Jurnal Potensia, Vol. 14, No. 1, (Januari-Juni, 2015): 134. 
20 Syahraini Tambak, “Pemikiran Pendidikan al-Ghazali”, Jurnal Al-hikmah, Vol. 8, No. 1 (April, 2011): 83. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim  
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro  

120 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024 
           p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

mengarahkan siswa untuk menerima pelajaran. Sebab guru yang baik menurut al-Ghazali akan 

menularkan kebaikan kepada anak didik, demikian sebaliknya. Al-Ghazali mengutip surat 

alAhzab berkaitan dengan metode teladan ini, yaitu: “Sesungguhnya pada diri Rasulullah itu 

terdapat contoh teladan Metode teladan al-Ghazali ini sangat relevan dikembangkan di dunia 

pendidikan Islam global. Mengingat kemerosotan moral sudah menjadi perbincangan manis di 

dunia pendidikan modern.  

Dalam praktek pendidikan, anak cenderung meneladani pendidiknya dan ini diakui 

oleh hampir semua ahli pendidikan. Dasarnya, secara psikologis anak senang meniru, tidak 

saja terhadap hal-hal yang baik akan tetapi juga hal-hal yang jelekpun ditirunya, dan manusia 

membutuhkan tokoh teladan dalam hidupnya. Keteladanan ini utamanya diperoleh dari suri 

teladan yang baik dari pendidik atau orang-orang terutama di lingkungan sekitar anak atau 

bahkan meneladani dari sirah Rasulullah SAW. Keteladanan ini dapat diaktualisasikan melalui 

pembiasaan pada anak. Apabila guru ingin mendidik anak mempunyai sikap pemurah dan 

kasih sayang sesamanya, maka pendidik dituntut menunjukkan sikap-sikap yang baik dan 

memberikan contoh- contohnya dalam kehidupan sehari-hari.21  

4. Relevansi pemikiran Al-Ghazali dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia Era 

Mondialisasi 

Menurut Mehdi Nakosteen, konsep pemikiran Imam Al-Ghazali yang diterapkan di 

Nizhamiyyah ada relevansinya dengan pendidikan Islam Indonesia di masa global ini, yaitu: 

Pertama, adanya ruang kelas yang diatur dengan sistem jenjang sesuai dengan perkembangan 

usia anak. Sebab, sistem pendidikan di Indonesia awalnya dengan cara para peserta didik 

dikumpulkan dalam satu tempat tanpa membedakan usia dan kemapuannya. Diajarkan meteri 

yang sama oleh satu orang pendidik (seperti yang terjadi dalam sistem salafiyah).  

Kedua, pola asrama, sebagaimana dikembangkan oleh pondok pesantren, boarding 

school, sistem pendidikan terpadu, dengan menyediakan segala jenjang pendidikan mulai 

tingkat dasar hingga perguruan tinggi, Ma’had Aly (meliputi jenjang S.1 -Marhalah Ula, S.2 - 

Marhalah Wustha, dan S.3 - Marhalah Ulya). Ketiga, adanya stratifikasi (gelar) bagi tenaga 

pendidik yang pada level tertinggi diduduki oleh chief professor (Syaikh al- Islam) yang 

membawahi pada profesor (masyayikh). Di bawahnya terdapat asisten profesor yang dikenal 

dengan sebutan Mu’id.  

Adapun relevansi konsep pendidikan Imam Al-Ghazali yang paling terasa di 

Indonesia adalah menekankan penguasaan materi pelajaran dengan cara menghafal pada 

 
21 Syahraini Tambak, “Pemikiran Pendidikan al-Ghazali”, 84. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim 
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024| 121 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

tingkat dasar, dan memahami pada tingkat lebih lanjut (aspek kognitif), kemudian 

menekankan praktek terhadap materi pelajaran melalui sistem riyadhah (ibadah amaliyah) 

(aspek psikomotorik), dan menekankan penghayatan pelajaran dalam kehidupan sehari-hari 

(aspek afektif).22  

Selain itu, konsep pendidikan Imam Al-Ghazali juga relevan pendidikan karakter yang 

sedangkan digalakkan di Indonesia, baik dalam pendidikan umum maupun pendidikan Islam, 

dimana dalam proses pembelajaran yang tidak hanya mengedepankan aspek spritual dan 

moral semata tetapi juga sangat mengedepankan aspek intelektual peserta didik sehingga pada 

akhirnya akan melahirkan peserta didik yang tidak hanya cerdas secara spritual dan moral 

tetapi juga cerdas secara intelektual, dengan mengedepankan nilai-nilai keabadian yang 

tercermin dari keragaman dan kompleksitas mata pelajaran dengan mengkombinasikan mata 

pelajaran umum (pembelajaran tematik holistik komprehensif) seperti: sains, Matematika, 

PPKn, Sejarah, al-Qur’an, al-Hadist, Bahasa Arab, Ilmu Fiqh dan yang lainnya.  

Artinya, dengan adanya relevansi yang diuraikan Imam Al-Ghazali tersebut, menuntut 

pendidik harus memiliki kompetensi yang sesuai dengan bidang keahliannya dan harus 

menjadi professional sebagaimana konsep guru professional, hal sesuai dengan Undang-

Undang No. 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional dimana pendidik harus 

memiliki kompetensi pedagogik, sosial, keperibadian, dan keterampilan. Selain itu, bahwa 

dalam proses pembelajaran pendidik harus mampu melakukan beberapa metode pembelajaran 

sesuai dengan kebutuhan anak sehingga anak mampu memperoleh pemahaman ataupun 

konsep melalui pengalaman sendiri sesuai dengan porsinya masing-masing demi tercapainya 

tujuan pembelajaran yang diharapkan.23  

 
Pemikiran Ki Hadjar Dewantoro tentang Pendidikan Islam 

1. Biografi Singkat Ki Hadjar Dewantoro 

Ki Hadjar Dewantara adalah pahlawan nasional sekaligus menyandang bapak 

pendidikan. Nama aslinya adalah Raden Mas Soewardi Soerjaningrat. Tapi pada tahun 1922 

lebih dikenal menjadi Ki Hadjar Dewantara. Beberapa sumber menyebutkan dengan bahasa 

Jawanya yaitu Ki Hadjar Dewantoro. Ki Hadjar Dewantara lahir di daerah Pakualaman pada 

tanggal 2 Mei 1889 dan meninggal di Kota Yogyakarta pada tanggal 26 April 1959 ketika umur 

69 tahun. Selanjutnya, bapak pendidikan yang biasa dipanggil sebagai Soewardi merupakan 

 
22 Mariyo, “Konsep Pemikiran Imam Al Ghazali dalam Relevansi Pola Pendidikan Islam Indonesia dalam Era 
Globalisasi”, Journal on Education, Vol. 5, No. 4 (Mei-Agustus, 2023): 10. 
23 Mariyo, “Konsep Pemikiran Imam Al Ghazali dalam Relevansi Pola Pendidikan Islam Indonesia dalam Era 
Globalisasi”, 11. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim  
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro  

122 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024 
           p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

aktivis pergerakan kemerdekaan Indonesia, politisi, kolumnis, dan pelopor pendidikan bagi 

bumi putra Indonesia (Tim Museum Kebangkitan, 2017, 9–10).  

Ki Hajar Dewantara merupakan pendiri Perguruan Taman Siswa, suatu organisasi 

pendidikan yang memberikan kesempatan untuk para pribumi agar bisa mendapatkan hak 

pendidikan yang setara seperti kaum priyayi dan juga orang-orang Belanda. Ki Hajar 

Dewantara yang lahir pada tanggal 2 Mei kini diperingati di Indonesia sebagai Hari Pendidikan 

Nasional. Ki Hajar Dewantara punya tiga semboyan yang terkenal yaitu Ing Ngarso Sung 

Tulodho yang berarti di depan memberi contoh, Ing Madya Mangun Karso yang berarti di 

tengah memberikan semangat dan Tut Wuri Handayani yang berarti di belakang memberikan 

dorongan (Saksono, 2017, 115–116).24  

Ki Hajar Dewantara berpendapat bahwa pendidikan adalah menuntun segala 

kekuatan kodrat yang ada pada anak-anak agar mereka sebagai manusia dan sebagai anggota 

masyarakat dapat mencapai keselamatan dan kebahagiaan yang setinggi- tingginya. Pendidikan 

yang menjadi cita-cita Ki Hajar Dewantara adalah membentuk anak didik menjadi manusia 

yang merdeka lahir dan batin. Luhur akal budinya serta sehat jasmaninya untuk menjadi 

anggota masyarakat yang berguna bertanggung jawab atas kesejahteraan bangsa, tanah air serta 

manusia pada umumnya.  

Menurut Ki Hajar Dewantara pendidikan umumnya berarti daya upaya untuk 

memajukan bertumbuhnya budi pekerti (kekuatan batin, karakter), pikiran (intellect) dan tubuh 

anak. Dalam pengertian Taman Siswa tidak boleh dipisahkan bagian-bagian itu, agar kita 

dapat memajukan kesempurnaan hidup, yakni kehidupan dan penghidupan anak-anak yang 

kita didik selaras dengan dunianya.25  

2. Konsep dasar pendidikan dalam pemikiran Ki Hadjar Dewantoro 

Menurut Ki Hajar Dewantara pendidikan umumnya berarti daya upaya untuk 

memajukan budi pekerti (karakter, ikatan batin), pikiran (intellect) dan tubuh anak- anak. Bias 

dikatakan pendidikan merupakan sebuah tuntunan agar anak dapat memajukan kemampuan 

yang dia miliki, baik sebagai manusia maupun sebagai anggota masyarakat agar mencapai 

keselamatan dan kebahagiaan yang tinggi.26  

Ki Hadjar Dewantara telah mengatakan betapa pentingnya pendidikan. Pendidikan 

merupakan kunci untuk membangun sebuah bangsa. Keberhasilan dari tujuan pendidikan 

 
24 Nasrullah, “Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam ajaran Ki Hajar Dewantara”, EKPOSE: Jurnal Penelitian Hukum dan 
Pendidikan, Vol. 20, No. 2 (Desember, 2021): 7. 
25 Nasrullah, “Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam ajaran Ki Hajar Dewantara”, 6. 
26 Nasrullah, “Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam ajaran Ki Hajar Dewantara”, 6. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim 
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024| 123 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

tidak lepas dari proses belajar yang sebagai penentu, maka dari itu Ki Hadjar Dewantara 

mengatakan bahwa belajar harus sesuai dengan cipta, rasa, dan karsa. Untuk mencapai tujuan 

pembelajaran yang maksimal kita perlu memperhatikan unsur-unsur apa dalam belajar. Ki 

Hajar Dewantara mengungkapkan unsur-unsur belajar yang perlu ada.  

Pertama, Peserta Didik. Manusia adalah makhluk yang berbudi, sedangkan budi artinya 

jiwa yang telah melalui batas kecerdasan yang tertentu, hingga menunjukkan perbedaan yang 

tegas dengan jiwa yang dimiliki hewan. Jika hewan hanya berisikan nafsu-nafsu kodrati, 

dorongan dan keinginan, insting dan kekuatan lain yang semuanya itu tidak cukup berkuasa 

untuk menentang kekuatan-kekuatan, baik yang datang dari luar atau dari dalam jiwanya. Jiwa 

hewan semata-mata sanggup untuk melakukan tindakantindakan yang perlu untuk memelihara 

kebutuhan-kebutuhan hidupnya yang masih sanggat sederhana, misalnya makan, minum, 

bersuara, lari dan sebagainya. Manusia adalah pribadi yang memiliki cipta, rasa, karsa yang 

mengerti dan menyadari akan keberadaan dirinya yang dapat mengatur, menentukan, dan 

menguasai dirinya, memiliki budi dan kehendak, memiliki dorongan untuk mengembangkan 

pribadinya menjadi lebih baik dan lebih sempurna. 

Kedua, adalah Pendidik. Menurut Ki Hadjar Dewantara mendidik dalam arti yang 

sesungguhnya adalah proses memanusiakan manusia, yakni pengangkatan manusia ke taraf 

insani. Mendidik harus lebih memerdekakan manusia dari aspek hidup batin dalam otonomi 

berpikir dan mengambil keputusan, martabat, mentalitas demokratik. Ketiga, Tujuan Belajar. 

Pembahasan mengenai tujuan belajar tidak akan terlepas dari tujuan pendidikan, hal tersebut 

disebabkan karena belajar merupakan aspek terpenting dalam pendidikan. Oleh karena itu 

tujuan belajar sama dengan tujuan pendidikan dan tujuan pendidikan identik dengan tujuan 

hidup manusia. Menurut Ki Hajar Dewantoro pendidkan umumnya berarti daya upaya untuk 

memajukan budui pekerti (karakter, ikatan batin), pikiran dan tubuh anak-anak. Bias 

dikatakan pendidikan merupakan sebuah tuntunan agar anak dapat memajukan kemampuan 

yang dia miliki, baik sebagai manusia maupun sebagai anggota masyarakat agar mencapai 

keselamatan dan kebahagiaan yang tinggi. 

Ketiga adalah tentang Azas Belajar. Konsep belajar yang diusung oleh Ki Hadjar 

Dewantoro memiliki lima asas antara lain, asas kemerdekaan, asas kodrat alam, asas 

kebudayaan, asas kebangsaan, dan asas kemanusiaan. Berdasarkan kelima asas tersebut, 

belajar menurut Ki Hadjar Dewantoro harus dilandasi dengan kemampuam pribadi, sesuai 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim  
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro  

124 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024 
           p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

dengan kodrat, tidak bertentangan dengan budaya, toleransi, dan menghargai hak-hak 

orang lain.27  

3. Metode pendidikan menurut Ki Hadjar Dewantoro 

Senada dengan semboyan pendidikan di atas adalah metode pendidikan yang 

dikembangkan oleh Ki Hajar Dewantara, yang sepadan dengan makna “paedagogik”, yakni 

Momong, Among dan Ngemong, yang berarti bahwa pendidikan itu bersifat mengasuh. 

Mendidik adalah mengasuh anak dalam dunia nilai-nilai. Praksis pendidikan dalam perspektif 

ini memang mementingkan ketertiban, tapi pelaksanaannya bertolak dari upaya membangun 

kesadaran, bukan berdasarkan paksaan yang bersifat “hukuman”.28  

Pembagian usia 0-7, 7-14, dan 14-21 dalam proses pendidikan yang digagas Ki Hajar 

Dewantara bukan tanpa landasan pedagogik. Pembagian demikian berdasarkan fase- fase di 

mana masing-masing menuntut peran pendidik dengan isi dan nilai yang berbeda-beda. 

Metode Ngemong, Momong, Among dan semboyan Ing ngarso sung tulodho, Ing Madya 

mangun karsa, dan Tut wuri handayani bukan berasal dari sebuah pemikiran Ki Hajar 

Dewantara yang terpisah.  

Pendidikan bukan hanya masalah bagaimana membangun isi (kognisi) namun juga 

pekerti (afeksi) anak-anak Indonesia, yang tentunnya diharapkan “meng-Indonesia” agar 

mereka kelak mampu menjadi pemimpin-pemimpin bangsa yang “meng- Indonesia” 

(memiliki kekhasan Indonesia). Praksis pendidikan berdasarkan metode Ki Hajar Dewantara 

menempatkan guru sebagai pengasuh yang matang dalam penghayatan dan pelaksanaan nilai-

nilai kultural yang khas Indonesia. Maka pendidikan pada dasarnya adalah proses mengasuh 

anak-anak untuk bertumbuh dan berkembang dalam potensi-potensi diri (kognisi, afeksi, 

psikomotorik, konatif, kehidupan sosial dan spiritual).  

Dalam rangka itu, guru tidak menggunakan metode paksaan, tapi memberi 

pemahaman sehingga anak mengerti dan memahami yang terbaik bagi dirinya dan lingkungan 

sosialnya. Guru boleh terlibat langsung dalam kehidupan anak tatkala anak itu dipandang 

berada pada jalan yang salah. Tapi pada prinsipnya tidak bersifat paksaan. Keterlibatan pada 

kehidupan anak tetap dalam konteks penyadaran dan asas kepercayaan bahwa anak itu pribadi 

yang tetap harus dihormati hak-haknya untuk dapat bertumbuh menurut kodratnya.29  

 
27 Nasrullah, “Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam ajaran Ki Hajar Dewantara”, 6. 
28 Widya Noventari, “Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila dalam Sistem Among Sesuai dengan Alam Pemikiran 
Pendidikan Ki Hajar Dewantara”, JPK: Jurnal Pancasila dan Kewarganegaraan, Vol. 1, No. 1 (Juli, 2016): 50–59. 
29 Nasrullah, “Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam ajaran Ki Hajar Dewantara”, 7. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim 
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024| 125 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

4. Relevansi pemikiran Ki Hadjar Dewantoro dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia Era 

Mondialisasi 

Pertama, Ki Hajar Dewantara memandang pendidikan tidak sekadar tentang 

penguasaan ilmu pengetahuan dan keterampilan semata. Lebih dari itu, pendidikan bertujuan 

untuk membentuk manusia yang utuh dan berbudaya, yaitu manusia yang memiliki akal, hati, 

dan rasa kemanusiaan yang tinggi. Dalam era globalisasi yang ditandai oleh pertukaran 

informasi yang cepat dan integrasi antarnegara, pendidikan menurut Ki Hajar Dewantara yang 

fokus pada pembentukan manusia yang utuh dan berbudaya menjadi semakin penting. 

Globalisasi membawa tantangan baru seperti kompetisi global dan perubahan cepat dalam 

teknologi dan budaya. Pendidikan yang tidak hanya memusatkan perhatian pada pengetahuan 

dan keterampilan, tetapi juga pada pengembangan karakter yang inklusif dan kritis, dapat 

membantu individu menavigasi kompleksitas globalisasi dan berkontribusi secara positif 

dalam masyarakat global.30  

Kedua, pendidikan di mata Ki Hajar Dewantara adalah proses pembentukan karakter 

yang menjadikan seseorang mampu hidup bermakna bagi dirinya sendiri, masyarakat, dan 

negaranya. Di era globalisasi, karakter yang dibangun melalui pendidikan seperti yang 

dipegang teguh oleh Ki Hajar Dewantara menjadi kunci untuk menjawab tantangan-

tantangan global yang kompleks. Individu yang dilengkapi dengan karakter yang kuat akan 

mampu beradaptasi dengan perubahan yang cepat, berkolaborasi secara efektif dengan orang-

orang dari latar belakang yang berbeda, dan menjadi agen perubahan yang positif dalam 

masyarakat global yang terhubung secara luas. 

Ketiga, Ki Hajar Dewantara juga meyakini bahwa pendidikan harus membebaskan 

manusia dari belenggu ketidakadilan dan ketidakmerataan. Beliau menolak pandangan bahwa 

pendidikan hanya hak segelintir orang atau golongan tertentu. Dalam konteks globalisasi, 

keadilan dan aksesibilitas dalam pendidikan menjadi lebih penting dari sebelumnya. 

Pendidikan yang diperjuangkan oleh Ki Hajar Dewantara yang mengusung prinsip bahwa 

setiap individu memiliki hak untuk mendapatkan pendidikan berkualitas, tanpa memandang 

latar belakang sosial atau ekonomi mereka, menjadi landasan yang krusial dalam memastikan 

bahwa globalisasi membawa manfaat yang merata bagi semua orang. 

Keempat, Bagi Ki Hajar Dewantara, “setiap warga negara berhak mendapatkan 

pendidikan yang berkualitas, tanpa pandang bulu, agar mereka dapat berkontribusi secara 

 
30 Mardinal Tarigan, “Filsafat Pendidikan Ki Hajar Dewantara dan Perkembangan Pendidikan di Indonesia”, Jurnal 
Pendidikan Guru Sekolah Dasar, Vol. 3, No. 1 (2022): 8. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim  
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro  

126 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024 
           p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

maksimal bagi kemajuan bangsa”. Di era globalisasi yang menuntut keterampilan yang relevan 

secara internasional, pendidikan yang diperjuangkan oleh Ki Hajar Dewantara untuk semua 

warga negara tanpa pandang bulu menjadi investasi yang strategis bagi kemajuan bangsa 

dalam skala global. Dengan memberikan akses pendidikan yang berkualitas kepada semua 

individu, sebuah negara dapat mengoptimalkan potensi sumber daya manusia yang akan 

menjadi tulang punggung kemajuan ekonomi dan sosial di tengah persaingan global.31  

 
Perbandingan antara Pemikiran al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

1. Persamaan dalam Konsep Dasar Pendidikan Islam 

Al-Ghazali, seorang intelektual terkemuka dalam Islam pada abad ke-11, dan Ki 

Hadjar Dewantoro, seorang figur terkenal dalam dunia pendidikan Indonesia dengan 

gagasannya tentang “Taman Siswa”, menyatakan prinsip-prinsip serupa dalam pendidikan 

Islam. Kedua tokoh ini menekankan pentingnya pembentukan karakter individu melalui 

pendidikan. Al-Ghazali, dalam karya-karyanya seperti “Ihya Ulum al- Din”, menyoroti urgensi 

mendidik jiwa dan moral seseorang agar sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Sementara itu, 

Ki Hadjar Dewantoro juga menegaskan signifikansi pendidikan karakter melalui konsep "budi 

pekerti luhur" yang diwujudkan dalam pendidikan di Taman Siswa. 

Selain itu, baik Al-Ghazali maupun Ki Hadjar Dewantoro menggarisbawahi 

integrasi antara ilmu agama dan ilmu dunia dalam pendidikan. Al-Ghazali menekankan bahwa 

ilmu agama harus menjadi landasan bagi semua pengetahuan, sedangkan Ki Hadjar 

Dewantoro menyoroti perlunya pengembangan aspek spiritual dan intelektual individu. 

Keduanya juga sepakat bahwa pendidikan harus praktis dan relevan dengan kehidupan sehari-

hari. Al-Ghazali menekankan pentingnya pengalaman langsung dalam proses belajar, 

sementara Ki Hadjar Dewantoro menyoroti perlunya keterampilan praktis yang dapat 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan dipandang sebagai sarana untuk mencapai kesejahteraan bersama oleh 

keduanya. Al-Ghazali mengajarkan bahwa pendidikan harus memberikan manfaat bagi 

individu dan masyarakat secara keseluruhan, sementara Ki Hadjar Dewantoro menekankan 

pentingnya pendidikan dalam membentuk individu yang peduli dan bertanggung jawab 

terhadap masyarakat. Meskipun keduanya berasal dari latar belakang budaya dan waktu yang 

berbeda, nilai-nilai dasar dalam konsep pendidikan Islam yang mereka anut memiliki 

 
31 Mardinal Tarigan, “Filsafat Pendidikan Ki Hajar Dewantara dan Perkembangan Pendidikan di Indonesia”, 9. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim 
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024| 127 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

kesamaan dalam usaha membentuk individu yang bermoral, berilmu, dan berkontribusi 

positif pada masyarakat. 

2. Perbedaan dalam Konsep Dasar Pendidikan Islam 

Perbedaan dalam pandangan Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro mengenai 

pendidikan Islam muncul dalam beberapa aspek: 

a. Konteks Budaya dan Geografis: Al-Ghazali berasal dari dunia Islam pada abad ke-11, 

sedangkan Ki Hadjar Dewantoro aktif di Indonesia pada awal abad ke-20. Perbedaan 

ini mencerminkan variasi dalam latar belakang budaya, sejarah, dan geografis, yang 

mungkin mempengaruhi cara pandang dan pendekatan mereka terhadap pendidikan 

Islam. 

b. Metode dan Pendekatan: Al-Ghazali cenderung mengadopsi pendekatan filosofis dan 

teologis yang mendalam dalam karyanya, seperti "Ihya Ulum al-Din", untuk 

mendukung pendidikan Islam. Di sisi lain, Ki Hadjar Dewantoro lebih condong pada 

pendekatan praktis dan kontekstual, khususnya dalam merumuskan konsep "Taman 

Siswa" yang menekankan relevansi pendidikan dengan kebutuhan masyarakat. 

c. Penekanan pada Aspek tertentu: Meskipun keduanya menyoroti pentingnya 

pendidikan karakter dan integrasi antara ilmu agama dan ilmu dunia, kemungkinan ada 

perbedaan dalam penekanan. Al-Ghazali, sebagai seorang cendekiawan Islam, 

mungkin lebih menekankan aspek teologis dan spiritual, sedangkan Ki Hadjar 

Dewantoro, sebagai seorang pendidik praktis, mungkin lebih memprioritaskan aspek 

keterampilan dan praktis dalam pendidikan. 

d. Konteks Sosial dan Politik: Perbedaan dalam konteks sosial dan politik tempat 

keduanya berada juga berdampak pada pemikiran mereka tentang pendidikan Islam. 

Al-Ghazali hidup dalam masa di mana dunia Islam dihadapkan pada tantangan 

intelektual dan politik yang kompleks, sementara Ki Hadjar Dewantoro aktif pada masa 

kolonialisme Belanda dan gerakan nasional Indonesia, yang mungkin memengaruhi 

pandangannya terhadap pendidikan sebagai alat untuk memperkuat identitas nasional 

dan melawan penjajahan. 

Walaupun terdapat perbedaan dalam pandangan mereka, keduanya tetap memiliki 

kesamaan dalam usaha mempromosikan pendidikan yang bermoral, berpengetahuan, dan 

berorientasi pada kesejahteraan masyarakat. 

3. Implikasi Terhadap Praktik Pendidikan Islam di Indonesia pada Era Mondialisasi 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim  
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro  

128 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024 
           p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Perbandingan antara pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro memiliki 

dampak penting terhadap praktik pendidikan Islam di Indonesia di era mondialisasi: 

Pendekatan Pendidikan yang Inklusif : Dalam zaman yang terkoneksi secara global ini, praktik 

pendidikan Islam di Indonesia dapat mengadopsi pendekatan inklusif yang memadukan 

nilai-nilai universal Islam dengan keragaman budaya dan pemikiran global. Contohnya, 

prinsip integritas ilmu agama dan pengetahuan dunia yang ditekankan oleh Al-Ghazali, 

serta konsep “Taman Siswa” yang menekankan relevansi pendidikan dengan kebutuhan 

masyarakat yang diperkenalkan oleh Ki Hadjar Dewantoro, memungkinkan pendidikan 

Islam menjadi lebih terbuka terhadap pengaruh luar dan mengintegrasikan nilai-nilai 

universal dengan konteks lokal. 

Pembentukan Karakter Global : Implikasi dari pandangan mereka adalah pentingnya 

pendidikan yang tidak hanya mengajarkan nilai-nilai agama, tetapi juga membentuk karakter 

yang sesuai dengan tuntutan zaman. Di era mondialisasi, praktik pendidikan Islam di 

Indonesia perlu menekankan pembentukan karakter yang adaptif, terbuka, dan bertanggung 

jawab  secara global.  Ini sejalan  dengan  ide  Al-Ghazali tentang pembentukan 

karakter yang kuat dan visi Ki Hadjar Dewantoro tentang pendidikan yang relevan dengan 

realitas kehidupan. 

Integrasi Teknologi dan Inovasi : Untuk menghadapi tantangan dan peluang di era ini, 

praktik pendidikan Islam di Indonesia dapat memanfaatkan teknologi dan inovasi dalam 

pembelajaran. Melalui pendekatan praktis yang menekankan relevansi pendidikan dengan 

kebutuhan masyarakat dan pengalaman langsung dalam pembelajaran yang didorong oleh Ki 

Hadjar Dewantoro, serta pemikiran mendalam Al-Ghazali tentang pentingnya pemahaman, 

praktik pendidikan Islam dapat memanfaatkan teknologi untuk meningkatkan akses, kualitas, 

dan relevansi pendidikan. 

Pendidikan untuk Toleransi dan Kepedulian Global : Di era ini, praktik pendidikan 

Islam di Indonesia harus membentuk individu yang memiliki sikap toleransi, saling 

pengertian, dan kepedulian terhadap isu-isu global seperti perdamaian, lingkungan, dan 

kemiskinan. Ini sesuai dengan visi Al-Ghazali tentang pendidikan yang membawa manfaat 

bagi masyarakat secara keseluruhan dan pandangan Ki Hadjar Dewantoro tentang pendidikan 

sebagai alat untuk membentuk manusia yang peduli dan bertanggung jawab terhadap 

masyarakat. 

Dengan memahami dan menerapkan pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar 

Dewantoro, praktik pendidikan Islam di Indonesia dapat menjadi lebih adaptif, inklusif, dan 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim 
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024| 129 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

relevan dalam menghadapi tantangan dan peluang di era mondialisasi, serta mampu 

menciptakan individu yang beriman, berilmu, dan berdaya saing global. 

 
Kesimpulan 

Analisis perbandingan antara pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro 

menekankan urgensi pemahaman warisan intelektual tokoh tersebut dalam konteks pendidikan 

Islam Indonesia. Dengan menyatukan aspek spiritual dan moral dengan upaya membangun 

kepribadian dan kemandirian, pendidikan Islam di Indonesia menjadi lebih relevan dan mampu 

menyesuaikan diri dengan tantangan era globalisasi. Karena itu, peran pemikiran-pemikiran 

mereka dalam membentuk landasan pendidikan Islam di Indonesia menjadi sangat penting dan 

tidak boleh diabaikan. 

 
Referensi 

Abdul Mukit. “Tinjauan Hakikat Evaluasi Pendidikan Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan 
Islam.” Aqlamuna : Journal of Educational Studies, Vol. 1, No. 1 (June 2023): 8. 

Abi Iman Tohidi. “Konsep Pendidikan Karakter Menurut Al-Ghazali Dalam Kitab Ayyuha Al-
Walad.” OASIS : Jurnal Ilmiah Kajian Islam, Vol. 2, No. 1 (Agustus 2017): 1. 

Alwizar. “Pemikiran Pendidikan Al-Ghazali.” e-Journal UIN SUSKA : Jurnal Potensia, Vol. 14, No. 
1 (Januari – Juni 2015): 134. 

Areadius Benawa. “Kontribusi Pendidikan Dalam Membangun Pengetahuan Dan Karakter 
Bangsa.” BINUS Journal : Humaniora, Vol. 3, No. 2 (Oktober 2012): 358. 

Besse Ruhaya. “Fungsi Filsafat Pendidikan Terhadap Ilmu Pendidikan Islam.” Rumah Jurnal 
UIN Alauddin, Vol. XI, No. 1 (Januari – Juni 2022): 187. 

Devi Syukri Azhari. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Imam Al-Ghazali.” Jurnal Universitas 
Pahlawan Tuanku Tambusai : Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, Vol. 4, No. 2, 273. 

Hidayati, Nur Aisyah. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Al-Ghazali (Sebuah Analisis Terhadap 
Kurikulum PAI).” OJS STAI Tuanku Tambusai : Jurnal Hikmah, Vol. 10, No. 1 (Januari – 
Juni 2021): 78. 

Mappasiara. “Filsafat Pendidikan Islam.” Rumah Jurnal UIN Alauddin, Vol. VI, No. 2 (Juli – 
Desember 2017): 1. 

Mardinal Tarigan. “Filsafat Pendidikan Ki Hajar Dewantara dan Perkembangan Pendidikan di 
Indonesia.” Jurnal Pendidikan Guru Sekolah Dasar, Vol. 3, No. 1, (2022): 8. 

Mariyo. “Konsep Pemikiran Imam Al Ghazali dalam Relevansi Pola Pendidikan Islam Indonesia 
dalam Era Globalisasi.” Journal on Education, Vol. 5, No. 4 (Mei – Agustus 2023): 10. 

Mohammad Ghozil Aulia, Mohamad Agung Rokhimawan, Jauharotun Nafiisah. “Desain 
Pengembangan Kurikulum Dan Implementasinya Untuk Program Pendidikan Agama 
Islam.” JET : Journal of Education and Teaching, Vol. 3, No. 2 (Tahun 2022): 226. 

Muhammad Roihan Alhaddad. “Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam.” RAUDHAH Proud To Be 
Professionals Jurnal Tarbiyah Islamiyah, Vol. 3, No. 1 (Juni 2018): 61. 



Mathias Raihan Narayan Hutauruk, Halimatussa’diyah, Pathur Rahman, Lukman Nul Hakim  
Filsafat Pendidikan Islam: Studi Komparatif Pemikiran Al-Ghazali dan Ki Hadjar Dewantoro  

130 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 17, Nomor 2, Agustus 2024 
           p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Muhammad Rusmin B. “Konsep Dan Tujuan Pendidikan Islam.” Rumah Jurnal UIN Alauddin, Vol. 
VI, No. 1 (Januari – Juni 2017): 73. 

Mustafa, “Filsafat Pendidikan Islam : Telaah Epistimologi Ilmu.” Jurnal Iqra’, Vol. 3, No. 1 
(Januari - Juni 2009): 86. 

Nasrullah. “Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam ajaran Ki Hajar Dewantara.” EKPOSE : Jurnal 
Penelitian Hukum dan Pendidikan, Vol. 20, No. 2 (Desember 2021): 7. 

Rohniah. “Filsafat Pendidikan Islam: Studi Filosofis atas Tujuan dan Metode Pendidikan Islam.” 
Jurnal Filsafat Pendidikan Islam, Vol. II, No. 2 (Desember 2013/1435H): 31. 

Ryan Indy, Fonny J. Waani, N. Kandowangko. “Peran Pendidikan Dalam Proses Perubahan 
Sosial Di Desa Tumaluntung Kecamatan Kauditan Kabupaten Minahasa Utara.” E-Journal 
UNSRAT, Vol. 12, No. 4 (Oktober – Desember 2019): 3. 

Susilo Hidayah, Jihan Laurenza Alwi, Khalishah Dyah Capritain. “Pendidikan Akhlak Perspektif 
Al-Qur’an Dalam Tafsir Ibnu Katsir Dan Relevansinya Terhadap Pemikiran Ibnu 
Miskawaih.” Tarbiyatuna : Jurnal Pendidikan Islam, Vol 17, No. 1 (1 Februari 2024): 44. 

Syahraini Tambak. “Pemikiran Pendidikan al-Ghazali.” Journal UIR : Jurnal Al- hikmah, Vol. 8, 
No. 1 (April 2011): 83. 

Widya Noventari. “Harmonisasi Nilai-Nilai Pancasila Dalam Sistem Among Sesuai Dengan Alam 
Pemikiran Pendidikan Ki Hajar Dewantara.” JPK (JurnalPancasila Dan Kewarganegaraan), 
Vol. 1, no. 1 (27 Juli 2016): 50–59. 

Zainal Azman. “Pendidikan Islam Di Tengah Tantangan Globalisasi.” OJS STAI Bumi Silampari : 
El-Ghiroh, Vol. XII, No. 01 (Februari 2017): 7. 


