IDEOLOGI KH. ABDURRAHMAN WAHID DAN BANGUNAN
PENDIDIKAN MULTIKULTURAL PASCA TRAGEDI KEBANGSAAN

Sitt Qomala Khayati
Sekolah Tinggi Agama Islam Nahdlatul Ulama Temanggung, Indonesia
E-mail: hayatiqomala@gmail.com

Abstrak: Tulisan ini bisa dikatakan sebagai sebuah pengaya kajian pendidikan
multikultural yang sudah lama diperbincangkan di Indonesia, melalui cara
menampilkan tokoh baru (baca; Gus Dur) yang sejatinya tidak pernah
menjadikan  pendidikan mutikultural sebagai gagasan pemikirannya.
Keberadaan Gus Dur lebih sebagai ideolog pemikiran multikultural. Oleh
karena itulah maka, tulisan ini lebih terbentuk pada proses rekonstruktif
pemikiran Gus Dur secara general dalam hal keislaman, kebudayaan, dan
diskursus ideologis di Indonesia, yang dikontekskan pada dunia pendidikan.
Selain itu, secara implementatif, tulisan ini juga akan didesain melalui
pendekatan teori sismtem di dalam dunia pendidikan. Agar supaya pemikiran-
pemikiran yang tidak spesifik itu menjadi lebih praktis dan bisa dijadikan
strategi para guru dalam menjalankan pembelajarannya di lembaga
pendidikan. Terakhir, berdasarkan penelitian ini, pelajaran terpenting dari
pemikiran cultural dan sikap ideologis Gus Dur, untuk membangun
pendidikan berbasis multikulturalisme di Indonesia, berada pada kuatnya Gus
Dur berprinsip bahwa Bhinneka Tunggal ika merupakan identitas masyarakat
yang tidak bisa dirubah oleh kekuatan polittk manapun, Pancasila sebagai
landasan ideologis yang wajib dipahami dan dihayati semua kalangan
masyarakat di Indonesia, serta berpegang teguh pada aturan main berbangsa
dan bernegara di Indonesia apakah itu melalui nilai-nilai kebudayaan dan
keagamaan integrative yang hidup Negara Kesatuan Republik Indonesia serta
kandungan subtansial Undang-Undang Dasar Tahun 1945, yang merangkul
semua kalangan tanpa membedakan SARA.

Kata Kunci: Gus Dur, Ideologi Bangsa, dan Pendidikan Multikultural

Pendahuluan

Diskursus pendidikan multikultural, sejatinya, memang tidak pernah hadir
pada ruang kosong. Hampir bisa dipastikan, gagasan ini hadir kala sebuah negara
mengalami ancaman konflik horizontal dan disintegritas sosial karena hadirnya krisis
kepercayaan kelompok yang satu terhadap yang lainnya. Di Amerika misalnya,
pendidikan multikultural dihadirkan untuk meminimalisit /wing conflict antara

kelompok kulit putih dan hitam." Di Inggris, model pendidikan dijadikan tawaran

U James A. Banks, Multiethnic education: Theory and practice London: Oxford University Press, 1994), 23
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 11, Nomor 1, Februari 2018; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 96-127


mailto:hayatiqomala@gmail.com

Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

untuk mendesiminasikan nilai masyarakat global dan proteksionisme negara
demokratis kepada semua pendatang (immigrant/ diasporas society) di negara tersebut.”
Di Indonesia sendiri, sebagaimana catatan Azyumardi Azra’ dan HAR Tilaar,*
gagasan ini hadir disebabkan adanya tragedy kebangsaan sebelum reformasi,
otonomisasi kewenangan, dan demokratisasi-subtantif (menghindari istilah demokrasi
liberal), dijalankan di Indonesia. Sejarah pun mencatat bahwa, kondisi Indonesia kala
itu menghadap krisis multi dimensi; mulai dari kuatnya distrust terhadap pemerintah,
intoleransi terhadap agama lain, konflik masyarakat akibat persoalan ekonomi dan
sosial, serta riak konflik berbasis pada perbedaan budaya di wilayah-wilayah tertentu.’

Meskipun sudah terwacanakan dan menjadi mainstream-discourse di kalangan
akademisi, konsep pendidikan multikultural tidak banyak terlihat dalam bentuk
implementatif. Ditambah lagi, keterbukaan informasi dan perkembangan isu-isu
perpecahaan di masyarakat yang tambah beragam, menghilangkan kesuksesan konsep
ini. Oleh karena itulah, tidak diskursus ini masih saja hangat untuk diperbincangkan
hanya sekedar untuk me-reaktualisasi dan merestrategi pengembangan yang sudah
banyak dimunculkan tersebut. Misalnya, pendidikan multikultural dikaitkan dengan
para penggasnya di Indonesia.” Pendidikan multikultural dikaitkan dengan nilai-nilai

kebangsaan dan nilai-nilai demokrasi hari ini.” Pendidikan multikultural s 2 wis

2 G.C. Baker, Planning and Organizing for Multicultural Instruction. (2), (California: Addison-Elsey Publishing
Company, 1994), 89
3 Azra dalam beberapa tulisan tentang pendidikan multikuktural, menyatakan bahwa keberadaan konsep untuk
menyangkal adanya asumsi pengarusutamaan pendidikan agama pada UU Sisdiknas Tahun 2003 mengandung
potensi untuk terjadinya kembali konflik keagamaan di Indonesia. Pendidikan multikultural akan didesain
menyesuaiakan pada kontek keagamaan dan kebudayaan Indonesia yang beragam. Maka dari itu memang, harus
ada perumusan yang integrative di dalamnya antara tradisi dan keyakinan keagamaan dengan kondisi budaya yang
ada. Gagasan Azra ini juga dimunculkan oleh banyak pemikir Islam pada waktu itu. Supaya ketegangan
pembahasan mainstreaming agama tidak dipersoalkan lagi. Lihat Azyumardi Azra, “Pendidikan Agama: Menbangun
Multikenlturalisme Indonesia” Kata Pengantar dalam Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural
(Surabaya; Impulse, 2004) vii
4 H.AR Tilaar, Keknasaan dan Pendidikan Manajemen Pendidikan Nasional dalam Pusaran Kekunasaan (Bandung;
Alpabeta, 2003), 209
5 Setidaknya dari ingatan yang masih terekam di benak penulis, kasus-kasus criminal dan intoleran sebelum 1998
ialah tragedy pembakaran rumah ibadah agama, penjarahan toko, terorisme berbasis agama, dan perlakuan tidak
adil melalui peraturan yang dilakukan oleh daerah terhadap kelompok agama tertentu.
6 Muhammad Isnaini, Konsep Pendidikan Multikultnral Dalam Merespon Tantangan Globalisasi (Bandung: Alpabeta,
2010), 43.
7 Zakiyuddin Baidhawy, The Problen: of Multikulturalisme: Radicalism Mainstreaming Tronght Religions Preaching in
Surakarta. Journal of Indonesia Islam, vol 04, Nomor 02, (Surabaya: IAIN Sunan Ampel, 2010), 275

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 97

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

ideologisasi nilai-nilai keagamaan, termasuk di dalamnya keislaman.” Pendidikan
multikultural dalam bentuk kelembagaan sekolah.” Dan kajian-kajian lainnya.

Berdasarkan ragam kajian terdahulu tersebut, maka penulispun ingin turut
andil melengkapi kajian, melalui cara membaca pemikiran idolog kemanusiaan
bernama Abdurrahman Wahid (Gus Dur). Kendati, Gus Dur sendiri tidak memiliki
karya yang spesifik terkait pendidikan multikultural, berdasarkan pada karya akademik
yang dihasilkan. Para penulis pemikiran pendidikan multikultural Gus Dur "’ memiliki
kecenderungan hanya sekedar mengambil aspek pemikiran keislaman, kindonesiaan,
pluralitas kebudayaan, dan lainnya, kemudian dikontekskan pada fondasi teoritik
pendidikan multikultural. Oleh karenanya, agar sedikit berbeda dengan kajian
sebelumnya, penulis akan menfokuskan pada ciri pemikiran gus dur; basis pemikiran
kultural dan ideologis, lalu dianalisa melalui pendekatan teori sistem pendidikan
(input-process-output interrelation). Penulis juga, dalam hal mensistematikakan pemikiran
Gus Dur dan Pendidikan Multikultural, akan menjauhi pengulangan-pengulangan;
semisal, historiografi kehidupan Gus Dur, konsepsi akademik yang tidak
berhubungan dengan kajian kebudayaan dan ideology, serta kehidupan politik Gus
Dur. Posisi Gus Dur akan ditempatkan sebagai pemikir yang murni konsisten
menjalani keyakinannya.

Maka dari itu, pada tulisan ini, penulis akan lansung menyajikan konsepsi
pemikiran Gus Dur terkait ideology kebangsaan dan tantangan pluralitas masyarakat
Indonesia, sikap ideologis Gus Dur dan rangkaian teoritik pendidikan multikultural,
hingga analisis sistemik dan implikatif pendidikan multikultural dalam lingkup
lembaga pendidikan. Di akhir gagasan, penulis akan memberikan nama hingga
implikasi praktis sistemik bagaimana pemikiran Gus Dur bisa menjadi fondasi
pendidikan multikultural, yang tidak sekedar terwacanakan di kelas, desain kurikulum,
dan proses pembelajaran lainnya, melainkan lebih pada sistem kelembagaan secara

holistik.

8 H.A.R Tilaar, Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia, (Jakarta: Rineka Cipta, 2004), 59

9 Choirul Mahfud, Pendidikan Multikultural, (Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), 103

10 Misbahul Munir, Tesis, Pemikiran KH. Abdurrabman Wabid Tentang Islam Berwawasan Multikultural Dan Implikasinya
Terbadap Pendidikan Islam, (Surabaya: PAI Pasca Satjana, UIN Sunan Ampel, 2014) dan Musthofa dengan judul
yang sama Pendidikan Multikultural dalam perspektif Gus Dur di FTK UIN Malang, Tahun 2015.

98 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

Konsepsi Pemikiran Ideologis Gus Dur dan Tantangan Masyarakat Plural di
Indonesia

Kegelisahan Gus Dur terkait kontestasi paradigma kemajemukan (baca;
nasional atau Islam di Indonesia) seraya membuatnya berfikir atau melakukan
rekontekstualisasi terhadap beberapa kerangka epistemik yang Gus Dur bangun
sendiri secara dialektis. Banyak pemikir Islam yang menganggap Gus Dur melampui
komponen-komponen standard yang dibentuk untuk melegitimasi sebuah kebenaran
pemikiran. Gus Dur, bisa dirupakan sebagai pemikir Islam tradisional, sebab kajian
yang disajikannya tidak pernah dilepaskan dari identitas pribadinya sebagai seorang
pemikir dari pesantren. Gus Dur, bisa pula dipresentasikan sebagai kelompok
modernis, karena pemikirannya berasal dari terminology modern. Gus Dur juga bisa
dipresentasikan sebagai pengintegrasi dua sudut pandang yang berbeda tersebut,
karena di dalam karyanya, sering ada paradigma dialogis antara kekuatan peradaban
Timur dan Barat.

Betapapun, Gus Dur adalah sosok yang sarat kaya pengalaman dan
pengetahuan; baik itu Barat dalam pengertian ilmu pengetahuan umum, Timur dalam
bingkai pengetahuan Islam. Gus Dur sendiri, mengatakan bahwa sebagai sebuah
sudut pandang Barat dalam menciptakan metodologi tidak perlu disembah untuk
mengukur kebenaran yang ada pada ajaran Islam. Demikian sebaliknya, instrument-
metodologis yang dimiliki oleh Islam tidak elok juga dijadikan basis yang statis,
sehingga metode lain tidak bisa digunakan untuk mencari kebenaran dalam
menentukan nilai-nilai keberagamaan.'" Jadi, bagi Gus Dur cara berfikir yang baik
adalah inklusifitas diri terhadap semua metodologi, kemudian mereduksinya
menggunakan instrument kepantasan, kelayakan, dan pertimbangan-pertimbangan
kontekstual (axiology). Melalui berfikir seperti itu, maka sebuah produk pemikiran
tidak akan menghadirkan gejolah baru di dalam kehidupan masyarakat secara luas.

Gus Dur, dikala dia menanggapi sebuah kasus atau fenomena di dalam

masyarakat, acapkali menggunakan model seperti ini. Misalnya dalam tulisannya

1 Abdurrahman Wahid, Prisma Pemikiran Gus Dur (Yogyakarta: LKiS, 2010), 23
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 99
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)

bertajuk “Islam; Pokok dan Rincian” Gus Dur memaparkan pandangan-pandangan
Islam berhubungan tentang ajaran Islam, kemudian membandingkannya melalui
pandangan agama lain (baca; Kristen-Katolik), lalu diakhiri melalui paradigma Islam
khas Indonesia dimana Gus Dur tumbuh dan berkembang. "> Gus Dur menganggap
konteks ke-Indonesian memiliki perbedaan yang signifikan dengan negara-negara
yang sudah disebutkan sebelumnya. Walaupun sama-sama ada kekuatan dan
kekuasaan agama di dalamnya. Contoh lain bagaimana Gus Dur sering juga
mengangkat pengalaman pribadinya dididik oleh para pendahulunya sebagai sebuah
persepktif. Gus Dur, dalam beberapa tulisannya, ‘selalu mengutip pandangan para
kiai, orang tua, dan guru-guru yang mempengaruhinya.”

Jadi, Gus Dur selalu menyandingkan apa yang diketahui dengan pengelaman
pribadi, konteks sosial, dan pola konsep pemikiran yang terbaik, sechingga bisa
diterima secara seksama oleh semua orang. Selain itu, Gus Dur juga tidak melihat apa
yang sudah diyakininya sebagai satu kebenaran yang wajib diikuti. Gus Dur, dikala
merumuskan gagasan, sangat terbuka terhadap kritik dan perspektif yang berbeda
dengannya. Maka dari itu, Gus Dur selalu dianggap sebagai seorang sosok yang
konsisten di dalam inkonsistensi-progresif. Artinya, jikasaja, ada pandangan yang
lebih proporsional dan mengena terhadap masyarakat, Gus Dur tidak segan-segan
untuk menerima hal tersebut sebagai bentuk pemikiran yang baru dan harus ditkuti
oleh semua orang.

Pada intinya, proses paradigmatik — khususnya bagi mereka yang ingin
membaca Gus Dur — harus tertemakan pada aspek inklusifitas paradigma, pergeseran,
kontekstulitas, dan penerimaan terhadap perbedaan-perbedaan gagasan untuk
menghasilkan konsepsi yang paling baik. Setidaknya, ini pulalah yang kemudian
menjadikan Gus Dur dikategorikan sebagai Bapak Pluralisme. Sosok yang sangat
menghargai perbedaan-perbedaan yang terjadi dan menjadi wujud otentik masyarakat

Indonesia secara luas.

12\Wahid, Islamkn, 139
13 Tbid., 142
100 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



1.

Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

Sikap Ideologis-Multikultural Gus Dur

Sebelum membahas bagian ini, penulis ingin menyebutkan dulu beberapa
hal penting yang menjadi konstruksi bahasan topik ini. Pertama, bentuk sikap
(baca; perilaku, respon, dan tindakan) yang ditunjukkan oleh Gus Dur sebagai
keyakinan sosialogis (ideology) terkait problematika multikulturalisme di
Indonesia. Kedua, rasionalisasi Gus Dur terhadap sikap tersebut, agar kemudian,
menjadi bagian konstruktif dalam perilaku kolektif di Indonesia yang majmuk.
Ketiga, bentuk kesadaran Gus Dur bahwa pilihan idologisnya merupakan bentuk
formatif yang bisa ditiru untuk menciptakan peradaban baru yang ada di
Indonesia. Dalam konteks ini, penulis akan membingkainya melalui berbagai
informasi yang terangkum dalam karya tulis (baca; opini), liputan berita, dan
ulasan dari pelbagai suntingan karya Gus Dur. Melaui pemaparan ini, setidaknya,
akan terlihat bagaimana sebenarnya sikap multikultural itu harus ditunjukan.
Bagaimana sikap ideology-multikultural ini bisa termanifestasi inheren dalam
kehidupan sehari-hari di masyarakat Indonesia.

Untuk menunjukkan sikap ideologis, berdasarkan pada data media,
penulis akan mengkonstruksinya mulai dari upaya Gus Dur, Fahmi Syaifudin
Zuhri, dan KH. Ahmad Sidiq untuk menjadikan NU sebagai organisasi Islam
yang menerima keberadaan ideologi Pancasila sebagai asas tunggal di dalam
berbangsa dan bernegara.'*Alasan Gus Dur cukup menarik dalam hal ini; secara
teologis, tegas Gus Dur menganggap kepemimpinan dan ideologisasi sikap
masyarakat merupakan hal yang diwajibkan oleh agama Islam. Gus Dur mengutip
la Islama illa bi al jama’ah, /a jama’ata illa bil imarabh, wa la imarata illa bi al tha'ah. »
Secara sosiologis-historis, Indonesia sudah menyematkan dirinya sebagai negara
yang diasaskan pada Pancasila, dengan identitas Bhinneka Tunggal Ika, NKRI
sebagai sistem kesatuan (baca; re¢public) dan UUD 45 sebagai fondasi

aturan/hukum yang mengatur sistem kemasyarakatan yang ada di Indonesia."®

14 Lihat “Gus Dur dan Gagasan Pancasila sebagai Ideologi Negara” berita online, diakses melalui nuonline.or.id
pada tanggal 23 Maret 2017

15 \Wahid, Islamku, 203

16 Lihat “Gus Dur tegaskan Pancasila Sudah Final” berita online, diakses pada Surabaya.tribunnews.com pada
tanggal 23 maret 2017

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 101

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)

Sikap lainnya adalah terlihat bagaimana Gus Dur melakukan pembelaan
terhadap kelompok keberagamaan minoritas, pembelaan terhadap masyarakat
etnik yang terancam keberadaannya di Indonesia,'” hingga pada konflik-konflik
individual (HAM), seperti Inul Daratistas, Ulil Abshar Abdalla, dan Basuki Tjahya
Purnama. Jika membaca alasan Gus Dur melakukan pembelaan tersebut, sangat
jelas, bahwa Gus Dur melandaskan tindakannya karena adanya aturan ideologis
yang mewajibkannya melakukan tindakan tersebu. Di dalam znzerview-nya dalam
acara Kick Andy misalnya, juga sangat terlihat bagaimana Gus Dur mengatakan
bahwa, semua yang dilakukannya sebab UUD 45 mewajibkan itu, Pancasila dan
Bhinneka Tunggal Ika adalah identitas yang sudah tumbuh di Bumi Nusantara 7
Abad lamanya tanpa nama, hingga cerita bagaimana Gus Dur mengupayakan
rekonsiliasi nasional pasca era reformasi.

Adapun pandangan sikap Gus Dur yang termanifestasi dalam karya-
karyanya misalnya, Gus Dur melakukan kontestasi ideologis antara nasionalisme,
islamisme, dan integrasi keduanya. Dia menulisnya dengan judul “Adakah Sistem
Islami’.  Setidaknya gagasan Gus Dur terkait kontestasi tersebut adalah
sebagaimana berikut:

“bagi mereka yang terbiasa dengan formalisasi, tentu digunakan
penterjemahan kata @/ silmi itu dengan kata Islami, dan denggan demikian
mereka terikat kepada sebuah sistem yang dianggap mewakili
keseluruhan perwujudan ajaran Islam dalam kehidupan sebagai sesuatu
yang biasa dan lumrah. Hal ini membawakan implikasi adanya keperluan
akan sebuah sistem yang dapat mewakili keseluruhan aspirasi kaum
muslimin. Karena dapat dimengerti mengapa ada yang menganggap
penting perwujudan “partai  politik islam” dalam  kehidupan
berpolitik.....
Dari paparan diatas, Gus Dur ingin menanamkan sikap pluralistik dalam

keberagamaan dan kenegaraan. Karena, diyakini oleh Gus dur bahwa, dalam
kerangka kehidupan bernegara sebuah bangsa, sistem Islami secara otomatis
membuat warga negara non muslim berada dibawah kedudukan warga negara

yang menganut agama Islam. Di dalam al Qur’an juga disebutkan, lanjut Gus

17 Lihat “Gus Dur, Rhoma, dan goyang ngebor” berita online, diakses melalui merdeka.com pada tanggal 23
maret 2017

18 Abdurrhman Wahid, “adakah Sistem Islami” dalam Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita,
(Jakarta: The Wahid Institute, 2006), 4

102 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

Dur, ada sebuah ayat yang menyatakan adanya lima syarat untuk dianggap sebagai
muslim yang baik, perfama, menerima prinsip-prinsip keimanan, kedua,
menjalankan ajaran (rukun) Islam secara utuh, ketiga, menolong mereka yang
memerlukan pertolongan (sanak saudara, anak yatim, fakir miskin dan
sebagainya). keempat, menegakkan profesionalisme, dan kelima, bersikipa sabar
ketika menghadapi cobaan."” Jika kaum muslim dapat meneladani dan melakukan
kelima syarat ini, dengan sendirinya tidak diperlukan kembali kembali kerangka
sistem Islami menurut ajaran Islam. Dengan demikian, mewujudkan sistem Islami
tidak termasuk syarat bagi seseorang untuk dianggap muslim yang taat.

Bentuk Islam yang universal telah dinyatakan dalam rangkaian ajaran
Islam sendiri seperti figh, taubid, akhlak, dan sikap hidup Islam yang menampilkan
kepedulian pada unsur kemanusiaan (a/-insaniyyah).”’ Gus Dur lebih lanjut
menguraikan:

“sementara itu, universalisme yang tercermin dalam ajaran-ajaran yang
memiliki kepeduulian kepada unsur-unsur utama kemanusian itu
diimbangi pula oleh kearifan yang muncul keterbukaan peradaban Islam
sendiri. Keterbukaan yang membuat kaum muslim selama sekian abad
menyerap segala macam manifestasi kultural dan wawasan keilmuan yang
datang dari pihak peradaban-peradaban lain, baik yang masih ada waktu
itu maupun yang sudah mengalami penyusutan luar biasa (seperti

peradaban Persia)”.”'

Sementara di bidang nasionalisme, Gus Dur mendorong negara
melakukan reideologisasi dalam menunmbuhkan semangat nasionalisme dalam
masyarakat Indonesia sebagaimana dikemukakan di dalam tulisannya yang
betjudul “Reideologisasi dan Retradisionalisasi dalam Politik’:

“proses reideologisasi itu mengambill dua pola perkembangan utama. Di
satu pihak, langkanya ikatan ideologis dan kuatnya kaitan dengan
rekayasa tekhnokrattk membawa kepada munculnya kecenderungan
menampilkan semacam ideologi alternatif yang diambilkan dari berbagai
sumber: nasionalisme masa lampau, agama atau ikatan komunalistik
(seperti ditampilkan oleh tuntutan kaum Sikh militan akan negara sendiri
di India). Rasa kebangsaan yang baru itu walaupun tidak sekuat getaran

19 Abdurrahman Wahid, Twhan Tidak Periu Dibela, (Y ogyakarta: LkiS, 1999), 23
20 Abdurrahman Wahid, Universialisme Lslam dan Kosmopolitanisme Peradaban Islam, dalam Abdurrahman Wahid, Isam
Kosmopolitan: Nilai-nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan, (Jakarta: The Wahid Institute, 2007), 3
20 \Wahid, Universialisme Islam, 4
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 103
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)

nasionalisme di masa kejayaannya, cukup menggerakkan kekuatan-
kekuatannya sendiri dalam kehidupan masyarakat, seperti komunalisme
orang Melayu di Malaysia. Dalam munculnya reideologisasi itu, agama
merupakan sumber utama, seperti dapat dilihat pada berbagai gerakan
fundamentalistik dan militan dalam Islam, dan pada teologi pembebasan
di sejumlah aktivis Katolik di Amerika Latin. Untuk melawannya, sistem
kekuasaan yang harus menghadapi munculnya ideologi alternatif itu lalu
membuat refleksinya sendiri atas ideologi formal yang telah diterima
semula, dan dengan cara demikian menegaskan kembali arti ideologi yang
sudah mapan. Penemuan kembali ideologi yang sudah mapan, tetapi
hampir dilupakan, merupakan manifestasi utama dari sejumlah negara

berkembang, termasuk dengan munculnya kembali minat kepada

dimensi-dimensi dan berbagai aspek Pancasila di negert kita”. %

Gus Dur menunjukkan pemantapan pola-pola untuk memperlakukan
ideologi sebagai keutuhan pandangan dan cita-cita, yang menghimpun semua
kekayaan hidup bangsa dalam sebuah kekuatan dahsyat dalam mempertahankan
negara dan mencapal tujuan yang diinginkan bagi kesejahteraan warga negara
Indonesia. Oleh karena itu, sambung Gus Dur, ideologi negara mendapat
kedudukan luar biasa kuatnya, dan biasannya dimantapkan dengan menggusur
paham-paham lain dari posisi ideologi masing-masing. Paham pemikiran, agama,
dan rasa kebangsaan diperkenankan untuk berkembang, akan tetapi harus berada
di luar kerangka ideologi formal negara.

Dari data di atas, dengan tegas Gus Dur menolak deskriminasi,
kriminalisasi, dan kanalisasi ideology yang hanya bercorak pada satu paham
(baca; Islam). Bagi Gus Dur kemajemukan yang sudah dilukiskan melalui
Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika sudah tidak perlu dipertentangkan. Karena,
dalam Islam sendiri, sudut pandang kepentingan social politik, dan demi
kemaslahatan bersama, lebih menguntungkan jika Indonesia masih dikemas
melalui ideology  tersebut. Terlepas dari kerangka di atas, penulis pun
menganggap perlu memberikan catatan, kalau Gus Dur adalah sosok yang sangat
konsisten dalam aspek ideology ini. Gus Dur, sekalipun dalam kondisi yang tidak

menguntungkan, tidak pernah merisaukan efek negatif apa yang akan dia

22 Abdurrhman Wahid, “Reideologisasi dan Retradisionalisasi dalam Politik” dalam Abdurrahman Wahid, Prisma
Pemikiran Gus Dur (Y ogyakarta: LKiS, 2010), 26
104 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

dapatkan. Gus Dur terus menerus hadir sebagai sosok yang peduli, menerima,
dan merangkul perbedaan melalui caranya sendiri.

Kendati penulis tidak mendapatkan cerita resminya, semua orang
Indonesia sudah sangat tahu bagaimana Gus Dur selalu hadir di setiap perayaan
agama lain. Di kalangan Budha dan Hindu bahkan, Gus Dur dianggap sebagai
representasi dewa mereka. Di Kalangan Kiristen Gus Dur sempat dibaptis
sebagai golongan mereka. Apalagi di Konghucu, Gus Dur adalah bapak mereka.
Sebab, Gus Dur adalah presiden yang mampu membuat pengakuan terhadap
cksistensi mereka. Dengan fakta dan data ini, tak satupun dapat menyangkal
bahwa keberadaan Gus Dur sebagai sosok multikultural; orang yang mampu
mengawinkan sikap perbedaan sebagai aspek azali dan takdir ilahi.

2. Konsepsi Keragaman Budaya dan Islam dalam Wujud Sikap Gus Dur

Jika konsistensi sikap ideologis Gus Dur terlihat dari fakta-fakta historis,
fenomenologis, dan berbasis pada data-data yang dicatat oleh orang lain, tercatat
hingga menjadikan Gus Dur dianggap sebagai orang yang sangat berjasa dalam
kontestasi pemantapan kontestasi ideology Pancasila, sebagai asas tunggal. Pada
bagian ini, penulis ingin menggambarkan bagaimana Gus Dur memikirkan
aspek-aspek cultural yang dimiliki Indonesia. Hal ini berbeda dengan sikap
idelogis yang alat ukurnya sudah ada, sikap cultural lebih dinamis. Sikap cultural
berarti respon Gus Dur menanggapi perubahan-perubahan antropologisme
(dialectical-tention) yang terjadi akibat interaksionalisme masyarakat. Oleh sebab
terwujud dalam dinamika yang luwes. Maka bisa jadi, sikap dan penilaian Gus
Dur terhadap nilai kebudayaan Indonesia hari berbeda dengan yang sebelumnya.

Dalam konteks penyadian data ini, penulis akan memulainya dari,
bagaimana Gus Dur menjelaskan bahwa sikap kebudayaan asli Indonesia adalah
kebersamaan, gotong royong, toleran, dan mau menghormati perbedaan. Hal ini
tertuang dalam tulisan Gus yang berjudul “Sisterz Budaya Daerah dan Modernisasi”,
sebagaimana berikut:

“jelaslah dengan demikian, bahwa bermacam cara dapat digunakan untuk
mengenal berbagai reaksi terhadap proses modernisasi. Ada reaksi yang
menggunakan warisan sistem budaya daerah, tapi ada pula yang
merumuskan reaksi mereka dalam bentuk tradisi yang tidak tersistemkan.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 105
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

Ada pula reaksi yang bersifat temporer, tapi ada pula yang bersifat
permanen. Ada yang berpola umum, tapi ada pula yang menggunakan
cara-cara khusus dalam memberikan reaksi.””

Selain itu, salah satu corak kebudayaan yang sangat monumental adalah
bagaimana Gus Dur ‘memenangkan’ budaya Indonesia terhadap ajaran-ajaran
normative di dalam Islam. Kata memenangkan bukan berarti menanggalkan,
melainkan Gus Dur ingin melakukan reaktualisasi terhadap cara berfikir umat
Islam, yang secara global, dianggapnya bermasalah karena tidak menghargai
kearifan lokal. Gagasan “Pribumisasi Islam” dipaparkan gus Dur dalam dua
tulisannya yang berjudul “salahkan jika dipribumikan?” di kolom majalah Tempo
pada 16 Juli 1983, dan kedua, “pribumisasi Islam”,
Muntaha Azhari dan Abdul Mun’in Saleh. Gagasan Pribumisasi Islam

antologi tulisan di dalam

dimaksudkan Gus Dur sebagai jawaban atas problem yang dihadapi umat Islam
sepanjang sejarahnya, yakni bagaimana mempertemukan budaya dan norma,
sebagaimana persoalan dalam #shul figh.”*

Berkaitan dengan ide pribumisasi Islam, Gus Dur berargumen bahwa
agama Islam dan budaya mempuyai independensi masing-masing, akan tetapi
keduanya mempunyai wilayah yang tumpang tindih. Agama Islam bersumberkan
wahyu dan memiliki normanya sendiri. Karena bersifat normatif, maka ia
cenderung permanen. Sedangkan budaya merupakan buatan manusia, karena ia
berkembang sesuai dengan perkembangan zaman dan cenderung untuk selalu
berubah. Perbedaan ini tidak menghalangi kemungkinan manifestasi kehidupan
beragama dalam bentuk budaya. Di sinila adanya akomodasi atau rekonsiliasi.
Proses itu dilakukan secara alami, bukan terpaksa dan itulah proses terjadinya
pribumisasi Islam.”

Proses pertumbuhan Islam sejak nabi Muhammad, sahabat, para ulama’

tidak serta merta menolak semua tradisi pra Islam (dalam hal ini budaya

2 Abdurrahman Wahid, Sistem Budaya Daerah Kita dan Modernisasi, dalam Abdurrahman Wahid, Is/amku, Islam
Apnda Islam Kita, Cet. 11(Jakarta: The Wahid Institute, 2000), 259

2 Tim INCReS, Beyond The Symbols; Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur, (Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2000), 43

2 Abdurahman Wahid, Iskam Indonesia Menatap Masa Depan, Kata Pengantar M. Dawam Rahatjo (Jakarta: P3M,
1989), 332

106 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

masyarakat arab pra Islam). Tidak seluruh sistem ditolak Islam, tradisi dan adat
istiadat setempat yang tidak bertentangan secara diametral dengan Islam dapat
diinternalisasi menjadi ciri khas dari fenomena Islam di tempat tertentu.”
Demikian juga proses pertumbuhan Islam di Indonesia tidak lepas dari budaya
dan tradisi masyarakat.

Pribumisasi Islam dalam segi kehidupan bangsa merupakan suatu ide
yang perlu dicermati. Selanjutnya, Gus Dur mengatakan bahwa pribumisasi
bukan merupakan suatu upaya menghindarkan timbulnya perlawanan dari
kekuatan budaya setempat, akan tetapi justru agar budaya itu tidak hilang. Inti
dari pribumisasi Islam adalah kebutuhan untuk menghindari polarisasi antara
agama dan budaya, sebab polarisasi demikian memang tidak terhindarkan.”
Gagasan Gus Dur ini tampaknya ingin memperlihatkan Islam sebagai sebuah
agama yang apresiatif terhadap konteks-konteks lokal dengan tetap menjaga pada
realitas pluralisme kebudayaan yang ada (multikulturalisme). Dengan tegas beliau
menolaj satu Islam dalam ekspresi kebudayaan misalnya semua simbol atau
identitas harus menggunakan eksresi kebudayaan arab. Penyeragaman yang
terjadi bukan hanya mematikan kreativitas kebudayaan umat tetapi juga membuat
Islam teralinenasi dari arus utama kebudayaan nasional. Bahaya dari proses
arabisasi adalah tercerabutnya masyarakat Islam di Indonesia dari akar budaya
sendiri.”®

Gus Dur juga menolak adanya pencampuradukan kebudayaan baik oleh
kalangan agama maupun kalangan birokrasi karena kebudayaan sangat luas
cakupannya vyaitu kehidupan sosial manusia (buman social life) itu sendiri.
Birokratisasi kebudayaan® yang dilakukan akan menimbulkan kemandekan
kreatifitas suatu bangsa. Kebudayaan sebuah bangsa pada hakekatnya adalah
kenyataan pluralistik, pola kehidupan yang diseragamkan atau dengan kata lain
sentralisasi adalah sesuatu yang sebenarnya tidak berbudaya. Pertanyaan saat ini

adalah mampukan Islam tetap eksis dalam zaman yang serba modern ataukah

26 Masdar, Membaca, 141
27 Abdurahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama dan Kebudayaan (Depok: Desantara, 2001), 117
28 Masdar, Membaca, 140
29 Wahid, Pergulatan, 5-9
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 107
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

Islam tenggelam dalam mimpi atas kejayaan para pemikir terdahulu? sebagai
pemeluk agama Islam yang baik dalam lingkup wawasan kebangsaan, Gus Dur
menyarankan agar; perfama, selalu mengutamakan pencarian cara-cara yang
mampu menjawab tantangan zaman dan lokalitas kehidupan tanpa meninggalkan
inti ajaran agama. Kedua, Selalu ada upaya untuk melakukan reaktualisasi ajaran
agama dalam situasi kehidupan yang konkrit, tidak hanya dicukupkan dengan
visualisasi yang abstrak belaka. Dalam bahasa lain, agama berfungsi sebagai
wahana pengayom tradisi bangsa, sedangkan pada saat yang sama agama
menjadikan kehidupan berbangsa sebagai wahana pematangan dirinya.”

Bentuk Islam yang universal telah diyantakan dalam rangkaian ajaran
Islam sendiri, seperti figh, tauhid, ahlaq, dan sikap hidup Islam yang
menampilkan kepedulian pada unsur kemanusiaan (a/ #nsaniyyah).” Islam
mengemban misi memuliakan dan mengangat harkat dan martabat manusia,
menegakkan kebenaran, keadilan, kemanusia, demokrasi, tolong menolong,
saling menghormati dan lain sebagainya.” Sebagaimana yang diungkapkan oleh
Barton bahwa Gus Dur merupakan tokoh yang cinta terhadap budaya Islam
Tradisional dan khazanah pemikiran Islam yang dihasilkan para ulama’ terdahulu.
namun, kecintaan ini bukan berarti keterlibatan dan penerimaan segala aspek
budaya tradisional karena Gus Dur sangat kritis terhadap budaya tradisional.”
Pribumisasi Islam merupakan upaya dakwah dan menasionalisasikan perjuangan
Islam, dengan harapan tak ada lagi kesenjangan antara kepentingan nasional
dengan kepentingan Islam. Islam sebagai agama yang diakui di Indonesia selain
agama-agama lain diaktualisasikan sebagai inspirasi sprititual bagi tingkah laku
kehidupan seseorang atau kelompok dalam bermasyarakat dan bernegara. Yang
dibutuhkan umat Islam Indonesia adalah menyatukan “aspirasi islam” menjadi

. . . 34
“aspirasi nasional”.

30 \Wahid, Pergulatan, 4

31 Abdurrahman Wahid, Unéversalisme Islam dan Kosmopolitanisme Peradaban Islam, dalam Abdurahman Wahid, Isiam
Kosmopolitan: Nilai-nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan, (Jakarta: The Wahid Institute, 2007), 3

32 Abudinata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Logos, 997), 12

3 Greg Barton, “Memahami Abdurrahman Wahid’, dalam kata pengantar Wahid, Prisma Pemikiran, xxxvi

34 Zainal Arifin Thoha, Kenyelenehan Gus Dur Gugatan Kanm Muda NU dan Tantangan Kebudayaan (Y ogyakarta: Gama
Media, 2001), 205-206

108 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

Konsep yang diusung oleh Gus Dur dalam pribumisasi islam tentunya
ingin memberikan cara pandang seseorang dalam mensikapi dan memahami
agama tidak hanya dairi luarnya saja, atau dalam hal ini memang datang dari arab,
melainkan nilai islam yang perlu ditanamkan dalam kehdiupan sehari-hari. Kalau
Islam dimaknasi sebagai agama arab dan mengikuti budaya arab, maka nilai-nilai
sosial yang diajarkan oleh Islam akan terasa jadi sempit. Gus Dur hadir ditengah-
tengah masyarakt untuk memberikan tawaran atau jalan tengah bahwa Islam
hadir sebagai rabmatan lil ‘alamin sebagai agama yang mampu menanamkan nilai-

nilai sosial dalam kehidupan yang majemuk dan plural.

Diskomposisi Sikap dan Desain Pendidikan Multikultural Gus Dur

Pendidikan multikultural di tanah air, acapkali, disimbolisasi proses
pengenalan dan pembelajaran nilai-nilai perbedaan yang ada di masyarakat; apakah itu
dari sisi bahasa, budaya, agama, dan sistem sosial kemasyarakatan lainnya. Tetapi ada
hal yang banyak dilupakan oleh banyak kalangan, yaitu makanan yang beragam.
Ekspresi dan manifestasi keberagaman dalam makanan semakin memperkukuh
entitas khebinekaan yang berwujud dalam bangsa ini. Ketika berkunjung ke tempat
manapun, yang paling menarik dan menjadi salah satu kekuatan adalh aneka maca
menu makanan dengan varianya. Bahkan, belakangan soal keberagaman makanan
tersebut dijadikan salah satu acara di stasiun televisi, yang dikenal dengan wisata
kuliner.”

Bagi Gus Dur, siapapun yang memahami realitas keragaman masakan di
seluruh  daerah dan pelosok negeri ini, memahami terhadap wawasan
multikulturalisme dengan baik. keragaman masakan sebenarnya merupakan unsur
kekuatan, bukan sebuah ancaman. Makanan yang berancka ragam tersebut menjadi
fakta penjelas tentang multikulturalisme merupakan rahmat tuhan yang harus
didayagunakan untuk kemajuan bangsa. Belajar dari keragaman makanan, maka kita

sebenarnya dapat merayakan manfaat dari multikulturalisme.

35 Maman Imanulhaq Faqih, Fatwa dan Canda Gus Dur (Jakarta: Kompas, 2000), 148
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 109
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

Sikap Gus Dur yang plural-multikultural bukanlah sebuah ide yang
menawarkan semua agama memiliki kesamaan. Harus dipahami bersama bahwa
setiap agama mempunyal ajaran yang berbeda-beda. Tetapi perbedaan tersebut
bukanlah alasan untuk menebarkan konflik dan perpecahan. Perbedaan seharusnya
menjadi katalisator untuk memahami anugerah tuhan yang begitu nyata untuk
senantiasa merajut keharmonisan dan toleransi. Oleh sebab itu, perbedaan dan
keragaman merupakan keniscayaan yang tidak dapat dihindari. Apalgi dalam
perbedaan dan keragaman tersebut tersimpan keistimewaan, yang mana antara
kelompok lain bisa saling mengisi dan menyempurnakan.™

Setidaknya ada tiga hal mendasar, menurut Gus Dur, yang bisa dilakukan
sebagai ikhtiar mengurangi berbagai bentuk ancaman terhadap kemajemukan bangsa,
Pertama, penegakan hukum secara tegsa terhadap pelaku tindak kekerasan dan
pemaksaan kehendak yang mengatasnamakan agama. Kedwua, ormas-ormas keagamaan
harus didorong untuk mengedepankan dialog dan kerjasama dalam berbagai bidang
sosial dan kebudayaan sehingga toleranso dapat ditumbuhkan secara menyeluruh.
Ketiga, nilai-nilai toleransi perlu ditanaamkan dan diajarkan sejak dini dan
berkelanjutan kepada anak-anak mulai dari Sekolah Dasar sampai Perguruan Tinggi.”

Wajah kebudayaan Indonesia yang bhineka menuntut sikap toleransi yang
tinggi dari setiap anggota masyarakat. sikap toleransi tersebut harus dapat diwujudkan
oleh semua anggota dan lapisan masyarakat sehingga terbentuklah suatu masyarakat
yang kompak tapi beragam sehingga kaya akan ide-ide baru.” Serta hubungan antar
agama di Indonesia selama kurun waktu 30 tahun terakhir ini telah berkembang
dalam berbagai dimensinya, yang secara kualitatif telah merubah, dan pada saat yang
sama dipengaruhi oleh perkembangan pemikiran keagamaan di kalangan umat
beragama. Hal ini bisa dilihat dari latar belakang perkembangan Islam yang bentuk
dan corak heterogen. Secara garis besar, Islam datang dalambentuk utusan-utusan

politik, pedagang dan para sufi.”

36 Imanulhaq Faqih, Fatwa, 149

37 A. Muhaimin Iskandar, Melanjutkan Pemikiran dan Perjuangan Gus Dur (Y ogyakarta: 1LKiS, 2010), 19-20.
38 Tilaar, Pendidikan, 180.

3 Abdurrahman Wahid, dkk, Dialog: Kritik dan Identitas Agama (Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 1993), 3.

110 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

Pluralitas masyarakat Indonesia sendiri sekurang-kurangnya bisa dilihat
sebagai fakta dalam dua sisi. Sisi pertama, pluralitas suku, agama dan budaya serta
turunannya. Sisi kedua, pluralitas di internal suku, agama dan budaya itu sendiri.
Dalam islam misalnya, terdapat beberapa aliran yang secara formal seringkali
berseberangan. Toleransi yang diajarkan Gus Dur merupakan ajaran semua agama
dan budaya, apalagi dalam masyarakat yang majemukdan multikultur — Indonesia.
namun, toleransi yang diajarkan dan dipraktikan Gus Dur berbeda dari tokoh agama
lain. ajarannya bersifat toleransi yang tidak hanya menginginkan orang
membudayakan hidup berdampingan dengan damai, yaitu hidup bersama dalam
suasana ssaling menghormati dan menghargai. Tidak demikian dengan Gus Dur.
Dalam menyikapi pluralitas tersebut, Gus Dur menegaskan bahwa tegaknya paham
multikultural pada masyarakat bukan hanya terletak pada pola hidup berdampingan
secara damai, karena hal demikian masih sangat rentan terhadap munculnya
kesalahpahaman antar kelompok masyarakat yang pada saat tertentu bisa
menimbulkan disintegrasi. Lbih daripada itu, penghargaan terhadap keberagaman
berarti adanya kesadaran untuk saling mengenal dan berdialog secara tulus sehingga
kelompok yang satu dengan lain bisa saling memberi dan menerima.*

Meskipun masih ada beberapa elemen bangsa yang mempermasalahkan
konsep multikulturalisme di Indonesia, salah satu penyebabnya adalah ketidakthuan
terhadap sejarah lahirnya bangsa Indonesia. salah satu cara mengatasinya, kata Gus
Dur, bangsa Indonesia harus meambangun batasan bersama. Batasan itu berupa
penghargaan terhadap multikultural tidak akan diutak atik. Batasan ini juga berlaku
saat membahas Undang-Undang Dasar Negara."! Konsep toleransi yang
dikembangkan Gus Dur meniscayakan adanya kebenaran yang datang dari agama
atau peradaban lain. namun, jika kerendahan hati seperti ini bisaa dikembangkan
ssecara terus menerus, maka toleransi di tengah masyarakat, akan semakin
menemukan polanya yang dengan sendirinya kerukunan antar umat beragama akan

menjadi bagian tak terpisahkan dari dinamika masyarakt dan suasana saling belajar,

40 M. Hanif Dhakiri, 47 Warisan Kebesaran W arisan Kebesaran Gus Dur (Y ogyakarta: LKiS, 2010), 120
41 Catatan Akhir Tahun 2008 Gus Dur, Pluralisme di Indonesia Mengalami Krisis, http://wahidinstitute.org,
diakses pada 14 Mei 2017.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 111
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579


http://wahidinstitute/

Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

melengkapi dan mengisi akan menciptakan kultur keberagamaan yang matang dan
dewasa. Jika sudah demikian, maka dengan sendirinya perbedaan agama dan
keyakinan akan menjadi sumber kekuata yang dahsyat bagi perubahan dalam
persaudaraan.

Kepedulian Gus Dur terhadap kasus-kasus Internasional yang beberapa
diantaranya kontroversial termasuk hubungannya dengan Israel, maupun kasus
kekerasan etnik dan keagamaan serta kasus yang berkaitan dengan HAM dan
demokrasi di Indonesia, misalnya: persoalan Ahmadiyah, ICMI, Ulil Abshar Abdalla,
peristiwa Banyuwangi, kasus Inul, peristiwa di Ambon, persoalan etnis Cina, tidak
hanya dibuktikan pada level pemikiran saja, akan tetapi selalu tampil sebagai pembela
pada level praktis. Dari pembacaan naratif di atas, penulis dapat membingkai
kerangka pemikiran dan sikap Gus Dur dalam konteks pendidikan multikultural

adalah sebagaimana berikut:

Bagan 1.1

Ideologi
Pribumi Kebang
sasi saan

Peta Sikap Multikulturalisme
Gus Dur

Pada level pertama, keyakinan dan kemantapan diri Gus Dur untuk menyebut
Indonesia sebagai negara multikultural tidak bisa dilepaskan dari sikapnya yang
mendahulukan kepentingan kebangsaan dibandingkan kepentingan indvidu atau
kelompok tertentu. Hal ini sebagai peneguhan untuk memperlakukan ideologi
kebangsaan sebagai keutuhan pandangan dan cita-cita, yang menghimpun semua
kekayaan hidup bangsa dalam sebuah kekuatan dahsyat dalam mempertahankan
negara dan mencapai tujuan yang diinginkan bagi kesejahteraan warga negara
Indonesia.

Level kedua, pribumisasi pendidikan Islam merupakan salah satu ide Gus

Dur yang masih hangat hingga saat ini. Gus Dur menginginkan pola pemahaman

112 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

pendidikan tidak terlepas dari budaya dan tradisi yang sudah ada. Dengan demikian,
Gus Dur menginginkan perlu adanya kesadaran struktural sebagai bagian alamiah dari
perkembangan pendidikan Islam.

Level ketiga, dengan kondisi bangsa Indonesia yang majemuk, nilai-nilai serta
sikap Gus Dur tidak terlepas dari kondisi sosio-intelektual yang melingkupinya.
Sehingga tergambarkan melalui pemikirannya serta sikap yang ditunjukan ketika ada
peristiwa genting seperti pelanggaran HAM, intoleransi paham keagamaan, serta
penindasan terhadap kaum minoritas.

Pribumisasi Pendidikan Islam merupakan hasil dari proses pergumulan dan
pergulatan terhadap pemahaman Pendidikan Agama yang sangat Normatif.
Meminjam pendekatan dari Amin Abdullah, normativitas dan historisitas membuat
pendidikan Islam menjadi sangat kaku, seakan-akan pendidikan kita harus seperti
pendidikan yang ada di Arab, di mana Islam lahir dati jazirah tersebut. Padahal, bila
kita cermati masuknya Islam dan belajarnya masyarakat nusantara di Jawa dalam
melakukan pendidikan Islam itu banyak menggunakan pendekatan budaya lokal.
Budaya lokal merupakan akar historis yang dipertimbangkan dalam pendidikan islam.
Islam bukan lagi diajarkan dengan normativitas melainkan diajarkan dengan
historisitas yang memakai pendekatan pribumisasi pendidikan Islam.

Berkaitan dengan ide pribumisasi Islam, Gus Dur berargumen bahwa agama
Islam dan budaya mempunyai independensi masing-masing, akan tetapi keduanya
mempunyai wilayah yang tumpang tindih. Agama Islam bersumberkan wahyu dan
memiliki normanya sendiri. Karena bersifat normativ, maka ia cenderung permanen,
sedangkan budaya adlah buatan manusia, karena ia berkembangn sesuai dengan
perkembangan zaman dan cenderung untuk selalu berubah. Perbedaan ini tidak
menghalangi kemungkinan manifestasi kehidupan beragama dalambentuk budaya. Di
sinilah adanya akomodasi atau rekonsiliasi. Proses itu harus dilakukan secara alami,
bukan terpaksa dan itulah proses alami dari pribumisasi.*

Proses pertumbuhan Islam sejak masa Nabi Muhammad, sahabat, para ulama

tidak serta merta menolak seluruh tradisi pra-Islam (dalam hal ini budaya masyarakat

42 Abdurrahman Wahid, Iskam Indonesia Menatap Masa Depan, Kata Pengantar M. Dawam Raharjo (Jakarta: P3M,
1989), 332
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 113
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

Arab pra Islam). Tidak seluruh sistem lokal ditolak Islam, tradisi dan adat setempat
yang tidak bertentangan secara diametral dengan Islam dapat dinternalisasikna
menjadi ciri khas dari fenomena islam di tempat tertentu.” Demikian juga proses
pertumbuhan Islam di Indonessia tidak dapat lepas dari budaya dan tradisi
masyarakat.

Gagasan Gus Dur ini tampaknya ingin memperlihatkan Islam sebagai sebuah
agama yang apresiatif terhadap konteks-konteks lokal dengan tetap menjaga pada
realias pluralisme kebudayaan yang ada (multikulturalisme). Gus Dur dengan tegas
menolak “satu Islam” dalam ekspresi kebudayaan. Misalnya, semua simbol atau
identitas harus menggunakan ekspresi kebudayaan Arab. Penyeragaman yang terjadi
bukan hanya akan mematikan kreatifitas kebudayaan umat tetapi juga membuat Islam
teralienasi dari arus utama kebudayaan nasional.*Ide pribumisasi yang digagas oleh
Gus Dur sangat relevan sekali dengan fokus dari pendidikan multikultul itu sendiri.
Sebagaimana yang diuraikan oleh Tilaar bahwa program pendidikan multikultural
tidak lagi fokus kepada kelompok rasial, agama dan kultural domain atau mainstream.
Melainkan merupakan sikap peduli dan mau mengerti (difference) atau politik
pengakuan terhadap orang-orang dari kelompok minoritas.”

Dalam perkembangan dasawarsa terakhir, masyarakat muslim lebih bersifat
pada kecenderungan memahami Islam dengan normativitas dan itu bergulat dengan
tantangan modernitas. Di satu sisi, dan kondisi objektif umat Islam pada sisi lainnya.
Secara mendasar, ada dua arus besar dalam memahami agama yang berkembang,
pertama, adalah kecenderungan beragama dan memahami pendidikan Islam yang
mengandaikan umat sebagai konsumen pemahaman agama atau konsumen
pendidikan Islam, sedangkan elit agama sebagai sebuah produsen sumber pemhaman
pendidikan Islam di masyarakat. Menurut Gus Dur, pola pendidikan seperti ini
adalah kelompok Islam yang totalistik atau islam alternatif,” dalam memahami

pendidikan agama dan pemahaman agama. Kelompok yang menginginkan

43 Umar, Menbaca, 141
44 \Wahid, Pergulatan, 119
4 Azyumardi Azra, “Identitas dan Krisis Budaya, Membangun Multikulturalisme Indonesia”, dalam

http:/budpar.go.id/agenda/precongress/makalah /abstrak /58%20azra.htm, diakses 15 Juni 2017.
46 Abdurrahman Wahid, Tuhan Tidak Perlu Dibela (Y ogyakarta: LkiS, 2002), 17

114 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

“islamisasi” yakni pada aktifitas yang paling awal dirumuskan ukuran normativitasnya
pada berbagai bidang pendidikan, termasuk dalam aspek material seperti teori sosial,
sistem politik, sistem ekonomi, bahkan sampai pada cara komunikasi dalam
kehidupan harus menggunakan pendekatan figih, yang melihat segalanya dalam
pandangan serba dikotomis, dualisme world view, yakni halal haram, surga-neraka,
salah benar dan seterusnya.

Pola pemahaman dan pembelajaran pendidikan seperti ini karena didasari
oleh kekhawatiran terhadap ancaman imperialisme Barat yang tidak memberikan
masa depan terhadap agama.'’ Tegasnya, modernitas itu ditandai dengan adanya
globalisasi dan sekularisasi dalam setiap aspek kehidupan manusia. dianggapa telah
merongrong kelangsungan identitas tradisional dan nilai-nilai agama. Di sisi lain,
kecemasan kelompok ini adalah karena dalam linkungan Islam sendiri ada
sekelompok orang Islam yang melenceng dari ketentuan syari’at Islam.*

Kedna, pemahaman agama dan pendidikan agama Islam yang mengarah pada
paradigma modernisasi, bertolak dari sebuah kepedulian atas keterbelakangan dan
ketertinggalan umat Islam dibandingan dengna kemajuan yang digapai oleh Barat.
Ketertinggalan islam dalam memahami masalah pendidikan Islam karena
ketertutupan pemahaman dan ajaran agama Islam itu sendiri. Pendidikan yang baik
adlah pendidikan yang berani mendialigkan kemajuan zaman dengan budaya lokal
dan dibarengi sikap kritis terhadap budaya dan proses modernisasi. Bagi golongan ini,
ambisi yang dilakukan adalah mengambil subtansi nilai-nilai keislaman dan tidak
berupaya mengislamkan apa yang dulunya belum Islam, misalnya pendidikan yang
berasal dari Barat yang dalam pandangan “golongan pertama” perlu diislamkan,
melainkan dengan mendialogkan dengan apa yang ada di dalam masyarakat.

Kontruksi pribumisasi pendidikan Islam adalah sebagai sebuah kritik
terthadap cara pendidikan Agama Islam yang lebih pada normativitas keagamaan
bukan pada pengajaran nilai-nilai pendidikan Islam yang akan menjawab akar
kekeringan pendidikan agama dari nilai-nilai agama itu sendiri. Proses yang dibangun

oleh Gus Dur merupakan proses dehumanisasi pendidikan Islam, yang menitik

47 Wahid, Twhan, 109
48 Bactiar Efendi, “Mengembangkan Konsep Depriative Agama,” dalam Jurnal Ulnmul al Qur'an, No. 3, 1997, 44
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 115
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)

beratkan kepada pendidikan berkembang dalam ruang dan nilai yang diajarkan di
dalam masyarakat bukan hanya dalam pendidikan formal yang dalam kesehariannya
sebagai sistem “pendidikan dengar” melainkan dalam kaidah pendidikan bermakna.

Sikap Gus Dur tidak hanya menjadi agamawan yang mengajarkan agama
Islam kepada umat manusia. Akan tetapi juga mengajarkan sikap santun, ramah,
toleran terhadap semua masyarakat. Ada dua model humanisme yang diajarkan Gus
Dur berkaitan dengan sikapnya tersebut. Perfama, sumbangan agama Islam bagi
humanisme ala Gus Dur adalah humanisme Islam yang antitesis dari humanisme
atheis. Dalam menngupayakan pendidikan agama yang humanis, Gus Dur selalu
menekankan subntansi agama berupa nilai-nilai agama bukan normativitas agama
yang dibungkus oleh kesejahteraan masyarakat, toleransi persamaan di muka hukum,
demokrasi, dan toleransi antar agama. Kedua, sumbangsih pemikiran Gus Dur dalam
pribumisasi pendidikan Islam adalah mengajarkan agama Islam yang toleran. Hal ini
dapat dilihar ketika Gus Dur menjadi Presiden Republik Indonesia dengan
mengeluarkan aturan yang sekrang dapat dirasakan manfaatnya oleh masyaraat
terutama bagi warga Thionghoa seprti hari raya Imlek dijadikan hari libur nasional,
dan keputusan-keputusan lainnya.

Benar seperti apa yang dikatakan oleh Greg Barton bahwa Gus Dur
merupakan seorang tokoh yang cinta terhadap budaya Islam Tradisional (dalam hal
ini khazanah pemikiran Islam yang dihasilkan oleh ulama-ulama terdahulu). Namun
kecintaanya ini bukan berarti keterlibatan dan penerimaan segala aspek budaya
tradisional karena Gus Dur sangat kritis terhadap budaya tradisional.” Konsep
pribumisasi Islam yang diusung oleh Gus Dur tentunya ingin memberikan cara
pandang seseorang dalam mensikapi dan memahami agama tidak hanya dari luarnya
saja, atau dalam hal ini Islam memang datang dari negara Arab akan tetapi nilai Islam
yang petlu ditanamkan dalam kehidupan sehari-hari, bukan budaya Arab yang harus
disamaratakan dan diterapkan dalam kehidupan beragama. Kalau Islam dimaknai
sebagai agama Arab dan mengikuti budaya Arab, maka nilai-nilai sosial yang diajarkan

oleh Islam akan terasa menjadi sempit. Gus Dur hadir ditengah-tengah masyarakt

49 Greg Barton, “Memabami Abdurrahman Wahid’, dalam pengantar Wahid, Prisma, xxxvi.
116 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

untuk memberi jalan tengah bahwa Islam hadir ssebagai rahmatal lil ‘alamin sebagai
agama yang mampu menanamkan nilai-nilai sosial dalam kehidupan yang majemuk
dan plural.

Dalam konteks keindonesiaan yang pluralistik, Islam hendaknya tidak
ditempatkan sebagai ideologi alternatif seperti memposisikan syari’ah berhadapan
dengan kedaulatan rakyat. Kontribusi Islam dalam demokrasi bisa dicapai bila dari
Islam ditarik sejumlah prinsip universal seperti persamaan, keadilan, musyawarah,
kebebasan dan e of law, karena dalam satu aspeknya adalah merupakan hukum
agama. Pemikiran demokrasi Gus Dur ini menunjukkan sikap ideologis karena
menerima konsep demokrasi liberal atau parlimenter dan secra tegas menolak
pemikiran atau kedaulatan Tuhan atau pemikiran yang berusaha mengawinkan
kedaulatan Tuhan dengan kedaulatan rakyat.

Zuhairi Misrawi melihat bahwa Gus dur telah memperlakukan kelompok-
kelompok minoritas, terutama mereka yang tertindas, sebagai warga negara yang
mempunyai hak sama di depan hukum. Sehingga, pemikiran tentang
multikulturalisme sejalan dengan spirit demokrasi, bahkan makin memperkukuh.

Keduanya tidak bertentangan, malah saling menguatkan.”

Menurut Gus Dur,
demokrasi hanya bisa dibangun di atas landasan pendidikan yang kuat, dengan
ditopang oleh tingkat kesejahteraan ekonomi yang memadai. Gus Dur menggunakan
pendekatan caultural politics dalam meretas jalan demokrasi. Mengenai hubungan
demokrasi dan Islam, Gus Dur sampai pada pemahaman bahwa Islam dan pola
implementasinya dalam konteks negara dan bangsa, sangat memperhatikan konteks
politik dan sosiologis suatu bangsa dan masyarakat. karena ia lebih menekankan
subtansi ajaran Islam daripada simbol-simbol formalnya.

Menghidupkan dan mengembangkan kembali pemikiran Gus Dur dewasa ini
masih sangat relevan. Diantaranya diperlukan pandangan keagamaan yang berorientas
kebangsaan, yang dapat melindungi seluruh warga negara, apapu agama, keyakinan,

kelompok, ras dan sukunya. Dalam buku, Islamku, Islam Anda dan Islam Kita, Gus

Dur menegaskan bahwa umat Islam Indonesia harus mengembangkan pandangan

50 Zuhairi Misrawi, “Pluralisme Pasca Gus Dur” dalam Seuta Gelar Untuk Gus Dur (Jakarta: Pensil, 2010), 88.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 117
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

keislaman yang berorientasi kebangsaan. Salah satu pesan yang sangat kuat dalam al
Qur’an adalah bahwa Nabi Muhammad Saw. diutus oleh Tuhan untuk membangun
persaudaraan bagi seluruh umat.”

Istilah tersebut, munurut Zuhairi Misrawi, menjadi salah satu prinsip yang
sangat menonjol di lingkungan NU, yaitu Islam sebagai rabmatal lil ‘alamin. 1slam
menyebarkan ajaran tentang perdamaian dan toleransi, bukan ajaran yang
menebarkan konflik, apalagi kekerasan. Gus Dur selalu menyatakan bhwa
keberislaman yang berkembang di Arab Saudi, berberda dengan islam yang
berkmebang di Indonesia. Interaksi kebudayaan di antara berbagai kelompok di
Indonesia telah menjadikan Islam sebagai agama yang terbuka terhadap perbedaan
dan keragaman, bahkan mendorong demokratisasi.”

Ada dua hal penting yang harus diperhatikan berkenaan dengan sikap
ideologis dan kultural pada dua cabang dalam kehidupan agama. Perfama, Gus Dur
sendiri berpendapat bahwa perbedaan agama-agama cenderung merupakan
perbedaan yang berada dalam tataran kemanusiaan. Dia mengatakan bahwa
sesungguhnya yang menjadi hakim untuk mengatakan seseorang masuk surga dan
neraka adalah tuhan sendiri.” Baik agamawan, rohaniawan, kiai, muballigh, atau wali
sekalipun tidak bisa melakukan judgment atau penghakiman kepada orang selama di
dunia. Karena Gus Dur sadar bahwa ada banyak hal tersembunyi dalam kehidupan
seseorang selama hidup di dunia ini, dan itu hanya Tuhan yang tahu. Oleh sebab itu,
maka tuhanlah yang akan menentukan apakah seseorang itu benar atau salah di hari
akhir nanti. Kedua, Gus Dur juga melangkah pada segi-segi yang lebih praktis. Bagi
Gus Dur, praksis agama menjadi sesuatu yang esensial di dalah hubungan antar
agama yang didasari oleh toleransi dan langkah yang sangat konkrit. Sebagai bukti,
Gus Dur melakukan kerjasama degan siapa saja secara terbuka, baik dalam kelompok
Kristen, Hindu, Budha, maupun kelompok Islam yang lain. meski kemudian banyak

berhubungan dengan kelompok-kelompok sckuler yang tidak terlalu banyak

*1 (38 al Anbiya” 107)

52 Misrawi, Pluralisme, 91

53 Tim INCReS, Beyond The Symbol: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur (Bandung: PT. Remaja
Rosdakarya, 2000), 108

118 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

mempersoalkan doktrin-doktrin atau dogma-dogma agama adalah perkembangan
lain.**

Ada satu agenda penting yang terus dilakukan Gus Dur hingga akhir hayat
yakni penghormatannya terhadap agama lain dengan tujuan mengukuhkan dan
meneguhkan NKRI. Pemikiran ini dapat dilacak tatkala Gus Dur menjabat sebagai
ketua umum Pengurus Besar Nahdlatul Ulama’ (PBNU). Ia tidak hanya melakukan
reformasi di tubuh PBNU, tetapi juga bersama KH. Ahmad Siddiq melakukan proses
transformasi pemahaman bahwa Pancasila adalah titik kompromi yang sudah tepat
dan final dalam membangun tata kehidupan yang majjemuk dan beragam di
Indonesia. Dalam konteks ini, NU menjadi organisasi sosial keagamaan pertama yang
menerima ideologi Pancasila sebagai asas tunggalnya. Perjuangan Gus Dur bagi
NKRI menjadi prinsip dasarnya, sehingga ia selalu menaruh perhatian besar terhadap
Bhineka Tunggal lka sebagai bentuk multikulturalisme. Perjuangan bagi tegaknya
NKRI menjadi kunci utama setiap pemikiran dan gerakannya.”

Menurut Gus Dur, salah satu bentuk Islam yang universal tercermin dalam
konsep kepedulian Islam yang sangat besar kepada unsur kemanusiaan. Prinsip-
prinsip seperti persamaan derajat dimuka umum, perlindungan warga masyarakat dari
kedlaliman dan kesewenang-wenangan, penjagaan hak-hak mereka yang lemah dan
menderita kekurangan serta pembatasan atas wewenang para pemegang kekuasaan.”
Salah satu ajaran yang dengn sempurna menampilkan universalisme Islam adalah lima
buah jaminan dasar yang diberikan agama samawi terahir ini kepada masyarakat, baik
secara perorangan maupun sebagai kelompok. Kelima jaminan dasar ini terseba r di
dalam literatur hukum agama (a/ kutub al fighiyyah)lama, yaitu jaminan dasar akan;
keselamatan fisik, keselamatn keyakinan agama, keselamatan keluarga, keselamatan

harta benda, dan keselematan profesi.

54 INCReS, Beyond The Symbol, 109.
55 Muhammad Rifa’i, Gus Dur, KH. Abdurrabman W abid Biografi Singkat 1940-2009 (Jakarta: Ar-Ruzz Media, 2010)
56 Wahid, Islam Kosmopolitan, 4-5.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 119

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)

Desain Sistemik Pendidikan Islamm Multikultural Gus Dur; Analisa Teori
Sistem

Sebelum penulis melakukan analisa berbasis sistem, sesuai dengan kerangka
teori yang penulis ajukan untuk membingkai ulang topik pada riset ini. Tentu ada
baiknya penulis mengakui terlebih dahulu beberapa hal penting yang harus digaris
bawahi dalam riset ini; pertama, keberadaan pendidikan (Islam) multikultural hanyalah
sebuah diskursus ideal yang dilahirkan daripada kajian akademik. Namun, pada
proses implementasinya, konsep ini tidak terlihat sebagai basis utama sistem
pendidikan nasional. Argumentasinya, mungkin, bagi sebagian kalangan, pendidikan
multikultural pada definisi idealnya, masih bertentangan dengan kondisi budaya
Indonesia. Artinya, amalgamasi (perkawinan) kebudayaan yang diusulkan pendidikan
multikultural tidak bisa menyentuh basis keyakinan teologis umat Islam sebagai
agama mayoritas. Jadi, sebagai sebuah diskursus, pendidikan multikultural bisa
dikatakan ideal untuk Indonesia. Tapi, dalam tarap implementasi masih banyak hal
yang harus dipertimbangkan, misalnya; mampukah lembaga pendidikan
menghadirkan #uth-exchange pada bingkai perbedaan pandangan di internal atau
eksternal umat beragama.

Kedna, Gus Dur — dalam konteks penelitian — sebenarnya tidak penulis
posisikan sebagai penggagas konsep Pendidikan Islam Multikultural. Pasalnya, penulis
tidak bisa menghadirkan karya spesifik Gus Dur yang terelasi langsung dengan
pendidikan multikultural. Walaupun, dalam konteks kajian akademik, penulis
diwajibkan ‘bisa dan memungkinkan’ untuk membangun postulasi tersendiri agar
menceritakan bagaimana Gus Dur bisa dijadikan inspirasi ideal dalam konteks
pendidikan Islam Multikultural, laiknya beberapa penelitian terdahulu, yang sudah
penulis sebutkan sebelumnya. Kefiga, pada posisi perumusan postulasi ini, penulis
mengambil posisi sebagai pembaca sikap ideologis dan cultural Gus Dur yang dia
tampakkan pada karya akademik, opini, dan pemberitaan yang ditulis oleh wartawan,
dalam merespon peroblematika multikulturalisme yang ada di Indonesia. Keempat, dari
dua sikap dan penegasan rasional Gus Dur tersebutlah, penulis berkeyakinan, bahwa

potret pendidikan (Islam) multikultural ideal bisa dilihat dari sosok Gus Dur. Kelima,

120 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

untuk mendisiminasikan sikap tersebut, maka penulis ‘meminta bantuan’ teori sistem
untuk mengkonstruk postulat tersebut.

Sebagaimana diketahui, teori sistem acapkali dimaknai sebagai sebuah
rangkaian yang saling terikat untuk sampai pada tujuan akhirnya. Atau dalam bahasa
lain disebutkan bahwa sistem adalah sehimpunan unsur yang melakukan sesuatu
kegiatan, atau menyusun skema atau tata cara melakukan sesuatu kegiatan
pemrosesan untuk mencapai sesuatu atau beberapa tujuan, dan hal ini dilakukan
dengan cara mengolah data dan/atau energi dan/atau barang (benda) di dalam jangka
waktu tertentu guna menghasilkan informasi dan/atau energi dan/atau barang
(benda). Pada intinya, sistem adalah sebuah piranti yang memiliki tugas spesifik, yang
terkumpul dalam suatu space, untuk mencapai tujuan yang sudah direncanakan.
Adapun sistem dalam konteks pendidikan selalu diartikan sebagai perangkat input,
proses, dan output, atau yang lebih detail adalah terbentuknya tujuan, masukan,
proses, keluaran, mikanisme, dan evaluasi terhadap alur pendidikan yang sudah
ditentukan tersebut.

Dalam diskursi pendidikan multikultural, piranti sistem yang dimaksudkan —
secara ideal — adalah sebagaimana terbingkai dalam bagan berikut:

Bagan 2.1

Bagan Sistem Pendidikan Multikultural Indonesia

Nilai-Nilai Kebudayaan

yang terkandung di I
Indonesia nput

Pengarahan dan
Tauladan yang J T
N Internalisasi Nilai-nilai
dipraktekkan oleh Guru X . P
berparadigma melalui pembelajaran ro S( S

Multikultural

Terbentuknya Slkap Terciptanya Rasa Penghargaan terhadap

N . Kepemilikan terhadap - O
Multikultur bagi para Ideologi Bangsa dan Nilai Kebudayaan yang utput

generasi Muda Bhinneka Tunggal IKa ada di Indonesia

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 121

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)

Sebagaimana bagan di atas, HAR Tilaar, meski sedikit menyederhanakan
proses, dia mengusulkan bahwa representasi pendidikan multikultural di Indonesia
melalui proses pembelajaran PKn (civic education). Padahal, kontestasi yang ada di
Indonesia, tidak selalu ter-challenge dari aspek kebudayaan social-kemasyarakatan.
Hal yang lebih kompleks dari itu adalah problematika terbenturnya sikap
keberagamaan dan keberagaman yang ada di Indonesia. Oleh karenanya, sebagaimana
diskompisisi sebelumnya, penulis beranggapan bahwa kerangka berfikir sistem
pendidikan multikultural yang ideal adalah seperti yang dilakukan oleh Gus Dur.
Bagan berikut ini bisa menunjukkan bagaimana sikap Gus Dur, konstruksi ideal
pendidikan multikultural yang semestinya dilaksanakan di Indonesia, khususnya
berhubungan dengan benturan agama, negara, dan kebudayaan yang ada di

Indonesia;

Bagan 3.1
Kerangka Sistemik Pendidikan Islam Multikultural Gus Dur

Inputing System of Individual, Social, dan Multicultural Based

Akulturasi dan Kesamaan

Identitas Pemahaman Keyakinan
Multikultural Keislaman dan (Ideologis) dan
Kebhinnekaan Slkap Keislaman

Pembentukan Sub-
Culture

Modeling/Tauladan

Learning and Educational Process; Multicutural Teacer and Subject
Matter

Il

Religio-Multiculturalism Citizenship Consensusness

Bagan di atas, secara bagan tersebut bisa dimaknai sebagaimana berikut;
pertama, Gus Dur menganggap bahwa keberadaan multikulturalisme di Indonsia
sebagai identitas, sudah berjalan lama dan dipegang teguh oleh masyarakat Indonesia,

tanpa mampu memaknainya secara baik. Kedwna, keberadaan tersebut kemudian sedikit

122 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

terusik ketika keberadaan Islam di Indonesia. Islam — termasuk semua agama yang
lain — selalu membawa nilai-nilai baru di dalam kehidupan masyarakat. Maka dari itu,
Gus Dur (termasuk yang ditunjukkan para walisongo, kyai, dan cendikiawan muslim
lainnya) lebih memilih untuk menakulturasi nilai-nilai keislaman, menjadi bagian dari
kehidupan subtantif masyarakat. Islam tidak dihadirkan sebagai counter-culture yang
bisa merusak fondasi keragaman di Indonesia. Kezga, pilihan rasional dan
amalgamative yang harus dipegang teguh oleh masyarakat melalui ideology Pancasila.
Pancasila, dalam segala kekurangan interpretasi yang disangkakan, tentu harus
direideologisasi, karena tantangan sosialnya berubah. Namun, merubahnya bukanlah
pilihan yang tepat. Gus Dur berada dalam posisi ini untuk terus mengkampanyekan
Islam dan Nasionalisme tidak bertentang dan terangkum dalam ideology Pancasila
yang mengikat multikulturalisme.

Keempat, pembentukan sub-culture di dalam cakupan yang lebih mikro. Ke/ma,
menghadirkan tauladan yang konsisten untuk bersikap ideologis dan multikultural di
kalangan masyarakat. Semua proses yang ada di table sismtem hirarkis pertama,
dimaksudkan oleh peneliti untuk membentuk input dari luar proses pendidikan.
Sebab, sebagaimana diketahui, kontestasi ideologis; apakah itu dulu dan sekarang,
berasal dan bermuara dari dimensi luar lembaga pendidikan. Misalnya, kontestasi
ideology baru hari akibat dari perdebatan politik. Sebagaimana diketahui, kondisi
politik hari ini sudah menampilkan ulang konflik lama; antara kelompok nasionalis
dan islamis. Hal ini akan menggangu konstruksi proses yang akan dijalankan di
lembaga pendidikan di Indonesia, apalagi dilembaga pendidikan Islam.

Setelah terbentuk konstruksi zzput (yang tertampil dalam kondisi masyarakat
luas, laiknya Gus Dur menampakkan dan menampilkan dirinya sebagai ikon
pluralisme) barulah lembaga pendidikan memiliki tanggung jawab untuk melakukan
penguatan, peneladanan lebih lanjut, hingga rasionalisasi terhadap sikap-sikap yang
tertampil di luar sekolah (social-system appreances as core-tasking mother or booting system).
Jadi, lembaga pendidikan hanya sebatas piranti sistem pembentuk; apakah itu dari
guru, atau pembelajaran PKn berbasis Islam, atau PAI berbasis wawasan
nasionalisme, sebagaimana banyak digagas akhir-akhir ini. Betapapun, dalam

anggapan penulis, lembaga pendidikan tidak akan pernah tertampil multikultural,
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 123
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)

khususnya agama, apabila pembedaan-pembedaan terus terjadi di dalam masyarakat.
Sekaligus, hal ini akan memberatkan tugas lembaga pendidikan untuk menawarkan
kerangka ideal pendidikan multikutural. Kalau semua orang mau belajar dair Gus
Dur, dan bagaimana dia dididik di lingkungannya, maka semua orang bisa melihat
bagaimana Gus Dur sering melihat ayahandanya berkenalan dengan orang beda
agama, suku, budaya, dan bahasa. Gus Dur juga, kala sudah dewasa, berkumpul dan
bersosialisas dengan masyarakat yang sangat beragam. Maka, jika tampilan pribadi
Gus Dur yang peduli terhadap orang lain, itu adalah bagian dari konstruk yang ada di
lingkungannya.

Penutup

Terakhir, pastinya, pendidikan Islam multikultural ala Gus Dur adalah
mencipta masyarakat yang sadar akan multi-etnis di Indonesia. Multt Agama di
Indonesia. Multi Budaya di Indonesia. Dengan memproyeksikan tidak sekedar pada
basis penerimaan saja. Melainkan kesadaran penuh bahwa Indonesia sudah dicipta
beragam. Dikonsiliasikan dan diasimilasikan dengan keislaman yang khas.
Dikombinasikan dengan kebudayaan-kebudayaan yang ada di dalam Indonesia.
Hingga menjadikan Pancasila dan Bhinneka Tunggal sebagai pengikat ideal
masyarakat Indonesia. Bukan lagi agama, melainkan ideology dan kebudayaan yang
diciptakan sendiri. Dari semua ulasan ini, maka menurut penulis, rancang utama
pendidikan Islam Multikultural dari perspektif Gus Dur dapat dilihat dari tiga aspek
penting, sebagaimana yang sudah disebutkan sebelumnya, dan bisa tertransmisikan
melalui sudut pandang sistem yang didukung penuh oleh kondisi social. Maka dari
itu, keberadaan pendidikan multikultural akan sangat ideal apabila terangkum dalam
outer-culture yang dapat dijadikan basis penguat, ideology kebangsaan yang tidak
diperdebatkan kembali, dan nilai-nilai subtantif yang bisa diambil dari sejarah, ajaran,
dan diksi asimilatif kebudayaan antara Islam dan nilai-nilai kearifan lokal. Kondisi ini
tentu akan berbeda dengan negara Eropa dan Amerika yang multukulturalisme
cenderung dibentuk, dibandingkan pemberian. Sejarah Amerika membuktikan bahwa

mereka selalu menyebut “I am American” untuk menghilangkan konflik sejarah etnis

124 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati

Ldeologi KH. Abdurrabman Wahid (Gus Dur)

hitam (penduduk asli amerika) dan putih (penduduk pendatang). Amerika sejatinya,
tidak memiliki kompleksitas problem keagamaan. Nilai-nilai keagamaan sudah dikikis
habis, setelah sekularisme menjadi ideology mereka. Maka dari itu, orang Indonesia
harus setuju dengan sebutan “Saya Indonesia, Saya Pancasila”. Saya Indonesia adalah
identitas pemberian yan multikultural sejak lahir. Dan Pancasila adalah perkawinan

antara nilai-nilai lama yang bergabung dengan kebudayaan asli Indonesia.

Referensi

Abdurrahman Wahid, “Gus Dur dan Gagasan Pancasila sebagai Ideologi Negara”,
nuonline.or.id pada tanggal 23 Maret 2017

Abdurrahman ~ Wahid, “Gus Dur tegaskan Pancasila ~ Sudah  Final”,
Surabaya.tribunnews.com pada tanggal 23 maret 2017

Abdurrahman Wahid, “Gus Dur, Rhoma, dan goyang ngebor”, merdeka.com pada
tanggal 23 maret 2017

Abdurrahman Wahid, Unzversialisme Islam dan Kosmopolitanisme Peradaban Islam, Jakarta:
The Wahid Institute, 2007.

Azyumardi Azra, “Identitas dan Krisis Budaya, Membangun Multikulturalisme
Indonesia”, dalam
http:/budpar.go.id/agenda/precongress/makalah/abstrak /58%20azra.htm,
diakses 15 Juni 2017.

Azyumardi Azra, “Pendidikan Agama: Membangun Multikulturalisme Indonesia” Kata
Pengantar dalam Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Agama Berwawasan
Multikultural, Surabaya: Impulse, 2004.

Baker, G.C., Planning and Organizing for Multicultural Instruction. (2), California: Addison-
Elsey Publishing Company, 1994.

Banks, James A., Multiethnic education: Theory and practice, Oxtord University Press:
London, 1994.

Barton, Greg., “Memabami Abdurrabman Wabid’, dalam kata pengantar Prisma
Pemikiran Gus Dur, Yogyakarta: LKiS, 2010.

Catatan Akhir Tahun 2008 Gus Dur, Pluralisme di Indonesia Mengalami Kirisis,
http://wahidinstitute. diakses pada 14 Mei 2017

Dhakiri, M. Hanif., 47 Warisan Kebesaran Gus Dur, Yogyakarta: 1.KiS, 2010.

Efendi, Bactiar., “Mengembangkan Konsep Depriative Agama,” dalam Jurnal Ulnninl
al Qur'an, Nomer 3 (1997), 44

Imanulhaq, Maman., Faqih, Fatwa dan Canda Gus Dur, Jakarta: Kompas, 2000.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 125
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579


http://wahidinstitute/

Siti Qomala Khayati

Ideologi KH. Abdurrabman Wabid (Gus Dur)

INCReS, Tim., Beyond The Symbols; Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur,
Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2000.

Iskandar, A. Muhaimin., Melanjutkan Pemikiran dan Perjuangan Gus Dur, Yogyakarta:
LKIS, 2010.

Isnaini, Muhammad., Konsep Pendidikan Multiknltural Dalam Merespon Tantangan
Globalisasi, Bandung: Alpabeta, 2010.

M. Dawam Raharjo dalam Abdurrahman Wahid, Isiam Indonesia Menatap Masa Depan,
Jakarta: P3M, 1989.

Mahfud, Choirul., Pendidikan Multikultural, Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.

Masdar, Umaruddin., Membaca Pikiran Gus Dur dan Amin Rais Tentang Demokrasi,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999.

Misbahul Munir, Pewikiran KH. Abdurrabman Wahid Tentang Islam  Berwawasan
Multikultural Dan Implikasinya Terbadap Pendidikan Islam, Tesis, Surabaya: PAI
Pasca Sarjana, UIN Sunan Ampel, 2014.

Misrawi, Zuhairi, “Pluralisme Pasca Gus Dur” dalam Se¢uta Gelar Untuk Gus Dur,
Jakarta: Pensil, 2010.

Musthofa, Pendidikan Multikultural dalam perspektif Gus Daur, Tesis, UIN Malang, 2015.
Nata, Abudin., Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Logos, 1997.

Rifa’l, Muhammad., Gus Dur, KH. Abdurrabman Wahid Biografi Singkat 1940-2009,
Jakarta: Ar-Ruzz Media, 2010.

Thoha, Zainal Arifin, Kenyelenehan Gus Dur: Gugatan Kaum Muda NU dan Tantangan
Kebudayaan, Yogyakarta: Gama Media, 2001.

Tilaar, H.A.R, Kekuasaan dan Pendidikan Manajemen Pendidikan Nasional dalam Pusaran
Keknasaan, Bandung: Alpabeta, 2003.

Tilaar, H.A.R., Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia, Jakarta: Rineka
Cipta, 2004.

Wahid, Abdurahman, Islam Indonesia Menatap Masa Depan, Jakarta: P3M, 1989.

Wahid, Abdurahman., Pergulatan Negara, Agama dan Kebudayaan, Depok: Desantara,
2001.

Wahid, Abdurrahman, dkk., Dialog: Kritik dan ldentitas Agama, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1993.

Wahid, Abdurrahman, Twhan Tidak Perlu Dibela, Yogyakarta: 1kiS, 1999.

Wahid, Abdurrahman., Iskamkn, Isiam Kita, Islam Anda, Jakarta: The Wahid Institute,
2010.

Wahid, Abdurrahman., Prisma Pemikiran Gus Dur, Yogyakarta: LKiS, 2010.

126 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Siti Qomala Khayati
Ideologi KH. Abdurrahman Wabid (Gus Dur)

Wahid, Abdurrahman., Sistes Budaya Daerah Kita dan Modernisast, dalam Abdurrabman
Wabid, Islamkn, Islam Anda Islam Kita, Cet. 11, Jakarta: The Wahid Institute,
2006.

Zakiyuddin Baidhawy, The Problens of Multikulturalisme: Radicalisn Mainstreaming Tronght
Religious Preaching in Surakarta. Journal of Indonesia Islam, Vol. 04, No. 02, 2010.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 127

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



