
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 11, Nomor 1, Februari 2018; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 96-127 

IDEOLOGI KH. ABDURRAHMAN WAHID DAN BANGUNAN 
PENDIDIKAN MULTIKULTURAL PASCA TRAGEDI KEBANGSAAN  

 

Siti Qomala Khayati  
Sekolah Tinggi Agama Islam Nahdlatul Ulama Temanggung, Indonesia  

E-mail: hayatiqomala@gmail.com  
 

Abstrak: Tulisan ini bisa dikatakan sebagai sebuah pengaya kajian pendidikan 
multikultural yang sudah lama diperbincangkan di Indonesia, melalui cara 
menampilkan tokoh baru (baca; Gus Dur) yang sejatinya tidak pernah 
menjadikan pendidikan mutikultural sebagai gagasan pemikirannya. 
Keberadaan Gus Dur lebih sebagai ideolog pemikiran multikultural. Oleh 
karena itulah maka, tulisan ini lebih terbentuk pada proses rekonstruktif 
pemikiran Gus Dur secara general dalam hal keislaman, kebudayaan, dan 
diskursus ideologis di Indonesia, yang dikontekskan pada dunia pendidikan. 
Selain itu, secara implementatif, tulisan ini juga akan didesain melalui 
pendekatan teori sismtem di dalam dunia pendidikan. Agar supaya pemikiran-
pemikiran yang tidak spesifik itu menjadi lebih praktis dan bisa dijadikan 
strategi para guru dalam menjalankan pembelajarannya di lembaga 
pendidikan. Terakhir, berdasarkan penelitian ini, pelajaran terpenting dari 
pemikiran cultural dan sikap ideologis Gus Dur, untuk membangun 
pendidikan berbasis multikulturalisme di Indonesia, berada pada kuatnya Gus 
Dur berprinsip bahwa Bhinneka Tunggal ika merupakan identitas masyarakat 
yang tidak bisa dirubah oleh kekuatan politik manapun, Pancasila sebagai 
landasan ideologis yang wajib dipahami dan dihayati semua kalangan 
masyarakat di Indonesia, serta berpegang teguh pada aturan main berbangsa 
dan bernegara di Indonesia apakah itu melalui nilai-nilai kebudayaan dan 
keagamaan integrative yang hidup Negara Kesatuan Republik Indonesia serta 
kandungan subtansial Undang-Undang Dasar Tahun 1945, yang merangkul 
semua kalangan tanpa membedakan SARA. 
Kata Kunci: Gus Dur, Ideologi Bangsa, dan Pendidikan Multikultural    

 

Pendahuluan  

 Diskursus pendidikan multikultural, sejatinya, memang tidak pernah hadir 

pada ruang kosong. Hampir bisa dipastikan, gagasan ini hadir kala sebuah negara 

mengalami ancaman konflik horizontal dan disintegritas sosial karena hadirnya krisis 

kepercayaan kelompok yang satu terhadap yang lainnya. Di Amerika misalnya, 

pendidikan multikultural dihadirkan untuk meminimalisir living conflict antara 

kelompok kulit putih dan hitam.1 Di Inggris, model pendidikan dijadikan tawaran 

                                                     
1 James A. Banks, Multiethnic education: Theory and practice (London: Oxford University Press, 1994), 23   

mailto:hayatiqomala@gmail.com


Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 97 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

untuk mendesiminasikan nilai masyarakat global dan proteksionisme negara 

demokratis kepada semua pendatang (immigrant/diasporas society) di negara tersebut.2 

Di Indonesia sendiri, sebagaimana catatan Azyumardi Azra3 dan HAR Tilaar,4 

gagasan ini hadir disebabkan adanya tragedy kebangsaan sebelum reformasi, 

otonomisasi kewenangan, dan demokratisasi-subtantif (menghindari istilah demokrasi 

liberal), dijalankan di Indonesia. Sejarah pun mencatat bahwa, kondisi Indonesia kala 

itu menghadap krisis multi dimensi; mulai dari kuatnya distrust terhadap pemerintah, 

intoleransi terhadap agama lain, konflik masyarakat akibat persoalan ekonomi dan 

sosial, serta riak konflik berbasis pada perbedaan budaya di wilayah-wilayah tertentu.5 

 Meskipun sudah terwacanakan dan menjadi mainstream-discourse di kalangan 

akademisi, konsep pendidikan multikultural tidak banyak terlihat dalam bentuk 

implementatif. Ditambah lagi, keterbukaan informasi dan perkembangan isu-isu 

perpecahaan di masyarakat yang tambah beragam, menghilangkan kesuksesan konsep 

ini. Oleh karena itulah, tidak diskursus ini masih saja hangat untuk diperbincangkan 

hanya sekedar untuk me-reaktualisasi dan merestrategi pengembangan yang sudah 

banyak dimunculkan tersebut. Misalnya, pendidikan multikultural dikaitkan dengan 

para penggasnya di Indonesia.6 Pendidikan multikultural dikaitkan dengan nilai-nilai 

kebangsaan dan nilai-nilai demokrasi hari ini.7 Pendidikan multikultural vis a vis 

                                                     
2 G.C. Baker, Planning and Organizing for Multicultural Instruction. (2), (California: Addison-Elsey Publishing 
Company, 1994), 89   
3 Azra dalam beberapa tulisan tentang pendidikan multikuktural, menyatakan bahwa keberadaan konsep untuk 
menyangkal adanya asumsi pengarusutamaan pendidikan agama pada UU Sisdiknas Tahun 2003 mengandung 
potensi untuk terjadinya kembali konflik keagamaan di Indonesia. Pendidikan multikultural akan didesain 
menyesuaiakan pada kontek keagamaan dan kebudayaan Indonesia yang beragam. Maka dari itu memang, harus 
ada perumusan yang integrative di dalamnya antara tradisi dan keyakinan keagamaan dengan kondisi budaya yang 
ada. Gagasan Azra ini juga dimunculkan oleh banyak pemikir Islam pada waktu itu. Supaya ketegangan 
pembahasan mainstreaming agama tidak dipersoalkan lagi. Lihat Azyumardi Azra, “Pendidikan Agama: Membangun 
Multikulturalisme Indonesia” Kata Pengantar dalam Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural 
(Surabaya; Impulse, 2004) vii   
4 H.A.R Tilaar, Kekuasaan dan Pendidikan Manajemen Pendidikan Nasional dalam Pusaran Kekuasaan (Bandung; 
Alpabeta, 2003), 209 
5 Setidaknya dari ingatan yang masih terekam di benak penulis, kasus-kasus criminal dan intoleran sebelum 1998 
ialah tragedy pembakaran rumah ibadah agama, penjarahan toko, terorisme berbasis agama, dan perlakuan tidak 
adil melalui peraturan yang dilakukan oleh daerah terhadap kelompok agama tertentu.  
6 Muhammad Isnaini, Konsep Pendidikan Multikultural Dalam Merespon Tantangan Globalisasi (Bandung: Alpabeta, 
2010), 43.  
7 Zakiyuddin Baidhawy, The Problem of Multikulturalisme: Radicalism Mainstreaming Trought Religious Preaching in 
Surakarta. Journal of Indonesia Islam, vol 04, Nomor 02, (Surabaya: IAIN Sunan Ampel, 2010), 275   



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

98 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

ideologisasi nilai-nilai keagamaan, termasuk di dalamnya keislaman.8 Pendidikan 

multikultural dalam bentuk kelembagaan sekolah.9 Dan kajian-kajian lainnya.  

 Berdasarkan ragam kajian terdahulu tersebut, maka penulispun ingin turut 

andil melengkapi kajian, melalui cara membaca pemikiran idolog kemanusiaan 

bernama Abdurrahman Wahid (Gus Dur). Kendati, Gus Dur sendiri tidak memiliki 

karya yang spesifik terkait pendidikan multikultural, berdasarkan pada karya akademik 

yang dihasilkan. Para penulis pemikiran pendidikan multikultural Gus Dur10 memiliki 

kecenderungan hanya sekedar mengambil aspek pemikiran keislaman, kindonesiaan, 

pluralitas kebudayaan, dan lainnya, kemudian dikontekskan pada fondasi teoritik 

pendidikan multikultural. Oleh karenanya, agar sedikit berbeda dengan kajian 

sebelumnya, penulis akan menfokuskan pada ciri pemikiran gus dur; basis pemikiran 

kultural dan ideologis, lalu dianalisa melalui pendekatan teori sistem pendidikan 

(input-process-output interrelation). Penulis juga, dalam hal mensistematikakan pemikiran 

Gus Dur dan Pendidikan Multikultural, akan menjauhi pengulangan-pengulangan; 

semisal, historiografi kehidupan Gus Dur, konsepsi akademik yang tidak 

berhubungan dengan kajian kebudayaan dan ideology, serta kehidupan politik Gus 

Dur. Posisi Gus Dur akan ditempatkan sebagai pemikir yang murni konsisten 

menjalani keyakinannya.  

 Maka dari itu, pada tulisan ini, penulis akan lansung menyajikan konsepsi 

pemikiran Gus Dur terkait ideology kebangsaan dan tantangan pluralitas masyarakat 

Indonesia, sikap ideologis Gus Dur dan rangkaian teoritik pendidikan multikultural, 

hingga analisis sistemik dan implikatif pendidikan multikultural dalam lingkup 

lembaga pendidikan. Di akhir gagasan, penulis akan memberikan nama hingga 

implikasi praktis sistemik bagaimana pemikiran Gus Dur bisa menjadi fondasi 

pendidikan multikultural, yang tidak sekedar terwacanakan di kelas, desain kurikulum, 

dan proses pembelajaran lainnya, melainkan lebih pada sistem kelembagaan secara 

holistik. 

                                                     
8 H.A.R Tilaar, Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia, (Jakarta: Rineka Cipta, 2004), 59 
9 Choirul Mahfud, Pendidikan Multikultural, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), 103  
10 Misbahul Munir, Tesis, Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang Islam Berwawasan Multikultural Dan Implikasinya 
Terhadap Pendidikan Islam, (Surabaya: PAI Pasca Sarjana, UIN Sunan Ampel, 2014) dan Musthofa dengan judul 
yang sama Pendidikan Multikultural dalam perspektif Gus Dur di FTK UIN Malang, Tahun 2015.   



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 99 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

Konsepsi Pemikiran Ideologis Gus Dur dan Tantangan Masyarakat Plural di 

Indonesia  

Kegelisahan Gus Dur terkait kontestasi paradigma kemajemukan (baca; 

nasional atau Islam di Indonesia) seraya membuatnya berfikir atau melakukan 

rekontekstualisasi terhadap beberapa kerangka epistemik yang Gus Dur bangun 

sendiri secara dialektis. Banyak pemikir Islam yang menganggap Gus Dur melampui 

komponen-komponen standard yang dibentuk untuk melegitimasi sebuah kebenaran 

pemikiran. Gus Dur, bisa dirupakan sebagai pemikir Islam tradisional, sebab kajian 

yang disajikannya tidak pernah dilepaskan dari identitas pribadinya sebagai seorang 

pemikir dari pesantren. Gus Dur, bisa pula dipresentasikan sebagai kelompok 

modernis, karena pemikirannya berasal dari terminology modern. Gus Dur juga bisa 

dipresentasikan sebagai pengintegrasi dua sudut pandang yang berbeda tersebut, 

karena di dalam karyanya, sering ada paradigma dialogis antara kekuatan peradaban 

Timur dan Barat. 

Betapapun, Gus Dur adalah sosok yang sarat kaya pengalaman dan 

pengetahuan; baik itu Barat dalam pengertian ilmu pengetahuan umum, Timur dalam 

bingkai pengetahuan Islam. Gus Dur sendiri, mengatakan bahwa sebagai sebuah 

sudut pandang Barat dalam menciptakan metodologi tidak perlu disembah untuk 

mengukur kebenaran yang ada pada ajaran Islam. Demikian sebaliknya, instrument-

metodologis yang dimiliki oleh Islam tidak elok juga dijadikan basis yang statis, 

sehingga metode lain tidak bisa digunakan untuk mencari kebenaran dalam 

menentukan nilai-nilai keberagamaan.11 Jadi, bagi Gus Dur cara berfikir yang baik 

adalah inklusifitas diri terhadap semua metodologi, kemudian mereduksinya 

menggunakan instrument kepantasan, kelayakan, dan pertimbangan-pertimbangan 

kontekstual (axiology). Melalui berfikir seperti itu, maka sebuah produk pemikiran 

tidak akan menghadirkan gejolah baru di dalam kehidupan masyarakat secara luas.  

Gus Dur, dikala dia menanggapi sebuah kasus atau fenomena di dalam 

masyarakat, acapkali menggunakan model seperti ini. Misalnya dalam tulisannya 

                                                     
11 Abdurrahman Wahid, Prisma Pemikiran Gus Dur (Yogyakarta: LKiS, 2010), 23 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

100 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

bertajuk “Islam; Pokok dan Rincian” Gus Dur memaparkan pandangan-pandangan 

Islam berhubungan tentang ajaran Islam, kemudian membandingkannya melalui 

pandangan agama lain (baca; Kristen-Katolik), lalu diakhiri melalui paradigma Islam 

khas Indonesia dimana Gus Dur tumbuh dan berkembang. 12 Gus Dur menganggap 

konteks ke-Indonesian memiliki perbedaan yang signifikan dengan negara-negara 

yang sudah disebutkan sebelumnya. Walaupun sama-sama ada kekuatan dan 

kekuasaan agama di dalamnya. Contoh lain bagaimana Gus Dur sering juga 

mengangkat pengalaman pribadinya dididik oleh para pendahulunya sebagai sebuah 

persepktif. Gus Dur, dalam beberapa tulisannya, „selalu mengutip pandangan para 

kiai, orang tua, dan guru-guru yang mempengaruhinya.13  

Jadi, Gus Dur selalu menyandingkan apa yang diketahui dengan pengelaman 

pribadi, konteks sosial, dan pola konsep pemikiran yang terbaik, sehingga bisa 

diterima secara seksama oleh semua orang. Selain itu, Gus Dur juga tidak melihat apa 

yang sudah diyakininya sebagai satu kebenaran yang wajib diikuti. Gus Dur, dikala 

merumuskan gagasan, sangat terbuka terhadap kritik dan perspektif yang berbeda 

dengannya. Maka dari itu, Gus Dur selalu dianggap sebagai seorang sosok yang 

konsisten di dalam inkonsistensi-progresif. Artinya, jikasaja, ada pandangan yang 

lebih proporsional dan mengena terhadap masyarakat, Gus Dur tidak segan-segan 

untuk menerima hal tersebut sebagai bentuk pemikiran yang baru dan harus diikuti 

oleh semua orang.  

Pada intinya, proses paradigmatik – khususnya bagi mereka yang ingin 

membaca Gus Dur – harus tertemakan pada aspek inklusifitas paradigma, pergeseran, 

kontekstulitas, dan penerimaan terhadap perbedaan-perbedaan gagasan untuk 

menghasilkan konsepsi yang paling baik. Setidaknya, ini pulalah yang kemudian 

menjadikan Gus Dur dikategorikan sebagai Bapak Pluralisme. Sosok yang sangat 

menghargai perbedaan-perbedaan yang terjadi dan menjadi wujud otentik masyarakat 

Indonesia secara luas.  

 

 

                                                     
12 Wahid, Islamku, 139  
13 Ibid., 142  



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 101 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

1. Sikap Ideologis-Multikultural Gus Dur  

Sebelum membahas bagian ini, penulis ingin menyebutkan dulu beberapa 

hal penting yang menjadi konstruksi bahasan topik ini. Pertama, bentuk sikap 

(baca; perilaku, respon, dan tindakan) yang ditunjukkan oleh Gus Dur sebagai 

keyakinan sosialogis (ideology) terkait problematika multikulturalisme di 

Indonesia. Kedua, rasionalisasi Gus Dur terhadap sikap tersebut, agar kemudian, 

menjadi bagian konstruktif dalam perilaku kolektif di Indonesia yang majmuk. 

Ketiga, bentuk kesadaran Gus Dur bahwa pilihan idologisnya merupakan bentuk 

formatif yang bisa ditiru untuk menciptakan peradaban baru yang ada di 

Indonesia. Dalam konteks ini, penulis akan membingkainya melalui berbagai 

informasi yang terangkum dalam karya tulis (baca; opini), liputan berita, dan 

ulasan dari pelbagai suntingan karya Gus Dur. Melaui pemaparan ini, setidaknya, 

akan terlihat bagaimana sebenarnya sikap multikultural itu harus ditunjukan. 

Bagaimana sikap ideology-multikultural ini bisa termanifestasi inheren dalam 

kehidupan sehari-hari di masyarakat Indonesia.  

Untuk menunjukkan sikap ideologis, berdasarkan pada data media, 

penulis akan mengkonstruksinya mulai dari upaya Gus Dur, Fahmi Syaifudin 

Zuhri, dan KH. Ahmad Sidiq  untuk menjadikan NU sebagai organisasi Islam 

yang menerima keberadaan ideologi Pancasila sebagai asas tunggal di dalam 

berbangsa dan bernegara.14Alasan Gus Dur cukup menarik dalam hal ini; secara 

teologis, tegas Gus Dur menganggap kepemimpinan dan ideologisasi sikap 

masyarakat merupakan hal yang diwajibkan oleh agama Islam. Gus Dur mengutip 

la Islama illa bi al jama‟ah, la jama’ata illa bil imarah, wa la imarata illa bi al tha’ah.15 

Secara sosiologis-historis, Indonesia sudah menyematkan dirinya sebagai negara 

yang diasaskan pada Pancasila, dengan identitas Bhinneka Tunggal Ika, NKRI 

sebagai sistem kesatuan (baca; republic) dan UUD 45 sebagai fondasi 

aturan/hukum yang mengatur sistem kemasyarakatan yang ada di Indonesia.16  

                                                     
14 Lihat “Gus Dur dan Gagasan Pancasila sebagai Ideologi Negara” berita online, diakses melalui nuonline.or.id 
pada tanggal 23 Maret 2017    
15 Wahid, Islamku, 203 
16 Lihat “Gus Dur tegaskan Pancasila Sudah Final” berita online, diakses pada Surabaya.tribunnews.com pada 
tanggal 23 maret 2017 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

102 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Sikap lainnya adalah terlihat bagaimana Gus Dur melakukan pembelaan 

terhadap kelompok keberagamaan minoritas, pembelaan terhadap masyarakat 

etnik yang terancam keberadaannya di Indonesia,17 hingga pada konflik-konflik 

individual (HAM), seperti Inul Daratistas, Ulil Abshar Abdalla, dan Basuki Tjahya 

Purnama. Jika membaca alasan Gus Dur melakukan pembelaan tersebut, sangat 

jelas, bahwa Gus Dur melandaskan tindakannya karena adanya aturan ideologis 

yang mewajibkannya melakukan tindakan tersebu. Di dalam interview-nya dalam 

acara Kick Andy misalnya, juga sangat terlihat bagaimana Gus Dur mengatakan 

bahwa, semua yang dilakukannya sebab UUD 45 mewajibkan itu, Pancasila dan 

Bhinneka Tunggal Ika adalah identitas yang sudah tumbuh di Bumi Nusantara 7 

Abad lamanya tanpa nama, hingga cerita bagaimana Gus Dur mengupayakan 

rekonsiliasi nasional pasca era reformasi. 

Adapun pandangan sikap Gus Dur yang termanifestasi dalam karya-

karyanya misalnya, Gus Dur melakukan kontestasi ideologis antara nasionalisme, 

islamisme, dan integrasi keduanya. Dia menulisnya dengan judul “Adakah Sistem 

Islami”. Setidaknya gagasan Gus Dur terkait kontestasi tersebut adalah 

sebagaimana berikut: 

“bagi mereka yang terbiasa dengan formalisasi, tentu digunakan 
penterjemahan kata al silmi itu dengan kata Islami, dan denggan demikian 
mereka terikat kepada sebuah sistem yang dianggap mewakili 
keseluruhan perwujudan ajaran Islam dalam kehidupan sebagai sesuatu 
yang biasa dan lumrah. Hal ini membawakan implikasi adanya keperluan 
akan sebuah sistem yang dapat mewakili keseluruhan aspirasi kaum 
muslimin. Karena dapat dimengerti mengapa ada yang menganggap 
penting perwujudan “partai politik islam” dalam kehidupan 
berpolitik.....”18   
Dari paparan diatas, Gus Dur ingin menanamkan sikap pluralistik dalam 

keberagamaan dan kenegaraan. Karena, diyakini oleh Gus dur bahwa, dalam 

kerangka kehidupan bernegara sebuah bangsa, sistem Islami secara otomatis 

membuat warga negara non muslim berada dibawah kedudukan warga negara 

yang menganut agama Islam. Di dalam al Qur‟an juga disebutkan, lanjut Gus 

                                                     
17 Lihat “Gus Dur, Rhoma, dan goyang ngebor” berita online, diakses melalui merdeka.com pada tanggal 23 
maret 2017 
18 Abdurrhman Wahid, “adakah Sistem Islami” dalam Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, 
(Jakarta: The Wahid Institute, 2006), 4 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 103 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Dur, ada sebuah ayat yang menyatakan adanya lima syarat untuk dianggap sebagai 

muslim yang baik, pertama, menerima prinsip-prinsip keimanan, kedua, 

menjalankan ajaran (rukun) Islam secara utuh, ketiga, menolong mereka yang 

memerlukan pertolongan (sanak saudara, anak yatim, fakir miskin dan 

sebagainya). keempat, menegakkan profesionalisme, dan kelima, bersikipa sabar 

ketika menghadapi cobaan.19 Jika kaum muslim dapat  meneladani dan melakukan 

kelima syarat ini, dengan sendirinya tidak diperlukan kembali kembali kerangka 

sistem Islami menurut ajaran Islam. Dengan demikian, mewujudkan sistem Islami 

tidak termasuk syarat bagi seseorang untuk dianggap muslim yang taat. 

Bentuk Islam yang universal telah dinyatakan dalam rangkaian ajaran 

Islam sendiri seperti fiqh, tauhid, akhlak, dan sikap hidup Islam yang menampilkan 

kepedulian pada unsur kemanusiaan (al-insaniyyah).20 Gus Dur lebih lanjut 

menguraikan: 

“sementara itu, universalisme yang tercermin dalam ajaran-ajaran yang 
memiliki kepeduulian kepada unsur-unsur utama kemanusian itu 
diimbangi pula oleh kearifan yang muncul keterbukaan peradaban Islam 
sendiri. Keterbukaan yang membuat kaum muslim selama sekian abad 
menyerap segala macam manifestasi kultural dan wawasan keilmuan yang 
datang dari pihak peradaban-peradaban lain, baik yang masih ada waktu 
itu maupun yang sudah mengalami penyusutan luar biasa (seperti 
peradaban Persia)”.21 
 

Sementara di bidang nasionalisme, Gus Dur mendorong negara 

melakukan reideologisasi dalam menunmbuhkan semangat nasionalisme dalam 

masyarakat Indonesia sebagaimana dikemukakan di dalam tulisannya yang 

berjudul “Reideologisasi dan Retradisionalisasi dalam Politik”: 

“proses reideologisasi itu mengambill dua pola perkembangan utama. Di 
satu pihak, langkanya ikatan ideologis dan kuatnya kaitan dengan 
rekayasa tekhnokratik membawa kepada munculnya kecenderungan 
menampilkan semacam ideologi alternatif yang diambilkan dari berbagai 
sumber: nasionalisme masa lampau, agama atau ikatan komunalistik 
(seperti ditampilkan oleh tuntutan kaum Sikh militan akan negara sendiri 
di India). Rasa kebangsaan yang baru itu walaupun tidak sekuat getaran 

                                                     
19 Abdurrahman Wahid, Tuhan Tidak Perlu Dibela, (Yogyakarta: LkiS, 1999), 23 
20 Abdurrahman Wahid, Universialisme Islam dan Kosmopolitanisme Peradaban Islam, dalam Abdurrahman Wahid, Islam 
Kosmopolitan: Nilai-nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan, (Jakarta: The Wahid Institute, 2007), 3 
21 Wahid, Universialisme Islam, 4 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

104 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

nasionalisme di masa kejayaannya, cukup menggerakkan kekuatan-
kekuatannya sendiri dalam kehidupan masyarakat, seperti komunalisme 
orang Melayu di Malaysia. Dalam munculnya reideologisasi itu, agama 
merupakan sumber utama, seperti dapat dilihat pada berbagai gerakan 
fundamentalistik dan militan dalam Islam, dan pada teologi pembebasan 
di sejumlah aktivis Katolik di Amerika Latin. Untuk melawannya, sistem 
kekuasaan yang harus menghadapi munculnya ideologi alternatif itu lalu 
membuat refleksinya sendiri atas ideologi formal yang telah diterima 
semula, dan dengan cara demikian menegaskan kembali arti ideologi yang 
sudah mapan. Penemuan kembali ideologi yang sudah mapan, tetapi 
hampir dilupakan, merupakan manifestasi utama dari sejumlah negara 
berkembang, termasuk dengan munculnya kembali minat kepada 
dimensi-dimensi dan berbagai aspek Pancasila di negeri kita”.22 
 

Gus Dur menunjukkan pemantapan pola-pola untuk memperlakukan 

ideologi sebagai keutuhan pandangan dan cita-cita, yang menghimpun semua 

kekayaan hidup bangsa dalam sebuah kekuatan dahsyat dalam mempertahankan 

negara dan mencapai tujuan yang diinginkan bagi kesejahteraan warga negara 

Indonesia. Oleh karena itu, sambung Gus Dur, ideologi negara mendapat 

kedudukan luar biasa kuatnya, dan biasannya dimantapkan dengan menggusur 

paham-paham lain dari posisi ideologi masing-masing. Paham pemikiran, agama, 

dan rasa kebangsaan diperkenankan untuk berkembang, akan tetapi harus berada 

di luar kerangka ideologi formal negara. 

Dari data di atas, dengan tegas Gus Dur menolak deskriminasi, 

kriminalisasi, dan kanalisasi ideology yang hanya bercorak pada satu paham 

(baca; Islam). Bagi Gus Dur kemajemukan yang sudah dilukiskan melalui 

Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika sudah tidak perlu dipertentangkan. Karena, 

dalam Islam sendiri, sudut pandang kepentingan social politik, dan demi 

kemaslahatan bersama, lebih menguntungkan jika Indonesia masih dikemas 

melalui ideology  tersebut. Terlepas dari kerangka di atas, penulis pun 

menganggap perlu memberikan catatan, kalau Gus Dur adalah sosok yang sangat 

konsisten dalam aspek ideology ini. Gus Dur, sekalipun dalam kondisi yang tidak 

menguntungkan, tidak pernah merisaukan efek negatif apa yang akan dia 

                                                     
22 Abdurrhman Wahid, “Reideologisasi dan Retradisionalisasi dalam Politik” dalam Abdurrahman Wahid, Prisma 
Pemikiran Gus Dur (Yogyakarta: LKiS, 2010), 26  



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 105 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

dapatkan. Gus Dur terus menerus hadir sebagai sosok yang peduli, menerima, 

dan merangkul perbedaan melalui caranya sendiri.  

Kendati penulis tidak mendapatkan cerita resminya, semua orang 

Indonesia sudah sangat tahu bagaimana Gus Dur selalu hadir di setiap perayaan 

agama lain. Di kalangan Budha dan Hindu bahkan, Gus Dur dianggap sebagai 

representasi dewa mereka. Di Kalangan Kristen Gus Dur sempat dibaptis 

sebagai golongan mereka. Apalagi di Konghucu, Gus Dur adalah bapak mereka. 

Sebab, Gus Dur adalah presiden yang mampu membuat pengakuan terhadap 

eksistensi mereka. Dengan fakta dan data ini, tak satupun dapat menyangkal 

bahwa keberadaan Gus Dur sebagai sosok multikultural; orang yang mampu 

mengawinkan sikap perbedaan sebagai aspek azali dan takdir ilahi.  

2. Konsepsi Keragaman Budaya dan Islam dalam Wujud Sikap Gus Dur  

Jika konsistensi sikap ideologis Gus Dur terlihat dari fakta-fakta historis, 

fenomenologis, dan berbasis pada data-data yang dicatat oleh orang lain, tercatat 

hingga menjadikan Gus Dur dianggap sebagai orang yang sangat berjasa dalam 

kontestasi pemantapan kontestasi ideology Pancasila, sebagai asas tunggal. Pada 

bagian ini, penulis ingin menggambarkan bagaimana Gus Dur memikirkan 

aspek-aspek cultural yang dimiliki Indonesia. Hal ini berbeda dengan sikap 

idelogis yang alat ukurnya sudah ada, sikap cultural lebih dinamis. Sikap cultural 

berarti respon Gus Dur menanggapi perubahan-perubahan antropologisme 

(dialectical-tention) yang terjadi akibat interaksionalisme masyarakat. Oleh sebab 

terwujud dalam dinamika yang luwes. Maka bisa jadi, sikap dan penilaian Gus 

Dur terhadap nilai kebudayaan Indonesia hari berbeda dengan yang sebelumnya.  

Dalam konteks penyadian data ini, penulis akan memulainya dari, 

bagaimana Gus Dur menjelaskan bahwa sikap kebudayaan asli Indonesia adalah 

kebersamaan, gotong royong, toleran, dan mau menghormati perbedaan. Hal ini 

tertuang dalam tulisan Gus yang berjudul “Sistem Budaya Daerah dan Modernisasi”, 

sebagaimana berikut: 

“jelaslah dengan demikian, bahwa bermacam cara dapat digunakan untuk 
mengenal berbagai reaksi terhadap proses modernisasi. Ada reaksi yang 
menggunakan warisan sistem budaya daerah, tapi ada pula yang 
merumuskan reaksi mereka dalam bentuk tradisi yang tidak tersistemkan. 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

106 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Ada pula reaksi yang bersifat temporer, tapi ada pula yang bersifat 
permanen. Ada yang berpola umum, tapi ada pula yang menggunakan 
cara-cara khusus dalam memberikan reaksi.”23 
 

Selain itu, salah satu corak kebudayaan yang sangat monumental adalah 

bagaimana Gus Dur „memenangkan‟ budaya Indonesia terhadap ajaran-ajaran 

normative di dalam Islam. Kata memenangkan bukan berarti menanggalkan, 

melainkan Gus Dur ingin melakukan reaktualisasi terhadap cara berfikir umat 

Islam, yang secara global, dianggapnya bermasalah karena tidak menghargai 

kearifan lokal.  Gagasan “Pribumisasi Islam” dipaparkan gus Dur dalam dua 

tulisannya yang berjudul “salahkan jika dipribumikan?” di kolom majalah Tempo 

pada 16 Juli 1983, dan kedua, “pribumisasi Islam”, antologi tulisan di dalam 

Muntaha Azhari dan Abdul Mun‟in Saleh. Gagasan Pribumisasi Islam 

dimaksudkan Gus Dur sebagai jawaban atas problem yang dihadapi umat Islam 

sepanjang sejarahnya, yakni bagaimana mempertemukan budaya dan norma, 

sebagaimana persoalan dalam ushul fiqh.24 

Berkaitan dengan ide pribumisasi Islam, Gus Dur berargumen bahwa 

agama Islam dan budaya mempuyai independensi masing-masing, akan tetapi 

keduanya mempunyai wilayah yang tumpang tindih. Agama Islam bersumberkan 

wahyu dan memiliki normanya sendiri. Karena bersifat normatif, maka ia 

cenderung permanen. Sedangkan budaya merupakan buatan manusia, karena ia 

berkembang sesuai dengan perkembangan zaman dan cenderung untuk selalu 

berubah. Perbedaan ini tidak menghalangi kemungkinan manifestasi kehidupan 

beragama dalam bentuk budaya. Di sinila adanya akomodasi atau rekonsiliasi. 

Proses itu dilakukan secara alami, bukan terpaksa dan itulah proses terjadinya 

pribumisasi Islam.25  

Proses pertumbuhan Islam sejak nabi Muhammad, sahabat, para ulama‟ 

tidak serta merta menolak semua tradisi pra Islam (dalam hal ini budaya 

                                                     
23 Abdurrahman Wahid, Sistem Budaya Daerah Kita dan Modernisasi, dalam Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam 
Anda Islam Kita, Cet. II(Jakarta: The Wahid Institute, 2006), 259  
24 Tim INCReS, Beyond The Symbols; Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur, (Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya, 2000), 43  
25Abdurahman Wahid, Islam Indonesia Menatap Masa Depan, Kata Pengantar M. Dawam Raharjo (Jakarta: P3M, 
1989), 332 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 107 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

masyarakat arab pra Islam). Tidak seluruh sistem ditolak Islam, tradisi dan adat 

istiadat setempat yang tidak bertentangan secara diametral dengan Islam dapat 

diinternalisasi menjadi ciri khas dari fenomena Islam di tempat tertentu.26 

Demikian juga proses pertumbuhan Islam di Indonesia tidak lepas dari budaya 

dan tradisi masyarakat. 

Pribumisasi Islam dalam segi kehidupan bangsa merupakan suatu ide 

yang perlu dicermati. Selanjutnya, Gus Dur mengatakan bahwa pribumisasi 

bukan merupakan suatu upaya menghindarkan timbulnya perlawanan dari 

kekuatan budaya setempat, akan tetapi justru agar budaya itu tidak hilang. Inti 

dari pribumisasi Islam adalah kebutuhan untuk menghindari polarisasi antara 

agama dan budaya, sebab polarisasi demikian memang tidak terhindarkan.27 

Gagasan Gus Dur ini tampaknya ingin memperlihatkan Islam sebagai sebuah 

agama yang apresiatif terhadap konteks-konteks lokal dengan tetap menjaga pada 

realitas pluralisme kebudayaan yang ada (multikulturalisme). Dengan tegas beliau 

menolaj satu Islam dalam ekspresi kebudayaan misalnya semua simbol atau 

identitas harus menggunakan eksresi kebudayaan arab. Penyeragaman yang 

terjadi bukan hanya mematikan kreativitas kebudayaan umat tetapi juga membuat 

Islam teralinenasi dari arus utama kebudayaan nasional. Bahaya dari proses 

arabisasi adalah tercerabutnya masyarakat Islam di Indonesia dari akar budaya 

sendiri.28   

Gus Dur juga menolak adanya pencampuradukan kebudayaan baik oleh 

kalangan agama maupun kalangan birokrasi karena kebudayaan sangat luas 

cakupannya yaitu kehidupan sosial manusia (human social life) itu sendiri. 

Birokratisasi kebudayaan29 yang dilakukan akan menimbulkan kemandekan 

kreatifitas suatu bangsa. Kebudayaan sebuah bangsa pada hakekatnya adalah 

kenyataan pluralistik, pola kehidupan yang diseragamkan atau dengan kata lain 

sentralisasi adalah sesuatu yang sebenarnya tidak berbudaya. Pertanyaan saat ini 

adalah mampukan Islam tetap eksis dalam zaman yang serba modern ataukah 

                                                     
26 Masdar, Membaca, 141 
27 Abdurahman Wahid, Pergulatan Negara, Agama dan Kebudayaan (Depok: Desantara, 2001), 117 
28 Masdar, Membaca, 140   
29 Wahid, Pergulatan, 5-9  



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

108 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Islam tenggelam dalam mimpi atas kejayaan para pemikir terdahulu? sebagai 

pemeluk agama Islam yang baik dalam lingkup wawasan kebangsaan, Gus Dur 

menyarankan agar; pertama, selalu mengutamakan pencarian cara-cara yang 

mampu menjawab tantangan zaman dan lokalitas kehidupan tanpa meninggalkan 

inti ajaran agama. Kedua, Selalu ada upaya untuk melakukan reaktualisasi ajaran 

agama dalam situasi kehidupan yang konkrit, tidak hanya dicukupkan dengan 

visualisasi yang abstrak belaka. Dalam bahasa lain, agama berfungsi sebagai 

wahana pengayom tradisi bangsa, sedangkan pada saat yang sama agama 

menjadikan kehidupan berbangsa sebagai wahana pematangan dirinya.30 

Bentuk Islam yang universal telah diyantakan dalam rangkaian ajaran 

Islam sendiri, seperti fiqh, tauhid, ahlaq, dan sikap hidup Islam yang 

menampilkan kepedulian pada unsur kemanusiaan (al insaniyyah).31 Islam 

mengemban misi memuliakan dan mengangat harkat dan martabat manusia, 

menegakkan kebenaran, keadilan, kemanusia, demokrasi, tolong menolong, 

saling menghormati dan lain sebagainya.32 Sebagaimana yang diungkapkan oleh 

Barton bahwa Gus Dur merupakan tokoh yang cinta terhadap budaya Islam 

Tradisional dan khazanah pemikiran Islam yang dihasilkan para ulama‟ terdahulu. 

namun, kecintaan ini bukan berarti keterlibatan dan penerimaan segala aspek 

budaya tradisional karena Gus Dur sangat kritis terhadap budaya tradisional.33 

Pribumisasi Islam merupakan upaya dakwah dan menasionalisasikan perjuangan 

Islam, dengan harapan tak ada lagi kesenjangan antara kepentingan nasional 

dengan kepentingan Islam. Islam sebagai agama yang diakui di Indonesia selain 

agama-agama lain diaktualisasikan sebagai inspirasi sprititual bagi tingkah laku 

kehidupan seseorang atau kelompok dalam bermasyarakat dan bernegara. Yang 

dibutuhkan umat Islam Indonesia adalah menyatukan “aspirasi islam” menjadi 

“aspirasi nasional”.34 

                                                     
30 Wahid, Pergulatan, 4 
31 Abdurrahman Wahid, Universalisme Islam dan Kosmopolitanisme Peradaban Islam, dalam Abdurahman Wahid, Islam 
Kosmopolitan: Nilai-nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan, (Jakarta: The Wahid Institute, 2007), 3 
32 Abudinata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Logos, 997), 12 
33 Greg Barton, “Memahami Abdurrahman Wahid”, dalam kata pengantar Wahid, Prisma Pemikiran, xxxvi 
34 Zainal Arifin Thoha, Kenyelenehan Gus Dur Gugatan Kaum Muda NU dan Tantangan Kebudayaan (Yogyakarta: Gama 
Media, 2001), 205-206 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 109 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Konsep yang diusung oleh Gus Dur dalam pribumisasi islam tentunya 

ingin memberikan cara pandang seseorang dalam mensikapi dan memahami 

agama tidak hanya dairi luarnya saja, atau dalam hal ini memang datang dari arab, 

melainkan nilai islam yang perlu ditanamkan dalam kehdiupan sehari-hari. Kalau 

Islam dimaknasi sebagai agama arab dan mengikuti budaya arab, maka nilai-nilai 

sosial yang diajarkan oleh Islam akan terasa jadi sempit. Gus Dur hadir ditengah-

tengah masyarakt untuk memberikan tawaran atau jalan tengah bahwa Islam 

hadir sebagai rahmatan lil ‘alamin sebagai agama yang mampu menanamkan nilai-

nilai sosial dalam kehidupan yang majemuk dan plural. 

 

Diskomposisi Sikap dan Desain Pendidikan Multikultural Gus Dur  

Pendidikan multikultural di tanah air, acapkali, disimbolisasi proses 

pengenalan dan pembelajaran nilai-nilai perbedaan yang ada di masyarakat; apakah itu 

dari sisi bahasa, budaya, agama, dan sistem sosial kemasyarakatan lainnya. Tetapi ada 

hal yang banyak dilupakan oleh banyak kalangan, yaitu makanan yang beragam. 

Ekspresi dan manifestasi keberagaman dalam makanan semakin memperkukuh 

entitas khebinekaan yang berwujud dalam bangsa ini. Ketika berkunjung ke tempat 

manapun, yang paling menarik dan menjadi salah satu kekuatan adalh aneka maca 

menu makanan dengan varianya. Bahkan, belakangan soal keberagaman makanan 

tersebut dijadikan salah satu acara di stasiun televisi, yang dikenal dengan wisata 

kuliner.35 

Bagi Gus Dur, siapapun yang memahami realitas keragaman masakan di 

seluruh daerah dan pelosok negeri ini, memahami terhadap wawasan 

multikulturalisme dengan baik. keragaman masakan sebenarnya merupakan unsur 

kekuatan, bukan sebuah ancaman. Makanan yang beraneka ragam tersebut menjadi 

fakta penjelas tentang multikulturalisme merupakan rahmat tuhan yang harus 

didayagunakan untuk kemajuan bangsa. Belajar dari keragaman makanan, maka kita 

sebenarnya dapat merayakan manfaat dari multikulturalisme. 

                                                     
35 Maman Imanulhaq Faqih, Fatwa dan Canda Gus Dur (Jakarta: Kompas, 2000), 148  



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

110 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Sikap Gus Dur yang plural-multikultural bukanlah sebuah ide yang 

menawarkan semua agama memiliki kesamaan. Harus dipahami bersama bahwa 

setiap agama mempunyai ajaran yang berbeda-beda. Tetapi perbedaan tersebut 

bukanlah alasan untuk menebarkan konflik dan perpecahan. Perbedaan seharusnya 

menjadi katalisator untuk memahami anugerah tuhan yang begitu nyata untuk 

senantiasa merajut keharmonisan dan toleransi. Oleh sebab itu, perbedaan dan 

keragaman merupakan keniscayaan yang tidak dapat dihindari. Apalgi dalam 

perbedaan dan keragaman tersebut tersimpan keistimewaan, yang mana antara 

kelompok lain bisa saling mengisi dan menyempurnakan.36 

Setidaknya ada tiga hal mendasar, menurut Gus Dur, yang bisa dilakukan 

sebagai ikhtiar mengurangi berbagai bentuk ancaman terhadap kemajemukan bangsa, 

Pertama, penegakan hukum secara tegsa terhadap pelaku tindak kekerasan dan 

pemaksaan kehendak yang mengatasnamakan agama. Kedua, ormas-ormas keagamaan 

harus didorong untuk mengedepankan dialog dan kerjasama dalam berbagai bidang 

sosial dan kebudayaan sehingga toleranso dapat ditumbuhkan secara menyeluruh. 

Ketiga, nilai-nilai toleransi perlu ditanaamkan dan diajarkan sejak dini dan 

berkelanjutan kepada anak-anak mulai dari Sekolah Dasar sampai Perguruan Tinggi.37 

Wajah kebudayaan Indonesia yang bhineka menuntut sikap toleransi yang 

tinggi dari setiap anggota masyarakat. sikap toleransi tersebut harus dapat diwujudkan 

oleh semua anggota dan lapisan masyarakat sehingga terbentuklah suatu masyarakat 

yang kompak tapi beragam sehingga kaya akan ide-ide baru.38 Serta hubungan antar 

agama di Indonesia selama kurun waktu 30 tahun terakhir ini telah berkembang 

dalam berbagai dimensinya, yang secara kualitatif telah merubah, dan pada saat yang 

sama dipengaruhi oleh perkembangan pemikiran keagamaan di kalangan umat 

beragama. Hal ini bisa dilihat dari latar belakang perkembangan Islam yang bentuk 

dan corak heterogen. Secara garis besar, Islam datang dalambentuk utusan-utusan 

politik, pedagang dan para sufi.39  

                                                     
36 Imanulhaq Faqih, Fatwa, 149 
37 A. Muhaimin Iskandar, Melanjutkan Pemikiran dan Perjuangan Gus Dur (Yogyakarta: LKiS, 2010), 19-20.  
38 Tilaar, Pendidikan, 180. 
39 Abdurrahman Wahid, dkk, Dialog: Kritik dan Identitas Agama (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1993), 3.  



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 111 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Pluralitas masyarakat Indonesia sendiri sekurang-kurangnya bisa dilihat 

sebagai fakta dalam dua sisi. Sisi pertama, pluralitas suku, agama dan budaya serta 

turunannya. Sisi kedua, pluralitas di internal suku, agama dan budaya itu sendiri. 

Dalam islam misalnya, terdapat beberapa aliran yang secara formal seringkali 

berseberangan. Toleransi yang diajarkan Gus Dur merupakan ajaran semua agama 

dan budaya, apalagi dalam masyarakat yang majemukdan multikultur   Indonesia. 

namun, toleransi yang diajarkan dan dipraktikan Gus Dur berbeda dari tokoh agama 

lain. ajarannya bersifat toleransi yang tidak hanya menginginkan orang 

membudayakan hidup berdampingan dengan damai, yaitu hidup bersama dalam 

suasana ssaling menghormati dan menghargai. Tidak demikian dengan Gus Dur. 

Dalam menyikapi pluralitas tersebut, Gus Dur menegaskan bahwa tegaknya paham 

multikultural pada masyarakat bukan hanya terletak pada pola hidup berdampingan 

secara  damai, karena hal demikian masih sangat rentan terhadap munculnya 

kesalahpahaman antar kelompok masyarakat yang pada saat tertentu bisa 

menimbulkan disintegrasi. Lbih daripada itu, penghargaan terhadap keberagaman 

berarti adanya kesadaran untuk saling mengenal dan berdialog secara tulus sehingga 

kelompok yang satu dengan lain bisa saling memberi dan menerima.40 

Meskipun masih ada beberapa elemen bangsa yang mempermasalahkan 

konsep multikulturalisme di Indonesia, salah satu penyebabnya adalah ketidakthuan 

terhadap sejarah lahirnya bangsa Indonesia. salah satu cara mengatasinya, kata Gus 

Dur, bangsa Indonesia harus meambangun batasan bersama. Batasan itu berupa 

penghargaan terhadap multikultural tidak akan diutak atik. Batasan ini juga berlaku 

saat membahas Undang-Undang Dasar Negara.41 Konsep toleransi yang 

dikembangkan Gus Dur meniscayakan adanya kebenaran yang datang dari agama 

atau peradaban lain. namun, jika kerendahan hati seperti ini bisaa dikembangkan 

ssecara terus menerus, maka toleransi di tengah masyarakat, akan semakin 

menemukan polanya yang dengan sendirinya kerukunan antar umat beragama akan 

menjadi bagian tak terpisahkan dari dinamika masyarakt dan suasana saling belajar, 

                                                     
40 M. Hanif Dhakiri, 41 Warisan Kebesaran Warisan Kebesaran Gus Dur (Yogyakarta: LKiS, 2010), 120   
41 Catatan Akhir Tahun 2008 Gus Dur, Pluralisme di Indonesia Mengalami Krisis, http://wahidinstitute.org, 
diakses pada 14 Mei 2017.  

http://wahidinstitute/


Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

112 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

melengkapi dan  mengisi akan menciptakan kultur keberagamaan yang matang dan 

dewasa. Jika sudah demikian, maka dengan sendirinya perbedaan agama dan 

keyakinan akan menjadi sumber kekuata yang dahsyat bagi perubahan dalam 

persaudaraan.  

Kepedulian Gus Dur terhadap kasus-kasus Internasional yang beberapa 

diantaranya kontroversial termasuk hubungannya dengan Israel, maupun kasus 

kekerasan etnik dan keagamaan serta kasus yang berkaitan dengan HAM dan 

demokrasi di Indonesia, misalnya: persoalan Ahmadiyah, ICMI, Ulil Abshar Abdalla, 

peristiwa Banyuwangi, kasus Inul, peristiwa di Ambon, persoalan etnis Cina, tidak 

hanya dibuktikan pada level pemikiran saja, akan tetapi selalu tampil sebagai pembela 

pada level praktis. Dari pembacaan naratif di atas, penulis dapat membingkai 

kerangka pemikiran dan sikap Gus Dur dalam konteks pendidikan multikultural 

adalah sebagaimana berikut:   

 

 

Bagan 1.1 

 

Pada level pertama, keyakinan dan kemantapan diri Gus Dur untuk menyebut 

Indonesia sebagai negara multikultural tidak bisa dilepaskan dari sikapnya yang 

mendahulukan kepentingan kebangsaan dibandingkan kepentingan indvidu atau 

kelompok tertentu. Hal ini sebagai peneguhan untuk memperlakukan ideologi 

kebangsaan sebagai keutuhan pandangan dan cita-cita, yang menghimpun semua 

kekayaan hidup bangsa dalam sebuah kekuatan dahsyat dalam mempertahankan 

negara dan mencapai tujuan yang diinginkan bagi kesejahteraan warga negara 

Indonesia. 

Level kedua, pribumisasi pendidikan Islam merupakan salah satu ide Gus 

Dur yang masih hangat hingga saat ini. Gus Dur menginginkan pola pemahaman 

Peta Sikap Multikulturalisme 
Gus Dur 

Amalga
masi 
Sikap 

Kebang
saan 
dan 
Nilai 

Kultural 

Pribumi
sasi 

Islam 

Ideologi 
Kebang

saan 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 113 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

pendidikan tidak terlepas dari budaya dan tradisi yang sudah ada. Dengan demikian, 

Gus Dur menginginkan perlu adanya kesadaran struktural sebagai bagian alamiah dari 

perkembangan pendidikan Islam.  

Level ketiga, dengan kondisi bangsa Indonesia yang majemuk, nilai-nilai serta 

sikap Gus Dur tidak terlepas dari kondisi sosio-intelektual yang melingkupinya. 

Sehingga tergambarkan melalui pemikirannya serta sikap yang ditunjukan ketika ada 

peristiwa genting seperti pelanggaran HAM, intoleransi paham keagamaan, serta 

penindasan terhadap kaum minoritas.   

Pribumisasi Pendidikan Islam merupakan hasil dari proses pergumulan dan 

pergulatan terhadap pemahaman Pendidikan Agama yang sangat Normatif. 

Meminjam pendekatan dari Amin Abdullah, normativitas dan historisitas membuat 

pendidikan Islam menjadi sangat kaku, seakan-akan pendidikan kita harus seperti 

pendidikan yang ada di Arab, di mana Islam lahir dari jazirah tersebut. Padahal, bila 

kita cermati masuknya Islam dan belajarnya masyarakat nusantara di Jawa dalam 

melakukan pendidikan Islam itu banyak menggunakan pendekatan budaya lokal. 

Budaya lokal merupakan akar historis yang dipertimbangkan dalam pendidikan islam. 

Islam bukan lagi diajarkan dengan normativitas melainkan diajarkan dengan 

historisitas yang memakai pendekatan pribumisasi pendidikan Islam. 

Berkaitan dengan ide pribumisasi Islam, Gus Dur berargumen bahwa agama 

Islam dan budaya mempunyai independensi masing-masing, akan tetapi keduanya 

mempunyai wilayah yang tumpang tindih. Agama Islam bersumberkan wahyu dan 

memiliki normanya sendiri. Karena bersifat normativ, maka ia cenderung permanen, 

sedangkan budaya adlah buatan manusia, karena ia berkembangn sesuai dengan 

perkembangan zaman dan cenderung untuk selalu berubah. Perbedaan ini tidak 

menghalangi kemungkinan manifestasi kehidupan beragama dalambentuk budaya. Di 

sinilah adanya akomodasi atau rekonsiliasi. Proses itu harus dilakukan secara alami, 

bukan terpaksa dan itulah proses alami dari pribumisasi.42 

Proses pertumbuhan Islam sejak masa Nabi Muhammad, sahabat, para ulama 

tidak serta merta menolak seluruh tradisi pra-Islam (dalam hal ini budaya masyarakat 

                                                     
42 Abdurrahman Wahid, Islam Indonesia Menatap Masa Depan, Kata Pengantar M. Dawam Raharjo (Jakarta: P3M, 
1989), 332 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

114 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Arab pra Islam). Tidak seluruh sistem lokal ditolak Islam, tradisi dan adat setempat 

yang tidak bertentangan secara diametral dengan Islam dapat dinternalisasikna 

menjadi ciri khas dari fenomena islam di tempat tertentu.43 Demikian juga proses 

pertumbuhan Islam di Indonessia tidak dapat lepas dari budaya dan tradisi 

masyarakat. 

Gagasan Gus Dur ini tampaknya ingin memperlihatkan Islam sebagai sebuah 

agama yang apresiatif terhadap konteks-konteks lokal dengan tetap menjaga pada 

realias pluralisme kebudayaan yang ada (multikulturalisme). Gus Dur dengan tegas 

menolak “satu Islam” dalam ekspresi kebudayaan. Misalnya, semua simbol atau 

identitas harus menggunakan ekspresi kebudayaan Arab. Penyeragaman yang terjadi 

bukan hanya akan mematikan kreatifitas kebudayaan umat tetapi juga membuat Islam 

teralienasi dari arus utama kebudayaan nasional.44Ide pribumisasi yang digagas oleh 

Gus Dur sangat relevan sekali dengan fokus dari pendidikan multikultul itu sendiri. 

Sebagaimana yang diuraikan oleh Tilaar bahwa program pendidikan multikultural 

tidak lagi fokus kepada kelompok rasial, agama dan kultural domain atau mainstream. 

Melainkan merupakan sikap peduli dan mau mengerti (difference) atau politik 

pengakuan terhadap orang-orang dari kelompok minoritas.45    

Dalam perkembangan dasawarsa terakhir, masyarakat muslim lebih bersifat 

pada kecenderungan memahami Islam dengan normativitas dan itu bergulat dengan 

tantangan modernitas. Di satu sisi, dan kondisi objektif umat Islam pada sisi lainnya. 

Secara mendasar, ada dua arus besar dalam memahami agama yang berkembang, 

pertama, adalah kecenderungan beragama dan memahami pendidikan Islam yang 

mengandaikan umat sebagai konsumen pemahaman agama atau konsumen 

pendidikan Islam, sedangkan elit agama sebagai sebuah produsen sumber pemhaman 

pendidikan Islam di masyarakat. Menurut Gus Dur, pola pendidikan seperti ini 

adalah kelompok Islam yang totalistik atau islam alternatif,46 dalam memahami 

pendidikan agama dan pemahaman agama. Kelompok yang menginginkan 

                                                     
43 Umar, Membaca, 141 
44 Wahid, Pergulatan, 119 
45 Azyumardi Azra, “Identitas dan Krisis Budaya, Membangun Multikulturalisme Indonesia”, dalam 
http:/budpar.go.id/agenda/precongress/makalah/abstrak/58%20azra.htm, diakses 15 Juni 2017.   
46 Abdurrahman Wahid, Tuhan Tidak Perlu Dibela (Yogyakarta: LkiS, 2002), 17 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 115 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

“islamisasi” yakni pada aktifitas yang paling awal dirumuskan ukuran normativitasnya 

pada berbagai bidang pendidikan, termasuk dalam aspek material seperti teori sosial, 

sistem politik, sistem ekonomi, bahkan sampai pada cara komunikasi dalam 

kehidupan harus menggunakan pendekatan fiqih, yang melihat segalanya dalam 

pandangan serba dikotomis, dualisme world view, yakni halal haram, surga-neraka, 

salah benar dan seterusnya. 

Pola pemahaman dan pembelajaran pendidikan seperti ini karena didasari 

oleh kekhawatiran terhadap ancaman imperialisme Barat yang tidak memberikan 

masa depan terhadap agama.47 Tegasnya, modernitas itu ditandai dengan adanya 

globalisasi dan sekularisasi dalam setiap aspek kehidupan manusia. dianggapa telah 

merongrong kelangsungan identitas tradisional dan nilai-nilai agama. Di sisi lain, 

kecemasan kelompok ini adalah karena dalam linkungan Islam sendiri ada 

sekelompok orang Islam yang melenceng dari ketentuan syari‟at Islam.48 

Kedua, pemahaman agama dan pendidikan agama Islam yang mengarah pada 

paradigma modernisasi, bertolak dari sebuah kepedulian atas keterbelakangan dan 

ketertinggalan umat Islam dibandingan dengna kemajuan yang digapai oleh Barat. 

Ketertinggalan islam dalam memahami masalah pendidikan Islam karena 

ketertutupan pemahaman dan ajaran agama Islam itu sendiri. Pendidikan yang baik 

adlah pendidikan yang berani mendialigkan kemajuan zaman dengan budaya lokal 

dan dibarengi sikap kritis terhadap budaya dan proses modernisasi. Bagi golongan ini, 

ambisi yang dilakukan adalah mengambil subtansi nilai-nilai keislaman dan tidak 

berupaya mengislamkan apa yang dulunya belum Islam, misalnya pendidikan yang 

berasal dari Barat yang dalam pandangan “golongan pertama” perlu diislamkan, 

melainkan dengan mendialogkan dengan apa yang ada di dalam masyarakat. 

Kontruksi pribumisasi pendidikan Islam adalah sebagai sebuah kritik 

terhadap cara pendidikan Agama Islam yang lebih pada normativitas keagamaan 

bukan pada pengajaran nilai-nilai pendidikan Islam yang akan menjawab akar 

kekeringan pendidikan agama dari nilai-nilai agama itu sendiri. Proses yang dibangun 

oleh Gus Dur merupakan proses dehumanisasi pendidikan Islam, yang menitik 

                                                     
47 Wahid, Tuhan, 109 
48 Bactiar Efendi, “Mengembangkan Konsep Depriative Agama,” dalam Jurnal Ulumul al Qur’an, No. 3, 1997, 44 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

116 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

beratkan kepada pendidikan berkembang dalam ruang dan nilai yang diajarkan di 

dalam masyarakat bukan hanya dalam pendidikan formal yang dalam kesehariannya 

sebagai sistem “pendidikan dengar” melainkan dalam kaidah pendidikan bermakna. 

Sikap Gus Dur tidak hanya menjadi agamawan yang mengajarkan agama 

Islam kepada umat manusia. Akan tetapi juga mengajarkan sikap santun, ramah, 

toleran terhadap semua masyarakat. Ada dua model humanisme yang diajarkan Gus 

Dur berkaitan dengan sikapnya tersebut. Pertama, sumbangan agama Islam bagi 

humanisme ala Gus Dur adalah humanisme Islam yang antitesis dari humanisme 

atheis. Dalam menngupayakan pendidikan agama yang humanis, Gus Dur selalu 

menekankan subntansi agama berupa nilai-nilai agama bukan normativitas agama 

yang dibungkus oleh kesejahteraan masyarakat, toleransi persamaan di muka hukum, 

demokrasi, dan toleransi antar agama. Kedua, sumbangsih pemikiran Gus Dur dalam 

pribumisasi pendidikan Islam adalah mengajarkan agama Islam yang toleran. Hal ini 

dapat dilihar ketika Gus Dur menjadi Presiden Republik Indonesia dengan 

mengeluarkan aturan yang sekrang dapat dirasakan manfaatnya oleh masyaraat 

terutama bagi warga Thionghoa seprti hari raya Imlek dijadikan hari libur nasional, 

dan keputusan-keputusan lainnya. 

Benar seperti apa yang dikatakan oleh Greg Barton bahwa Gus Dur 

merupakan seorang tokoh yang cinta terhadap budaya Islam Tradisional (dalam hal 

ini khazanah pemikiran Islam yang dihasilkan oleh ulama-ulama terdahulu). Namun 

kecintaanya ini bukan berarti keterlibatan dan penerimaan segala aspek budaya 

tradisional karena Gus Dur sangat kritis terhadap budaya tradisional.49 Konsep 

pribumisasi Islam yang diusung oleh Gus Dur tentunya ingin memberikan cara 

pandang seseorang dalam mensikapi dan memahami agama tidak hanya dari luarnya 

saja, atau dalam hal ini Islam memang datang dari negara Arab akan tetapi nilai Islam 

yang perlu ditanamkan dalam kehidupan sehari-hari, bukan budaya Arab yang harus 

disamaratakan dan diterapkan dalam kehidupan beragama. Kalau Islam dimaknai 

sebagai agama Arab dan mengikuti budaya Arab, maka nilai-nilai sosial yang diajarkan 

oleh Islam akan terasa menjadi sempit. Gus Dur hadir ditengah-tengah masyarakt 

                                                     
49 Greg Barton, “Memahami Abdurrahman Wahid”, dalam pengantar Wahid, Prisma, xxxvi. 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 117 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

untuk memberi jalan tengah bahwa Islam hadir ssebagai rahmatal lil „alamin sebagai 

agama yang mampu menanamkan nilai-nilai sosial dalam kehidupan yang majemuk 

dan plural. 

Dalam konteks keindonesiaan yang pluralistik, Islam hendaknya tidak 

ditempatkan sebagai ideologi alternatif seperti memposisikan syari‟ah berhadapan 

dengan kedaulatan rakyat. Kontribusi Islam dalam demokrasi bisa dicapai bila dari 

Islam ditarik sejumlah prinsip universal seperti persamaan, keadilan, musyawarah, 

kebebasan dan rule of law, karena dalam satu aspeknya adalah merupakan hukum 

agama. Pemikiran demokrasi Gus Dur ini menunjukkan sikap ideologis karena 

menerima konsep demokrasi liberal atau parlimenter dan secra tegas menolak 

pemikiran atau kedaulatan Tuhan atau pemikiran yang berusaha mengawinkan 

kedaulatan Tuhan dengan kedaulatan rakyat. 

Zuhairi Misrawi melihat bahwa Gus dur telah memperlakukan kelompok-

kelompok minoritas, terutama mereka yang tertindas, sebagai warga negara yang 

mempunyai hak sama di depan hukum. Sehingga, pemikiran tentang 

multikulturalisme sejalan dengan spirit demokrasi, bahkan makin memperkukuh. 

Keduanya tidak bertentangan, malah saling menguatkan.50 Menurut Gus Dur, 

demokrasi hanya bisa dibangun di atas landasan pendidikan yang kuat, dengan 

ditopang oleh tingkat kesejahteraan ekonomi yang memadai. Gus Dur menggunakan 

pendekatan cultural politics dalam meretas jalan demokrasi. Mengenai hubungan 

demokrasi dan Islam, Gus Dur sampai pada pemahaman bahwa Islam dan pola 

implementasinya dalam konteks negara dan bangsa, sangat memperhatikan konteks 

politik dan sosiologis suatu bangsa dan masyarakat. karena ia lebih menekankan 

subtansi ajaran Islam daripada simbol-simbol formalnya.    

Menghidupkan dan mengembangkan kembali pemikiran Gus Dur dewasa ini 

masih sangat relevan. Diantaranya diperlukan pandangan keagamaan yang berorientas 

kebangsaan, yang dapat melindungi seluruh warga negara, apapu agama, keyakinan, 

kelompok, ras dan sukunya. Dalam buku, Islamku, Islam Anda dan Islam Kita, Gus 

Dur menegaskan bahwa umat Islam Indonesia harus mengembangkan pandangan 

                                                     
50 Zuhairi Misrawi, “Pluralisme Pasca Gus Dur” dalam Sejuta Gelar Untuk Gus Dur (Jakarta: Pensil, 2010), 88. 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

118 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

keislaman yang berorientasi kebangsaan. Salah satu pesan yang sangat kuat dalam al 

Qur‟an adalah bahwa Nabi Muhammad Saw. diutus oleh Tuhan untuk membangun 

persaudaraan bagi seluruh umat.51  

Istilah tersebut, munurut Zuhairi Misrawi, menjadi salah satu prinsip yang 

sangat menonjol di lingkungan NU, yaitu Islam sebagai rahmatal lil ‘alamin. Islam 

menyebarkan ajaran tentang perdamaian dan toleransi, bukan ajaran yang 

menebarkan konflik, apalagi kekerasan. Gus Dur selalu menyatakan bhwa 

keberislaman yang berkembang di Arab Saudi, berberda dengan islam yang 

berkmebang di Indonesia. Interaksi kebudayaan di antara berbagai kelompok di 

Indonesia telah menjadikan Islam sebagai agama yang terbuka terhadap perbedaan 

dan keragaman, bahkan mendorong demokratisasi.52  

Ada dua hal penting yang harus diperhatikan berkenaan dengan sikap 

ideologis dan kultural pada dua cabang dalam kehidupan agama. Pertama, Gus Dur 

sendiri berpendapat bahwa perbedaan agama-agama cenderung merupakan 

perbedaan yang berada dalam tataran kemanusiaan. Dia mengatakan bahwa 

sesungguhnya yang menjadi hakim untuk mengatakan seseorang masuk surga dan 

neraka adalah tuhan sendiri.53 Baik agamawan, rohaniawan, kiai, muballigh, atau wali 

sekalipun tidak bisa melakukan judgment atau penghakiman kepada orang selama di 

dunia. Karena Gus Dur sadar bahwa ada banyak hal tersembunyi dalam kehidupan 

seseorang selama hidup di dunia ini, dan itu hanya Tuhan yang tahu. Oleh sebab itu, 

maka tuhanlah yang akan menentukan apakah seseorang itu benar atau salah di hari 

akhir nanti. Kedua, Gus Dur juga melangkah pada segi-segi yang lebih praktis. Bagi 

Gus Dur, praksis agama menjadi sesuatu yang esensial di dalah hubungan antar 

agama yang didasari oleh toleransi dan langkah yang sangat konkrit. Sebagai bukti, 

Gus Dur melakukan kerjasama degan siapa saja secara terbuka, baik dalam kelompok 

Kristen, Hindu, Budha, maupun kelompok Islam yang lain. meski kemudian banyak 

berhubungan dengan kelompok-kelompok sekuler yang tidak terlalu banyak 

                                                     
51

 QS. al Anbiya‟: 107) 
52 Misrawi, Pluralisme, 91 
53 Tim INCReS, Beyond The Symbol: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur (Bandung: PT. Remaja 
Rosdakarya, 2000), 108  



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 119 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

mempersoalkan doktrin-doktrin atau dogma-dogma agama adalah perkembangan 

lain.54 

 Ada satu agenda penting yang terus dilakukan Gus Dur hingga akhir hayat 

yakni penghormatannya terhadap agama lain dengan tujuan mengukuhkan dan 

meneguhkan NKRI. Pemikiran ini dapat dilacak tatkala Gus Dur menjabat sebagai 

ketua umum Pengurus Besar Nahdlatul Ulama‟ (PBNU). Ia tidak hanya melakukan 

reformasi di tubuh PBNU, tetapi juga bersama KH. Ahmad Siddiq melakukan proses 

transformasi pemahaman bahwa Pancasila adalah titik kompromi yang sudah tepat 

dan final dalam membangun tata kehidupan yang majjemuk dan beragam di 

Indonesia. Dalam konteks ini, NU menjadi organisasi sosial keagamaan pertama yang 

menerima ideologi Pancasila sebagai asas tunggalnya. Perjuangan Gus Dur bagi 

NKRI menjadi prinsip dasarnya, sehingga ia selalu menaruh perhatian besar terhadap 

Bhineka Tunggal Ika sebagai bentuk multikulturalisme. Perjuangan bagi tegaknya 

NKRI menjadi kunci utama setiap pemikiran dan gerakannya.55 

Menurut Gus Dur, salah satu bentuk Islam yang universal tercermin dalam 

konsep kepedulian Islam yang sangat besar kepada unsur kemanusiaan. Prinsip-

prinsip seperti persamaan derajat dimuka umum, perlindungan warga masyarakat dari 

kedlaliman dan kesewenang-wenangan, penjagaan hak-hak mereka yang lemah dan 

menderita kekurangan serta pembatasan atas wewenang para pemegang kekuasaan.56 

Salah satu ajaran yang dengn sempurna menampilkan universalisme Islam adalah lima 

buah jaminan dasar yang diberikan agama samawi terahir ini kepada masyarakat, baik 

secara perorangan maupun sebagai kelompok. Kelima jaminan dasar ini terseba r di 

dalam literatur hukum agama (al kutub al fiqhiyyah)lama, yaitu jaminan dasar akan; 

keselamatan fisik, keselamatn keyakinan agama, keselamatan keluarga, keselamatan 

harta benda, dan keselematan profesi. 

 

 

                                                     
54 INCReS, Beyond The Symbol, 109. 
55 Muhammad Rifa‟i, Gus Dur, KH. Abdurrahman Wahid Biografi Singkat 1940-2009 (Jakarta: Ar-Ruzz Media, 2010)   
56 Wahid, Islam Kosmopolitan, 4-5. 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

120 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Desain Sistemik Pendidikan Islam Multikultural Gus Dur; Analisa Teori 

Sistem   

Sebelum penulis melakukan analisa berbasis sistem, sesuai dengan kerangka 

teori yang penulis ajukan untuk membingkai ulang topik pada riset ini. Tentu ada 

baiknya penulis mengakui terlebih dahulu beberapa hal penting yang harus digaris 

bawahi dalam riset ini; pertama, keberadaan pendidikan (Islam) multikultural hanyalah 

sebuah diskursus ideal yang dilahirkan daripada kajian akademik. Namun, pada 

proses implementasinya, konsep ini tidak terlihat sebagai basis utama sistem 

pendidikan nasional. Argumentasinya, mungkin, bagi sebagian kalangan, pendidikan 

multikultural pada definisi idealnya, masih bertentangan dengan kondisi budaya 

Indonesia. Artinya, amalgamasi (perkawinan) kebudayaan yang diusulkan pendidikan 

multikultural tidak bisa menyentuh basis keyakinan teologis umat Islam sebagai 

agama mayoritas. Jadi, sebagai sebuah diskursus, pendidikan multikultural bisa 

dikatakan ideal untuk Indonesia. Tapi, dalam tarap implementasi masih banyak hal 

yang harus dipertimbangkan, misalnya; mampukah lembaga pendidikan 

menghadirkan truth-exchange pada bingkai perbedaan pandangan di internal atau 

eksternal umat beragama.  

Kedua, Gus Dur – dalam konteks penelitian – sebenarnya tidak penulis 

posisikan sebagai penggagas konsep Pendidikan Islam Multikultural. Pasalnya, penulis 

tidak bisa menghadirkan karya spesifik Gus Dur yang terelasi langsung dengan 

pendidikan multikultural. Walaupun, dalam konteks kajian akademik, penulis 

diwajibkan „bisa dan memungkinkan‟ untuk membangun postulasi tersendiri agar 

menceritakan bagaimana Gus Dur bisa dijadikan inspirasi ideal dalam konteks 

pendidikan Islam Multikultural, laiknya beberapa penelitian terdahulu, yang sudah 

penulis sebutkan sebelumnya. Ketiga, pada posisi perumusan postulasi ini, penulis 

mengambil posisi sebagai pembaca sikap ideologis dan cultural Gus Dur yang dia 

tampakkan pada karya akademik, opini, dan pemberitaan yang ditulis oleh wartawan, 

dalam merespon peroblematika multikulturalisme yang ada di Indonesia. Keempat, dari 

dua sikap dan penegasan rasional Gus Dur tersebutlah, penulis berkeyakinan, bahwa 

potret pendidikan (Islam) multikultural ideal bisa dilihat dari sosok Gus Dur. Kelima, 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 121 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

untuk mendisiminasikan sikap tersebut, maka penulis „meminta bantuan‟ teori sistem 

untuk mengkonstruk postulat tersebut.  

Sebagaimana diketahui, teori sistem acapkali dimaknai sebagai sebuah 

rangkaian yang saling terikat untuk sampai pada tujuan akhirnya. Atau dalam bahasa 

lain disebutkan bahwa sistem adalah sehimpunan unsur yang melakukan sesuatu 

kegiatan, atau menyusun skema atau tata cara melakukan sesuatu kegiatan 

pemrosesan untuk mencapai sesuatu atau beberapa tujuan, dan hal ini dilakukan 

dengan cara mengolah data dan/atau energi dan/atau barang (benda) di dalam jangka 

waktu tertentu guna menghasilkan informasi dan/atau energi dan/atau barang 

(benda). Pada intinya, sistem adalah sebuah piranti yang memiliki tugas spesifik, yang 

terkumpul dalam suatu space, untuk mencapai tujuan yang sudah direncanakan. 

Adapun sistem dalam konteks pendidikan selalu diartikan sebagai perangkat input, 

proses, dan output, atau yang lebih detail adalah terbentuknya tujuan, masukan, 

proses, keluaran, mikanisme, dan evaluasi terhadap alur pendidikan yang sudah 

ditentukan tersebut.  

Dalam diskursi pendidikan multikultural, piranti sistem yang dimaksudkan – 

secara ideal – adalah sebagaimana terbingkai dalam bagan berikut:  

Bagan 2.1  

Bagan Sistem Pendidikan Multikultural Indonesia   

 

Output 

Proses  

Input  Nilai-Nilai Kebudayaan 
yang terkandung di 
Indonesia  

Internalisasi Nilai-nilai 
melalui pembelajaran 

Penghargaan terhadap 
Nilai Kebudayaan yang 
ada di Indonesia  

Terciptanya Rasa 
Kepemilikan terhadap 
Ideologi Bangsa dan 
Bhinneka Tunggal IKa  

Pengarahan dan 
Tauladan yang 
dipraktekkan oleh Guru 
berparadigma 
Multikultural  

Terbentuknya SIkap 
Multikultur bagi para 
generasi Muda 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

122 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 Sebagaimana bagan di atas, HAR Tilaar, meski sedikit menyederhanakan 

proses, dia mengusulkan bahwa representasi pendidikan multikultural di Indonesia 

melalui proses pembelajaran PKn (civic education). Padahal, kontestasi yang ada di 

Indonesia, tidak selalu ter-challenge dari aspek kebudayaan social-kemasyarakatan. 

Hal yang lebih kompleks dari itu adalah problematika terbenturnya sikap 

keberagamaan dan keberagaman yang ada di Indonesia. Oleh karenanya, sebagaimana 

diskompisisi sebelumnya, penulis beranggapan bahwa kerangka berfikir sistem 

pendidikan multikultural yang ideal  adalah seperti yang dilakukan oleh Gus Dur. 

Bagan berikut ini bisa menunjukkan bagaimana sikap Gus Dur, konstruksi ideal 

pendidikan multikultural yang semestinya dilaksanakan di Indonesia, khususnya 

berhubungan dengan benturan agama, negara, dan kebudayaan yang ada di 

Indonesia;  

 
 

Bagan 3.1 
Kerangka Sistemik Pendidikan Islam Multikultural Gus Dur 

 

 
 
 
 
 
 

 

 

Bagan di atas, secara bagan tersebut bisa dimaknai sebagaimana berikut; 

pertama, Gus Dur menganggap bahwa keberadaan multikulturalisme di Indonsia 

sebagai identitas, sudah berjalan lama dan dipegang teguh oleh masyarakat Indonesia, 

tanpa mampu memaknainya secara baik. Kedua, keberadaan tersebut kemudian sedikit 

Learning and Educational Process; Multicutural Teacer and Subject 
Matter  

Inputing System of Individual, Social, dan Multicultural Based 

G
o
a
l  

Religio-Multiculturalism Citizenship Consensusness  



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 123 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

terusik ketika keberadaan Islam di Indonesia. Islam – termasuk semua agama yang 

lain – selalu membawa nilai-nilai baru di dalam kehidupan masyarakat. Maka dari itu, 

Gus Dur (termasuk yang ditunjukkan para walisongo, kyai, dan cendikiawan muslim 

lainnya) lebih memilih untuk menakulturasi nilai-nilai keislaman, menjadi bagian dari 

kehidupan subtantif masyarakat. Islam tidak dihadirkan sebagai counter-culture yang 

bisa merusak fondasi keragaman di Indonesia. Ketiga, pilihan rasional dan 

amalgamative yang harus dipegang teguh oleh masyarakat melalui ideology Pancasila. 

Pancasila, dalam segala kekurangan interpretasi yang disangkakan, tentu harus 

direideologisasi, karena tantangan sosialnya berubah. Namun, merubahnya bukanlah 

pilihan yang tepat. Gus Dur berada dalam posisi ini untuk terus mengkampanyekan 

Islam dan Nasionalisme tidak bertentang dan terangkum dalam ideology Pancasila 

yang mengikat multikulturalisme.  

Keempat, pembentukan sub-culture di dalam cakupan yang lebih mikro. Kelima, 

menghadirkan tauladan yang konsisten untuk bersikap ideologis dan multikultural di 

kalangan masyarakat. Semua proses yang ada di table sismtem hirarkis pertama, 

dimaksudkan oleh peneliti untuk membentuk input dari luar proses pendidikan. 

Sebab, sebagaimana diketahui, kontestasi ideologis; apakah itu dulu dan sekarang, 

berasal dan bermuara dari dimensi luar lembaga pendidikan. Misalnya, kontestasi 

ideology baru hari akibat dari perdebatan politik. Sebagaimana diketahui, kondisi 

politik hari ini sudah menampilkan ulang konflik lama; antara kelompok nasionalis 

dan islamis. Hal ini akan menggangu konstruksi proses yang akan dijalankan di 

lembaga pendidikan di Indonesia, apalagi dilembaga pendidikan Islam.  

Setelah terbentuk konstruksi input (yang tertampil dalam kondisi masyarakat 

luas, laiknya Gus Dur menampakkan dan menampilkan dirinya sebagai ikon 

pluralisme) barulah lembaga pendidikan memiliki tanggung jawab untuk melakukan 

penguatan, peneladanan lebih lanjut, hingga rasionalisasi terhadap sikap-sikap yang 

tertampil di luar sekolah (social-system appreances as core-tasking mother or booting system). 

Jadi, lembaga pendidikan hanya sebatas piranti sistem pembentuk; apakah itu dari 

guru, atau pembelajaran PKn berbasis Islam, atau PAI berbasis wawasan 

nasionalisme, sebagaimana banyak digagas akhir-akhir ini. Betapapun, dalam 

anggapan penulis, lembaga pendidikan tidak akan pernah tertampil multikultural, 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

124 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

khususnya agama, apabila pembedaan-pembedaan terus terjadi di dalam masyarakat. 

Sekaligus, hal ini akan memberatkan tugas lembaga pendidikan untuk menawarkan 

kerangka ideal pendidikan multikutural. Kalau semua orang mau belajar dair Gus 

Dur, dan bagaimana dia dididik di lingkungannya, maka semua orang bisa melihat 

bagaimana Gus Dur sering melihat ayahandanya berkenalan dengan orang beda 

agama, suku, budaya, dan bahasa. Gus Dur juga, kala sudah dewasa, berkumpul dan 

bersosialisas dengan masyarakat yang sangat beragam. Maka, jika tampilan pribadi 

Gus Dur yang peduli terhadap orang lain, itu adalah bagian dari konstruk yang ada di 

lingkungannya.  

 

Penutup  

Terakhir, pastinya, pendidikan Islam multikultural ala Gus Dur adalah 

mencipta masyarakat yang sadar akan multi-etnis di Indonesia. Multi Agama di 

Indonesia. Multi Budaya di Indonesia. Dengan memproyeksikan tidak sekedar pada 

basis penerimaan saja. Melainkan kesadaran penuh bahwa Indonesia sudah dicipta 

beragam. Dikonsiliasikan dan diasimilasikan dengan keislaman yang khas. 

Dikombinasikan dengan kebudayaan-kebudayaan yang ada di dalam Indonesia. 

Hingga menjadikan Pancasila dan Bhinneka Tunggal sebagai pengikat ideal 

masyarakat Indonesia. Bukan lagi agama, melainkan ideology dan kebudayaan yang 

diciptakan sendiri. Dari semua ulasan ini, maka menurut penulis, rancang utama 

pendidikan Islam Multikultural dari perspektif Gus Dur dapat dilihat dari tiga aspek 

penting, sebagaimana yang sudah disebutkan sebelumnya, dan bisa tertransmisikan 

melalui sudut pandang sistem yang didukung penuh oleh kondisi social. Maka dari 

itu, keberadaan pendidikan multikultural akan sangat ideal apabila terangkum dalam 

outer-culture yang dapat dijadikan basis penguat, ideology kebangsaan yang tidak 

diperdebatkan kembali, dan nilai-nilai subtantif yang bisa diambil dari sejarah, ajaran, 

dan diksi asimilatif kebudayaan antara Islam dan nilai-nilai kearifan lokal. Kondisi ini 

tentu akan berbeda dengan negara Eropa dan Amerika yang multukulturalisme 

cenderung dibentuk, dibandingkan pemberian. Sejarah Amerika membuktikan bahwa 

mereka selalu menyebut “I am American” untuk menghilangkan konflik sejarah etnis 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 125 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

hitam (penduduk asli amerika) dan putih (penduduk pendatang). Amerika sejatinya, 

tidak memiliki kompleksitas problem keagamaan. Nilai-nilai keagamaan sudah dikikis 

habis, setelah sekularisme menjadi ideology mereka. Maka dari itu, orang Indonesia 

harus setuju dengan sebutan “Saya Indonesia, Saya Pancasila”. Saya Indonesia adalah 

identitas pemberian yan multikultural sejak lahir. Dan Pancasila adalah perkawinan 

antara nilai-nilai lama yang bergabung dengan kebudayaan asli Indonesia. 

 

 

Referensi 

Abdurrahman Wahid, “Gus Dur dan Gagasan Pancasila sebagai Ideologi Negara”, 
nuonline.or.id pada tanggal 23 Maret 2017    

Abdurrahman Wahid, “Gus Dur tegaskan Pancasila Sudah Final”, 
Surabaya.tribunnews.com pada tanggal 23 maret 2017 

Abdurrahman Wahid, “Gus Dur, Rhoma, dan goyang ngebor”, merdeka.com pada 
tanggal 23 maret 2017 

Abdurrahman Wahid, Universialisme Islam dan Kosmopolitanisme Peradaban Islam, Jakarta: 
The Wahid Institute, 2007. 

Azyumardi Azra, “Identitas dan Krisis Budaya, Membangun Multikulturalisme 
Indonesia”, dalam 
http:/budpar.go.id/agenda/precongress/makalah/abstrak/58%20azra.htm, 
diakses 15 Juni 2017.   

Azyumardi Azra, “Pendidikan Agama: Membangun Multikulturalisme Indonesia” Kata 
Pengantar dalam Zakiyuddin Baidhawy, Pendidikan Agama Berwawasan 
Multikultural, Surabaya: Impulse, 2004. 

Baker, G.C., Planning and Organizing for Multicultural Instruction. (2), California: Addison-
Elsey Publishing Company, 1994.  

Banks, James A., Multiethnic education: Theory and practice, Oxford University Press: 
London, 1994.  

Barton, Greg., “Memahami Abdurrahman Wahid”, dalam kata pengantar Prisma 
Pemikiran Gus Dur, Yogyakarta: LKiS, 2010. 

Catatan Akhir Tahun 2008 Gus Dur, Pluralisme di Indonesia Mengalami Krisis, 
http://wahidinstitute. diakses pada 14 Mei 2017  

Dhakiri, M. Hanif., 41 Warisan Kebesaran Gus Dur, Yogyakarta: LKiS, 2010.  

Efendi, Bactiar., “Mengembangkan Konsep Depriative Agama,” dalam Jurnal Ulumul 
al Qur’an, Nomer 3 (1997), 44 

Imanulhaq, Maman., Faqih, Fatwa dan Canda Gus Dur, Jakarta: Kompas, 2000.  

http://wahidinstitute/


Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

126 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
       p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

INCReS, Tim., Beyond The Symbols; Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur, 
Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2000.  

Iskandar, A. Muhaimin., Melanjutkan Pemikiran dan Perjuangan Gus Dur, Yogyakarta: 
LKiS, 2010.  

Isnaini, Muhammad., Konsep Pendidikan Multikultural Dalam Merespon Tantangan 
Globalisasi, Bandung: Alpabeta, 2010.  

M. Dawam Raharjo dalam Abdurrahman Wahid, Islam Indonesia Menatap Masa Depan, 
Jakarta: P3M, 1989. 

Mahfud, Choirul., Pendidikan Multikultural, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006.  

Masdar, Umaruddin., Membaca Pikiran Gus Dur dan Amin Rais Tentang Demokrasi, 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999.  

Misbahul Munir, Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid Tentang Islam Berwawasan 
Multikultural Dan Implikasinya Terhadap Pendidikan Islam, Tesis, Surabaya: PAI 
Pasca Sarjana, UIN Sunan Ampel, 2014. 

Misrawi, Zuhairi, “Pluralisme Pasca Gus Dur” dalam Sejuta Gelar Untuk Gus Dur, 
Jakarta: Pensil, 2010. 

Musthofa, Pendidikan Multikultural dalam perspektif Gus Dur, Tesis, UIN Malang, 2015.   

Nata, Abudin., Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Logos, 1997. 

Rifa‟I, Muhammad., Gus Dur, KH. Abdurrahman Wahid Biografi Singkat 1940-2009, 
Jakarta: Ar-Ruzz Media, 2010.  

Thoha, Zainal Arifin, Kenyelenehan Gus Dur: Gugatan Kaum Muda NU dan Tantangan 
Kebudayaan, Yogyakarta: Gama Media, 2001. 

Tilaar, H.A.R, Kekuasaan dan Pendidikan Manajemen Pendidikan Nasional dalam Pusaran 
Kekuasaan, Bandung: Alpabeta, 2003. 

Tilaar, H.A.R., Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani Indonesia, Jakarta: Rineka 
Cipta, 2004. 

Wahid, Abdurahman, Islam Indonesia Menatap Masa Depan, Jakarta: P3M, 1989. 

Wahid, Abdurahman., Pergulatan Negara, Agama dan Kebudayaan, Depok: Desantara, 
2001. 

Wahid, Abdurrahman, dkk., Dialog: Kritik dan Identitas Agama, Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 1993.  

Wahid, Abdurrahman, Tuhan Tidak Perlu Dibela, Yogyakarta: LkiS, 1999. 

Wahid, Abdurrahman., Islamku, Islam Kita, Islam Anda, Jakarta: The Wahid Institute, 
2010. 

Wahid, Abdurrahman., Prisma Pemikiran Gus Dur, Yogyakarta: LKiS, 2010. 



Siti Qomala Khayati 
Ideologi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)  

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 127 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Wahid, Abdurrahman., Sistem Budaya Daerah Kita dan Modernisasi, dalam Abdurrahman 
Wahid, Islamku, Islam Anda Islam Kita, Cet. II, Jakarta: The Wahid Institute, 
2006.  

Zakiyuddin Baidhawy, The Problem of Multikulturalisme: Radicalism Mainstreaming Trought 
Religious Preaching in Surakarta. Journal of Indonesia Islam, Vol. 04, No. 02, 2010.  


