ISLAMIC-SCHOOL, MICRO-POLITICS AND TYPE OF KYAI’S POLICY,
BEHAVIORIAL REASERCH AND SHIFTING PARADIGM
OF KYAI PESANTREN

Mulyadi
Sekolah Tinggi Agama Islam Al Azhar Menganti Gresik, Indonesia
E-mail: mulyadiaz341@gmail.com

Abstrak: Artikel ini hadir untuk mereaktualisasi dan mereduksi paradigma
baru kepemimpinan pesantren; yang sejatinya sudah banyak diteliti oleh para
akademisi. Sebuah model kepemimpinan yang dipengaruhi oleh dua aspek
penting; pertama, pengetahuan dan pengalaman manajerial kiai dalam
mengelola lembaga pendidikan yang didirikannya. Kedua, diskursus model
ideal pengembangan dan pengelolaan pendidikan pesantren, di era yang serba
modern ini. Tulisan ini akan didekati menggunakan dua pendekatan teorik.
Pertama, teori perilaku organisasi dan model-model kepemimpinan. Kedua,
melalui teori antropologi kepemimpinan. Pendekatan teoritik kedua ini
digunakan untuk mencari format ideal bagaimana semestinya kiai mengelola
lembaga pendidikannya. Dari dua kerangka teoritik di atas, maka dihasilkan
kesimpulan bahwa; kiai pada satu sisi — melalui pengalaman dan pemahaman
manajeria terhadap perubahan sosial — bisa membangun sendiri lembaga
pendidikannya, tanpa harus melihat perubahan di luar pesantren. Di pihak
yang lain, sistem pengembangan budaya kolaborasi, baik internal maupun
eksternal, harus juga dibangun untuk membentuk pesantren yang bertahan
dari gempuran modernis. Dengan syarat, kolaborasi ini dibingkai melalui
kepemimpinan yang berintegritas, konsisten, dan profetik.

Keyword: Leadership, Kyaz, and School Politic

Pendahuluan

Salah satu keunikan pendidikan di Indonesia ialah, kebertahanan pendidikan
sistem budaya ajar pesantren, dikala lembaga-lembaga pendidikan Islam lainnya,
seperti Masjid, Zawiyah, Maktab, dll, berubah mengikuti arus zaman. Perubahan
itupula, yang menghadirkan pendidikan Islam, kehilangan identitas aslinya. Berbeda
dengan pesantren, kebertahanan pesantren ada pada dua ruang sekaligus; bertahan

dan tidak merubah identitas aslinya. Transformasi pesantren, dieterangkan oleh

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 11, Nomor 1, Februari 2018; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 73-95



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

Hanun Asrohah, menjadi empat model; selektif, instrumental, minimal, dan penuh.1
Selektif bermakna, mengadopsi sistem pendidikan modern, tanpa merubah muatan
pembelajaran kepesantren. Instrumental berarti, watak asli pesantren tidak dirubah,
hanya mengembangkan model madrasah untuk pengembangan bahasa. Minimal,
pesantren  yang  dimodifikasi  sebagai sistem  pengasramaan, sedangkan
sekolah/madrasah/universitas sebagai basis pembelajaran. Adapun transformasi
penuh memiliki definisi bahwa, pesantren dan sekolah modern digabung menjadi
satu kesatuan sistemik.

Tak sekedar mempertahankan model pembelajaran yang khas, dari sisi
manajerial, perubahan pesantren juga beragam. Mudjamil Qomar mengidentifikasi
bahwa kebertahanan pesantren juga didukung oleh kemampuan pesantren, memilih
sistem manajerial. Misalnya, peadaptasian budaya dan model-model pengembangan
organisasi. Dari sisi budaya organisasi, awalnya, model manajemen pesantren sangat
terpusat pada sosok kiai, dan ada keengganan untuk melibatkan banyak orang dalam
pengelolaan pesantren. Hari ini, peran serta dan kepemimpinan kiai tidak lagi
sedominan sebelumnya. Dari sisi pengembangan, pengelolaan pesantren lebih
administratif dibandingkan sebelumnya. Produk-produk tekhnologi, seperti website,
komputer, dan komponen lainnya, bukan lagi hal yang asing di lingkungan pesantren.
Pada bagian ini, pengembangan pengetahuan dan ski/ pengaplikasian teknologi
menjadi sebuah keharusan.”

Penulis bersepakat dengan ungkapan Azyumardi Azra yang mengatakan
bahwa, sistem kebertahanan pesantren dilalui dengan cara ‘menolak sambil
mengikuti’. atau sebuah magolah yang sangat terkenal di dalam pesantren “menjaga
tradisi lama yang baik, dan mengambil budaya baru yang lebih baik”. Berdasarkan
pada paradigma inilah, pergeseran yang terjadi di pesantren bisa dianalisa dan
diperkirakan model-model antisipatorisnya. Para akademisi, sebut saja AA
Karimullah, Muhammad Shodiq, dan beberapa peneliti lainnya, menganggap bahwa
arus kekuatan utama di dalam pesantren ada pada sosok kiai. Dengan perbedaan

kekuasaan dan otoritas yang dimiliki. Menurut Shodiq, Kiai Nasab agak sedikit

! Hanun Asrohah, Transformasi Pesantren (Jakarta: Rineka, 2003), 84

2 Mujamil Qomar, Menggagas Pendidikan Isiam (Bandung: Rosdakarya, 2014), 27-28

74 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

memiliki keterbatasan kekuasaan dibandingkan Kiai Nasib. Kiai Nasab masih terikat
dengan fondasi visi, misi, dan budaya yang sudah dikembangkan oleh para
pendahulunya.’

Tulisan ini, tidak ingin sekedar mendeskripsikan kecenderungan kajian-kajian
akademik, melainkan juga mengalisa bagaimana kiai melakukan proses dialektis dalam
menanggapi perubahan sosial di masyarakat. Bagaimana kebijakan-kebijakan itu
dirumuskan?. Apakah fondasi pemikiran yang dilalui untuk menentukan keputusan
tersebut. Dalam konteks ini, tulisan ini akan didekati melalui paradigma baru kajian
sosial-pendidikan dan manajemen pendidikan. Dari sisi sosiologis, Apple mengatakan
bahwa ada seni politik yang bermain dalam kekuasaan sekolah. Apalagi dalam aspek
Parochial School” Dari sisi manajerial, ada keyakinan baru bahwa, subtansi terkuat di

seni manajerial adalah perilaku manusia atau kepemimpinan itu sendiri.”

Pondok Pesantren; Managerialism vis a vis Leadership

Sedikit apologetik memang, menganggap pesantren memiliki seni manajemen
yang khas dan berkesesuaian dengan ilmu manajemen. Pasalnya, secara historis,
cksistensi pesantren sangat bergantung pada kepemimpinan personal kyai dan
kepercayaan masyarakat sekitar. Tapi, juga harus diakui bahwa, perjalanan panjang
pesantren dan kepercayaan masyarakat, harus dikelola dengan baik; sekilas seperti
hubungan dualitas produsen dan konsumen dalam terminologi manajemen
koorporate.(’ Maka dari itu, ide untuk membingkai nomenklatur manajemen pondok
pesantren baru hadir setelah diskursus manajemen pendidikan juga menjadi bagian
dari projek pemerintah dalam sistem pendidikan nasional. Sebagaimana catatan HAR
Tilaar postur kajian manajeralisme pendidikan baru dimulai pada awal 1999an, pasca

reformasi dan demokratisasi pendidikan dilakukan secara menyeluruh.” Sejak itu pula,

3 A. M. Karim Amrullah “Perubahan Model Penyelenggaraan Pendidikan Pesantren” (Disertasi—Universitas
Malang, 2011), dan Muhammad Shodiq, “Kepemimpinan Kiai Nasib dalam Meningkatkan Mutu Pesantren, Studi
pada Pesantren Al-Hikam Malang, Pesantren Luhur Al-Husna Surabaya, dan Pesantren Mahasiswa An-Nur
Surabya” (Disertasi--Universitas Negeri Malang, 2011)
4 Stephen Ball The Routledge Falmer Reader of Sociology of Education (New York: Routledge Falmer, 2004) 3
5> Kenneth A. Leithwood, What We Know About Succesfull School 1eadership (UK: National College for School
Leadership, 2003), 2
¢ Qomar, Menggagas, 30
7 HAR Tilaat, Pendidikan dan Keknasaan (Jakarta: Rinneka Cipta, 2003), 84

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 75

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

produk kajian manajemen pendidikan seperti Manajemen Berbasis Sekolah (Schoo/
Based Manajemen/MBS), Total Quality Manajemen (TQM), dan standarisasi profesi
tenaga pendidikan, mulai masuk menjadi bagian kajian pendidikan secara holistik.

Kendati demikian faktanya, ada banyak postulat yang menunjukkan bahwa
pesantren sudah melaksanakan tahapan-tahapan manajerial, meski mereka tidak
memahaminya secara ilmiah. Postulat pertama, kemandirian pesantren dan tidak
bergantung kepada suntikan dana dari pemerintah. Hal inilah yang sejatinya
diharapkan pemerintah melancarkan program dan proyeksi Manajemen Berbasis
Sekolah (MBS). Sebuah sekolah yang mampu mengelola seluruh proses pendidikan
sendiri; mulai dari tata kelola administratif, keuangan, pembelajaran, hingga proses
monitoring dan evaluasi.” Pola dan tradisi ini, diakui atau tidak, sudah sangat melekat
dalam konteks kepesantrenan. Semua alur pendidikan, pengelolaan keuangan, dan
lain semacamnya, sudah dikelola sedemikian rupa; walaupun melalui cara-cara yang
tradisional.

Tak ubahnya pada produk kajian Manajemen Pendidikan kedua, dimana
kualitas/mutu menjadi pengarusutamaan dalam pengelolaan jasa pendidikan.
Standarisasi mutu — dilakukan pemerintah melalui berbagai instumentasi, misalnya;
standar operasi/proses manajeral melalui akreditasi dan sertifikasi. Buchari Alma
mengatakan standard mutu pendidikan terletak pada tiga aspek penting; pertama,
pembelajar, budaya akademik, dan daya tarik lain atau trade mark yang dibangun di
lembaga pendidikan.” Mutu pembelajar, secara kebijakan didiskoveri oleh adanya
undang-undang profesionalitas guru. Profesionalitas bermakna kemampuan guru
dalam mengajarkan dan menyampaikan bahan ajar yang sudah direncanakan. Adapun
budaya akademik bermakna, proses pembelajaran yang efektif, sarana ajar yang
lengkap, serta relevansi yang diajarkan sesuai dengan kebutuhan zaman. Sedangkan,
trade mark bisa diartikan sebagai citera pembeda yang diciptakan lembaga pendidikan

itu sendiri, semisal; sekolah yang unggul dibidang pembangunan karakter, disiplin

8 Caldwell B & S Spinks. Leading the Self-Managing School. (London: The Falmer Press. 1992),7
9 Tony Bush, Educational Leadership And Management: Theory, Policy, and Practice dalam South African Jonrnal of
Education, Vol. 27 Copytight © 2007 EASA 02-400
76 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

keilmuan, ataupun yang lainnya." Lebih spesifik Muhaimin menyebut mutu ialah nilai
lebih yang dimiliki lembaga pendidikan tertentu, yang di-manage dengan
mempertimbangkan perbaikan input, proses, dan output.ll

Dari gambaran teoritik di atas, tentu, pesantren tidak banyak melakukan
proses tersebut berdasarkan pada instrumentasi teoritik. Namun secara antropologis,
dapat terlihat bahwa pesantren merubah, mentransformasi, bahkan mempertahankan
budaya otentik yang dimilikinya, sehingga menjadi kualitas-epic yang tidak dapat
tergantikan di mata masyarakat. Hingga beberapa tahun terakhir, survey PPIM
Jakarta menunjukkan adanya proses santrinisasi yang masif di kalangan masyarakat
urban.” Hal ini dapat menunjukkan bahwa, model dan karakter pengelolaan
pendidikan pesantren memiliki keunikan dan kelebihan tersendiri, hingga dianggap
oleh para pemikir pendidikan sebagai format ideal untuk menyelesaikan persoalan-
persoalan yang dihadapi oleh lembaga pendidikan umum. Berasaskan pemikiran
itupula, menyebut pesantren memiliki pola kuasa yang kuat untuk menentukan proses
pendidikannya sendiri, sebagai bagian dari cara aktif menjaga mutu, mengembangkan
kualitas pengajaran, dan mengadopsi hal-hal yang lebih baik, adalah sebuah
keniscayaan keberadaan cara pandang manajerial yang ada di pondok pesantren.

Postulasi kedua bahwa pesantren memiliki kerangka berfikir manajerial ialah
adanya kecenderungan ilmiah yang menyebut kalau doktin manajerialisme dan
proseduralisme, sudah berganti menjadi kajian kepemimpinan pendidikan. Kajian ini
tidak terlepas dari banyaknya riset mengemukakan, kalau proses dan alur organisasi
sangat bergantung pada cara dan model seseorang memimpin. Kenneth Leithwood
dkk, Dembowski, dan Warren Bennis menyatakan bahwa paradigma manajerialisme
sangat bergantung pada tampilan personal (personal apprearance) dan perlakuan untuk
membentuk struktur lini serta budaya organisasi (assestment to build staffing line and
cultural organazatioan) sebagai fondasi/sistem organisasi yang dipimpinnya. Oleh
karenanya, kekuatan sistem prosedural, impersonal agreement, dan aturan mikanis

mengikat, sangat bergantung pada kedisiplinan dan kekuasaan yang dimiliki oleh

10 Bush, Educational 1 eadership, 12
11 Muhaimin, Manajemen Penjaminan Mutu di Universitas Islam Negeri Malang, Malang: UIN Malang, 2005) 11-12
12 Kenneth A. Leithwood, What We Know About Succesfull School 1eadership (UK: National College for School
Leadership, 2003), 2
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 77

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

seorang pemimpin.” Di pihak yang lain, masih ada paradigma makro yang
menganggap bahwa birokratisasi dan sistematisasi perilaku akan lebih dominan dalam
konteks penyeragaman perilaku di lembaga pendidikan. Hoy, Hanson, dan para
peneliti lainnya beranggapan perilaku akan seragam apabila dijalankan melalui dua
model; persuasif/ coersif approaches dan centrelaisasi/desentralisasi power assestment.*

Jadi, kepemimpinan di ruang lingkup pesantren sudah lebih awal dikaji,
dibandingkan proses manajerialisme pesantren. Kyai, secara definitif, adalah
pemimpin pesantren dan lembaga yang dibangun dibawah naungan pesantren. Hanya
saja, lagi-lagi, pola dan model kepemimpinan pesantren dianggap sebagai bagian dari
proses zaken from granted, tidak banyak teori-teori yang bisa dideskripsikan oleh para
kyai terkait model kepemimpinan dan perilaku mereka secara ilmiah. Bahkan, karena
luasnya cakupan kepemimpina kyai di Indonesia, para peneliti mendeskripsikan
cenderung keluar dari space sebagai pemimpin pondok pesantren. Para kyai juga
diilustrasikan sebagai pemimpin adat, pemimpin politik, hingga model-model
kepemimpinan lainnya.

Dari anggapan-anggapan teoritik dan faktual di atas, maka dapat disimpulkan
bahwa ada dua perbedaan unik antara diskursi dan realitas manjaerialisme pesantren,

sebagaimana gambar berikut:

Gambar 1.1

13 Warren Bennis, On Become a Ieader (Pheladelpia: Perceus Books Group, 2009), 1

4 Wyne K. Hoy & Scott R. Sweetland “Designing Better School; The Meaning and Measure of Enabling School
Structure” dalam Jurnal Educational Administration Quarterly Edisi No. 3, Vol. 37,296 2

78 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai’s Policy

Bagan Postulasi Proses dan Bingkai Manajemen Pesantren

Normal Theory

Pesantren; Kepemiminan dan Partisipasi Aktif Masyarakat dalam membentuk Manajemen Sekolah; Penguatan Sistem manajerial dan Trained Leadership
karakteristik pesantren and Administrative Proces (MBM/TQM)

Shifting of Theory

New Prefrences of leadership model and developing a administration role or

skill Leaders and Principalship as core of building an effective school.

Macthing Points

|¢

Convergent leadership style and managerialisme process in School/Pesantren.

Berdasarkan bagan di atas, dapat disimpulkan bahwa manajemen pesantren —
secara sumber epistemnya — bersumber dari perilaku dan keyakinan kepemimpinan
kyai dalam mengelola lembaga pendidikan tersebut. Tak perlu banyak aturan
mengikat dan tertulis, karena pengaruh kyai terhadap santri melebih instumen
mikanisme kerja formal seperti yang ada di korporasi atau birokrasi pemerintahan.
Demikian sebaliknya, manajemen pendidikan cenderung mengedepankan aspek legal-
formal untuk membangun pengelolaan kelembagaannya, kendatipun pasca adanya
gerakan kajian post-modernisme dan mikro-analisis, dalam kajian sosial-antropologis,
paradigma makro itu berubah menjadi kajian pilihan rasional kepemimpina atau
individual. Tapi, apakah perilaku kharismatik dan mengikat para kyai tidak
diimplementasikan menggunakan cara-cara yang lebih legal-formal?. Pada tabel
selanjutnya juga dijelaskan bagaimana ada pergeseran paradigma kyai dengan
melakukan pengembangan struktural, kompetensi administrator, dan budaya
organisasi. Hal ini dilakukan untuk merelevansikan perilaku kyai, dengan

kecenderungan masyarakat modern.

Educated Kyai Pesantren; a Potray of Behavirioal Politic and Social Dicisions
Pada bagian ini penulis akan menjelaskan beberapa pergeseran paradigmatik
kyai dalam mengelola pesantren. Salah satu faktor paling dominan ialah, terbentuknya
kesadaran kiai akan pentingnya pendekatan ilmiah dalam membangun lembaga
pendidikan. Serta, meski tidak langsung mempengaruhi, adanya aturan mengikat

pemerintah untuk model-model pengembangan lembaga pendidikan formal; dimana

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 79
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

pesantren modern melakukan proses integratif dalam konteks ini. Dalam hal
intelektualisme kyai yang berkembang, desebutkan sebagaimana riset Mastuki HS,
bahwa ada kenaikan kasta pendidikan, ekonomi, dan paradigma dari para kaum
santri,” pasca reformasi berjalan di Indonesia.

Dampaknya, kegamangan dikotomis antara pendidikan agama dan umum,
tidak lagi menjadi problem untuk didiskursikan. Para kaum santri lebih cenderungan
memakai pandangan integratif-differensial, integratif-holistik, atau bisa jadi, integratif-
selektif. Oleh sebab itulah, para pimpinan pondok pesantren, tidak mengisolasi diri,
hingga bergantung pada pengetahuan tradisional yang dimiliki. Melainkan, mereka
juga memberitahukan (pada ranah kognitif dan karakter), tentang kecenderungan
perubahan zaman. Bagi mercka, tidak ada perbedaan mencolok; antara menjadi
intelektual murni, ataupun menjadi intelektuali Islam-Tradisional. Hal yang paling
penting ialah, para santri mampu berkontribusi terhadap kehidupan sosial ke
masyarakatan secara nyata. Apakah itu di dunia pendidikan, pengembangan ekonomi
kemasyarakatan, dan bimbingan dalam penyelarasan nilai-nilai agama di masyarakat.

AA. Karimullah lebih general melakukan kategori Kyai dan lembaga
pendidikan formal yang dipimpinnya. Inovatif-Terbuka. Tipologi yang pertama ini
terdapat pada pesantren yang mengalami pengembangan. Adapaun indikatornya
antara lain; Kiai mendirikan sekolah; Kiai mengintegrasikan kurikulum; Kiai
memberdayakan SDM; dan Kiai mengedepankan kemandirian. Tipologi yang kedua
adalah Konservatif-Inovatif. Tipologi yang kedua ini terdapat juga pada pesantren
yang mengalami pengembangan. Adapun indikatornya antara lain; Kiai menolak
sekolah; (Kiai mengintegrasikan kurikulum; Kiai memberdayakan SDM; dan Kiai
mengembangkan kemandirian. Tipologi yang ketiga adalah Terbuka-Tidak inovatif.
Tipologi yang ketiga ini terdapat pada pesantren yang mengalami kemunduran.
Adapaun indikatornya adalah sebagai berikut; Kiai tidak menolak sekolah; Kiai tidak
mengintegrasikan  kurikulum; Kiai tidak memberdayakan SDM; Kiai tidak

mengedepankan kemandirian'’

15 Mastuki Hs, Kelas Menengah Santri (Jakarta: PPIM UIN Press, 2011), 87

16 Mastuki Hs. Kelas Menengah.

80 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

Pemetaan individual kiai yang bersifat antropologis di atas, membutuhkan
kajian-kajian yang lebih mendalam bagaimana para kyai melakukan perubahan dan
memilih untuk mempertahankan nilai-nilai yang sudah dipegang teguh lebih lama itu.
Maka dari itu, penulis membuat tigakategori baru proses dialektis para kiai dan
perubahan kelembagaan tersebut; pertama, kiai terdidik (educated kyai). Sebagaimana
Mastuki, kategori ini didasari pada ada banyaknya kyai-pesantren yang hari ini
mengenyam pendidikan modern, bergelar keilmuan pendidikan tinggi, hingga mereka
juga berdialog terbuka dengan karya-karya para akademisi, untuk membangun dan
mengembangkan lembaga pendidikan pesantren. Lebih-lebih dikala para pimpinan
pesantren sudah memilih untuk mendirikan lembaga pendidikan tinggi Islam dibawah
naungan yayasan yang dipimpinnya. Kalau melihat peta Struktural di RMI Jawa
Timur misalnya, hampir semua kiai yang menjabat. Profil mereka ada yang doktor
atau sedang proses menyelesaikan pendidikan doktoralnya.

Kedna, kyai dan polittk pendidikan Nasional. Awalnya, penulis ingin
meminjam terminologi Hiroko Horikoshi, Imam Suprayogo, dan Ali Hasan
Siswanto, yang secara spesifik membahas tentang terma Kyai Politik. Namun,
definisi kyai politik yang mereka kembangkan cenderung pada peran politik-praktis;
atau keterlibatan para kyai untuk memberikan sumbangsih politik dalam proses
perebutan kekuasaan, serta peran moral kyai untuk menjaga marwah tugas politik,
para politisi muslim. Tapi, yang dimaksud terma ini, lebih spesifik. Artinya, cara kiai
merespon kebijakan politik pendidikan nasional. Apakah itu dari ruang advistory
kementrian Agama ataupun Kementrian lain yang menaungi lembaga-lembaga
pendidikan di bahwa naungan pesantren. Pergesekan para kyai dengan aturan
normatif, secara langsung dapat dipastikan, akan mempengaruhi sikap politis kyai
dalam pengelolaan lembaga pendidikan di pesantren. Standarisasi input, proses, dan
output - seluruh penting elemen pendidikan — akan merubah cara kyai memimpin
pendidikan pesantren. Misalnya, merekrut orang-orang profesional di bidang-bidang
tertentu, melatih para santri dan ustadz untuk memahami aturan baru, hingga
mengikuti aturan standar yang diberlakukan ke seluruh lembaga pendidikan Islam.

Ketiga, kyai-Sosiologis. Sama halnya dengan sebelumnya. Kyai sosiologis

bukan bermakna bahwa kiai merupakan produk kultus sosiologis di masyarakat

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 81

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

Indonesia. Kyai-sosiologis bermakna bahwa adanya kecenderungan kiai merubah dan
mengembangkan sistem pendidikan yang dipimpinnya lebih karena keinginan dan
kepercayaan masyarakat sekitar, terhadap sistem baru yang ada di sistem pendidikan.
Misalnya, adanya keinginan masyarakat Indonesia untuk mengedepankan sistem
pendidikan »okasi dibandingkan sistem pendidikan keilmuan. Sistem pendidikan
vokasi (baca; SMK), sudah bukan lagi lembaga asing di Pondok Pesantren. Belum
lagi, hal tersebut didukung oleh sistem budaya kemandirian yang ada di pesantren.
Kendati demikian, perubahan dan pengembangan tersebut, harus pula diakui sebagai
cara berfikir progresif para kiai untuk menanggapi keinginan masyarakat sekitar.
Penulis mencatat, ada fenomena menarik, kala pesantren mendirikan pendidikan
vokasi, yaitu; bertambahnya jumlah santri, serta kecenderungan orang tua untuk
menitipkan anaknya di lembaga baru tersebut.

Dari tiga kategori tersebut, terlihat jelas, bagaimana cara kyai merubah
lembaga pendidikan pesantren beradaptasi dengan seluruh perubahan dan dinamika
sosial, politik, dan ilmu pengetahuan di masyarakat. Oleh karenanya, cara
mengelolanya pun tidak lagi sesederhana pada dua pola; nasab »is @ vis nasib, sikap
terbuka, inovatif, vis @ vis tertutup dan selektif. Tapi, lebih pada cara pandang yang
holistik bergantung pada bingkai-bingkai yang mempengaruhi kyai dalam proses
pengembangan kelembagaannya. Misalnya, latar pendidikan, pemahaman terhadap
aturan politik yang berkembang, serta keinginan masyarakat untuk melakukan
perubahan sistem yang ada di dalam pendidikan pesantren.

Berdasarkan pada analisa lanjutan, pola perilaku di atas bisa dibagi

sebagaimana berikut;

Gambar 1.2

Latar, Fitur, dan Perilaku Kepemimpinan Kyai

82 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

‘ N_ormati\_/e dan * Instant change  social progress, change and
5|Ast.emat|s * Goal mainstreaming mutual dicision
° zlrilgez:nd prosedural  Projectory/political dicision M Mat.:ro—Soc‘iaI mainstrfeaming
* Personal accievement.  Social service and accievment

* managerial count

* Impersonal Dicision

* process
mainstreaming

* etc

Framing perilaku kiai dalam tabel di atas, berlandaskan pada cara pandang
Peter Ribbin yang mengatakan bahwa setiap proses kepemimpinan yang dilaksanakan
dalam sebuah organisasi lebih kuat dipengaruhi oleh pengalaman dan pengetahuan
yang dijalankan beberapa tahun berlangsung. Dalam konteks ini, dia juga
menghadirkan beberapa pengalaman para kepala sekolah yang harus berhadapan
dengan problem-problem tertentu di sekolah masing-masing. Semisal, kekuatan
politik yang dihadapi, pengaruh supporting moral yang dihaditkan di keluarga,
pengalaman hidup menghadapi masalah pelik, dan yang paling besar bisa
disistematisasi pada bingkai etnografi, adalah pengalaman pengetahuan yang
dihadapinya."’

Mukhlisah AM, mengatakan bahwa Pemaknaan sederhana kepemimpinan di
era post-standarisasi (ladership in age of post-standararisation) adalah perubahan
paradigmatik dari public-disclosure ke self-disclosure. Artinya, kepemimpinan tidak hanya
disadari sebagai reduksi pengungkapan publik (masyarakat) bahwa seseorang sudah
menjadi pemimpin (leader), melainkan pengungkapan dan refleksi individu (se/f
reflection) tentang apa pengaruh yang sudah ia berikan kepada pengikutnya. Hal
terpenting dalam kajian ini adalah inovasi dan kreatifitas. Seorang pemimpin, pada era
post-strandarisasi, harus mampu menterjemahkan lingkungan kerja yang mereka
pimpin dan melakukan perubahan-perubahan, serta mencipta suasana baru (based on
creativity) yang membedakan dengan organisasi yang lain. Karakteristik pengkajian
kepemimpinan, berdasarkan kesadaran diri, juga dilakukan oleh Warren Bennis.
Warren Bannis, dalam oz becoming leader menekankan bahwa menjadi pemimpin
bukan dikarenakan proyeksi sains dan ilmu pengetahuan, melainkan karena mereka

paham basic kultur dan struktur, dirinya (knowing bis self), lingkungannya (knoning bis

17 Mukhlisah AM, “Post-Standarisasi Kepemimpinan Pesantren”, Jurnal Kependidikan Islam, Vol. 2, No. 4, 67.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 83

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

world), dan mampu mengoprasikan visi, misi, dan tujuannya (gperating). Warren Bennis
juga mengatakan “letting the self emerge is esential task for leader”. Dia mengutip pun
mengukip ungkapa Kurt Lewin “if you want to truly understand something, try to change it”."*

Adapula ungkapan yang menyebut, Leadership is specific to the particular situation
under investigation. Who becomes the leader of a given group engaging in a particular activity and
what the leadership characteristics are in the given case are a function of the specific situation,
including the measuring instruments employed. There is a wide variation in the characteristics of
individuals who become leaders in similar situations, and an even greater divergence in leadership in

. . . 79
different sitnations”

Berdasarkan pada asumsi teoritik ini, Mukhlisah menganggap
bahwa kepemimpinan kiai, dengan sekian banyak tajuk klasifikasi teoritik dan temuan
di lapangan, merupakan wujud dari dialektika individu kiai dan kondisi sosial yang
dihadapi. Perubahan pondok pesantren yang cepat beradaptasi, mengadopsi, dan
menorobos batas-batas tradisi, merupakan sebagian nilai yang diyakini dalam diri
seorang kiai. Atau bahkan, sikap kepemimpinan kiai menjaga serta memelihara
konservatisme bukan berarti kiai tersebut tidak mampu menilai keadaan di luar
lembaga pendidikan Islam yang dipimpinnya. Melainkan, itulah sikap kekokohan
sikap kiai dalam memimpin pesantrennya.

Gagasan Mukhlisah di atas, menurut penulis mengatakan bahwa
kepemimpinan kiai; pertama adalah experiental leadership. Yakni seorang pemimpin yang
kaya pengalaman. Sebagaimana diketahui, seorang kiai — dalam proses menuju suksesi
kepemimpinan — mereka selalu melakukan 7//ah intelektual dan spiritual ke beberapa
pondok pesantren. Hal ini pernah dideskripsikan oleh KH. Azzaim Ibrahimy pada
penulis. Sebelum menjadi pemimpin atau pengasuh, beliau harus belajar ke beberapa
pondok pesantren modern, salaf, bahkan konfrehensif. Beliau melakukan 7h/ah dari
lembaga lokal hingga nasional. Fenomena kiai melakukan riblah intelektual dan
spiritual ini, rupanya, menjadi tradisi khusus kiai untuk mentasbihkan ‘anak’ atau
keluarganya memimpin pondok pesantren yang dikelolanya.

Kedna, eksperimental leadership. Tipologi ini lebih sederhana dideskripsikan.

Pasalnya, secara antropologis, terdapat banyak evidence dan postulat ilmiah yang

18 Mukhlisah AM, Post-Standarisasi, 68-69.
19 Clive Dimmock et. al, Educational 1 eadership; Culture and Diversity (London: Sage Publication, 2005), 21

84 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

menyebut bahwa seorang kiai di pesantren selalu melakukan perubahan dengan cara
mengadopsi, mengadaptasi, dan memperbarui lembaga-lembaga pendidikan di bawah
naungan kultur pesantren. Seorang kiai tak ‘segan-segan’ merubah lembaga
pendidikann formal mereka. Misalnya, memasukkan idjom ‘Sekolah Islam Unggul’ dan
“Sekolah Menengah Kejuruan”, bersamaan dengan maraknya item ini di masyarakat
urban (perkotaan). Kiai juga seringkali melakukan ecksperimentasi pendidikan
berdasarkan pengalaman kiai lain. Contoh sederhana, misalnya, KH. Agus Ali
Tulangan Sidoarjo. Saat ini, beliau sedang mencoba corak baru idiom pendidikan
Islam bernama SMP Progresif Bumi Sholawat. Sebuah sistem pendidikan yang
mengintegrasikan intelektualitas dan spiritualisme. Eksperimentasi juga dilakukan di
PP. Terpadu Arrisalah Lirboyo Kediri. Berdasarkan pengalaman studi banding teman
penulis di pondok pesantren tersebut, menjelaskan bahwa pertama-tama pengasuh
PP. Arrisaslah mengadopsi konsep Sekolah Unggul di Jombang, rupanya, sistem itu
gagal diimplementasikan dengan baik. Akhirnya, meniru sistem kedisiplinan PP.
Darussalam,  Gontor.  Itupun  juga gagal.  Akhirnya, PP.  Arrisalah,
mengimplementasikan sistemnya sendiri mengambil hal yang baik dari Jombang dan
Gontor.

Semua gagasan tersebut, merupakan sebuah transformasi pemikiran antologis
kepemimpinan kiai dalam konteks pendidikan dan kelembagaan pondok pesantren.
Kendati konsepsi-konsepsinya akan sangat mudah dimentahkan oleh postulasi
model-model kepemimpina yang dipraktekkan di beberapa pondok pesantren yang
lain. Pada kesimpulannya, kerangka dasar kepemimpinan pesantren sangat
bergantung pada kerangka berfikir, pengalaman, pengetahuan spiritual kiai, dan
progresifitas dialogis dengan teman sejawat di luar pondok pesantren, serta supervisi
pemerintah melalui regulasi-regulasi yang baru, maka kiai pesantren memiliki cara-

cara/ treatment baru dalam hal pengembangan pondok pesantren.

Kyai Developmentary Policy; Learning From Kyai Leadership

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 85

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

Di atas, sudah dijelaskan bagaimana proses-proses pengembangan pondok
pesantren dari kerangka teoritik yang dibingkai oleh banyak peneliti; spesifiknya
mereka yang concern terhadap disiplin ilmu manajemen pondok pesantren dan
lembaga pendidikan Islam. Berikut ini adalah beberapa aspek baru yang menjadi
trending pengembangan pondok pesantren, berdasarkan pada strategi pengembangan
yang ditawarkan kepada pondok pesantren;

Dalam konteks manajemen, teori birokrasi dan organizational theory adalah
pintu masuk utama menghadirkan karakteristik educational management. Hoy and
Sweetland, mengatakan bahwa:

“like or not, schools are bureaucracies—they are structures with bierarchy of anthority,
division of labor, impersonality, objective standards, technical competence, and rules and

regulations. . ..claimed that bureancracies are capable of attaining the highest degree of
9320

administrative efficiency”.

Selain itu, pada perkembangannya, ada budaya baru yang kemudian diadopsi
oleh lembaga pendidikan sebagai penggabungan dari kompenen nirlaba dan
pelayanan masyarakat. Perkembangan teoritik itu, diungkapkan oleh Buchari Alma
dan Rhenald Kasali, sebagai budaya korporasi. Sebuah budaya yang mengedepankan
aspek kepuasan kepada masyarakat dan diatur secara terbuka (gpen system).”'
Fenomena yang demikian, sebagaimana ulasan Mardiyah, terlihat di PP. Tebuireng
Jombang, berikut ini adalah hasil riset Mardiyah tentang tipologi administratif yang
dibangun oleh KH. Sholahuddin Wahid semenjak terpilih sebagai Pengasuh Pondok
Pesantren Tebuireng Jombang.

“...kepemimpinan Kiai Salahuddin, memiliki tipologi #he broker karena ia selalu
mengorientasikan layanan (service-oriented person)kepada ustadz, guru, orang tua,
para alumni dan organisasi masyarakat yang dekat hubungannya dengan
sekolah, agar terjalin kemitraan yang saling menguntungkan dan membantu
tujuan pendidikan yang diarahkan pada perbaikan mutu belajar santri/murid.
KH.Salahuddin, dikenal oleh komunitas pesantren sebagai pimpinan
pesantren yang senantiasa bersikap merendah tetapi ulet dalam
memperjuangkan visi pesantren dan obsesinya. Ia bersikap terbuka dan siap

20 Wyne K. Hoy & Scott R. Sweetland “Designing Better School; The Meaning and Measure of Enabling School
Structure” dalam Jurnal Educational Administration Quarterly Edisi No 3 Vol 37, 296

21 Buchori Alma dan Ratih Hurtiyati, Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran Jasa Pendidikan Fokus Pada Mutu dan
Layanan Prima, (Bandung; Alfabeta, 2009), 48 bandingkan dengan Rhenald Kasali, Change, (Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 2005), 272

86 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

untuk dikritik asalkan demi kebaikan bersama dan menguntungkan semua
fihak dan pesantren. la senantiasa mengutamakan layanannya kepada
kepentingan santti/murid (pupil service-oriented) sehingga menimbulkan simpati
semua pihak untuk mendukung program-programnya yang dinilai
menguntungkan santri/murid.. e

Mardiyah menambahkan bahwa, kepemimpinan KH. Shalahudin Wahid di

Tebuireng juga dimulai dengan proses restrukturisasi kelembagaan and staffing line
pondok pesantren. Dari sisi kelembagaan, KH. Shalahudin Wahid, selanjutnya
disingkat Gus Shalah, membuat sistem informasi satu pintu.23 Jadi, seluruh informasi
tentang PP. Tebuireng dan lembaga yang dinaungi oleh pondok pesantren, bisa
diketahui melalui Kepala Kantor Kepesantrenan. Selain itu, dia juga mengangkat tiga
wakil pengasuh dari jajaran profesional; kepesantrenan dikelola oleh Gus Ghafar,
lulusan Teknik, teman semasa kuliah di I'TS, dibantu oleh Gus Zaki dan KH. Mustain
Syaf1’i. Bidang pendidikan Gus Thoha dan LLembaga Penjaminan Mutu, Nur Hannan.

Dalam observasi penulis, pada konteks penelitian yang berbeda, kesan
birokratis dan pelayanan optimal terlihat sangat jelas. Pada tahun 2011, penulis
pernah ke Tebuireng untuk penelitian ‘Gender, Kepemimpinan Perempuan, dan
Pandangan Kiai’. Surat izin penelitian disahkan oleh Kepala Kantor dan dilayani oleh
seluruh lembaga yang menjadi objek penelitian dengan sangat baik. Pada tahun 2014,
penulis kembali ke Tebuireng untuk bertemu dengan Gus Sholah. Sama seperti
sebelumnya, hirarki administrasi harus dilalui lebih dulu, hingga mendapatkan
persetujuan dari pihak-pihak yang bersangkutan. Terkecuali, bagi para tamu, wali
santri, dan orang-orang yang tidak memiliki kepentingan formal bisa langsung
bertemu dengan Gus Shalah.

Selain merubah/mengembangkan budaya birokratis, adapula pesantren yang
hari ini mengimplementasikan proses politik mini pemerintahan. Modal seperti ini,
sebenarnya, pola adaptif yang dilakukan para kiai untuk lebih memberikan ruang
pengalaman kepada para santri memahami kehidupan nyata di masyarakat. Fakta ini
penulis temukan di PP. Langitan, Tuban. Sepeninggal Pengasuh kedua, KH Abdul
Hadi, (alm) KH. Abdullah Faqih — yang dikenal memiliki kedekatan dengan dunia

22 Mardiyah “Kepemimpinan Kiai dalam Pemeliharaan Budaya Organisasi di Pondok Modern Gontor, Lirboyo
Kediri, dan Pesantren Tebuireng Jombang” dalam Jurnal Tsaqafah, No. 1, Vol. 8, 2012, 84
2 Mardiyah, Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi (Malang: Aditya Media Publishing: 2012), 341-
344

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 87

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

politik, membentuk sistem kelola pondok pesantren (baca; kepesantrenan) berbentuk
sistem pemerintahan. Mereka (para santri) memiliki kekuasaan (otoritas) kuat untuk
menentukan proses pembelajaran, jumlah biaya yang dibutuhkan, sistem karir dan
pemilihan ketua Idarah al ‘am, dst. Hingga hari ini, pola demikian dilakukan dan
diimplementasikan.

Secara hirarkis-struktur pola manajerial di Langitan sebagaimana berikut;
Majelis Pengasuh sebagai penentu kebijakan tertinggi
Majelis Perwakilan Santri
Ketua Idarah ‘Am sebagai penanggung jawab seluruh aktifitas pondok pesantren
Ketua Idrah Khas (Kepala Wilayah)

AR

Ketua Ikatan Alumni Langitan
Postulasi model pengembangan ini bisa dilaksanakan di Langitan, karena
hanya ada satu kebijakan kultural yang harus menjadi fondasi para penerus dan
pengurus Pondok Pesantren Langitan “Jangan pernah merubah sistem pendidikan
yang sudah ada. Boleh memasukkan yang baru, asal tidak mengganggu subtansi yang
sudah lama”. Atau bahasa yang paling terkenal adalah “@/ Mubafadzah ‘ala Qhadim al
Shalih, wa al ‘akhdn bi al Jadid al Ashlah”. Jadi, para penerus dan pengurus hanya
perangkat operasional dari tanaman model yang diwariskan turun menurun tersebut.
Semenjak kecenderungan baru yang mulai menggejala di masyarakat urban di
Indonesia. Banyak lembaga pendidikan Islam di kota-kota besar bertransformasi
menjadi sekolah Islam unggul guna memenuhi ekspektasi dan animo masyarakat yang
semakin meningkat. Penelitian Azyumardi Azra dan Arif Subhan menunjukkan hal
tersebut. Azyumardi Azra mengendus adanya proses ‘santrinisasi’* masyarakat urban
(perkotaan) dengan cara mendirikan ‘Sekolah Islam Unggul’. Di Jakarta ada beberapa
contoh sekolah Islam Unggul/Unggulan seperti Sekolah Al Azhar, SMA Insan

24 Istilah santrinisasi yang dimunculkan Azyumardi Azra berasal dari tiga konstruksi dasar, perfama, murid atau
siswa sekolah-sekolah Islam unguulan telah mengalami reislamisasi. Kedua, murid atau siswa membawa Islam yang
mereka pelajari kerumah atau masyarakat. Kecenderungan orang tua siswa memasukkan anaknnya kesekolah
Islam dikarenakan adanya fenomena destruktif di lembaga pendidikan umum seperti tauran, sex bebeas dan lain
sebagainya. Lihat Azra, Pendidikan, 90.

88 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

Cendikia Serpong, Al Izhar, dan beberapa madrasah-madrasah unggulan lainnya.25
Arief Subhan juga menangkap fenomena ini dengan mengatakan;

“...sekolah-sekolah Islam bermunculan sebagai fenomena perkotaan
Indonesia abad ke-20. Muhammadiyah jelas merupakan organisasi
terdepan dalam konteks munculnya istilah “Sekolah Islam” yang lebih
berkonotasi perkotaan....Perbedaan utama antara sekolah Islam dengan
madrasah terletak pada departemen yang melakukan supervisi. Sekolah
Islam berada dibawah supervisi Departemen Pendidikan Nasional...Akan
tetapi, berbeda (pula) dengan sekolah pada umumnya, lembaga
pendidikan ini menambahkan pendidikan keagamaan dengan porsi yang
cukup besar. Perbedaan antara sekolah Islam dengan madrasah dan
pesantren terletak pada penckanannya kepada aspek praktis pendidikan
spesifik (seperti pembelajaran ilmu Sharaf, Nabhwu, dan konteks kajian
tradisionalisme lainnya, per)...Sekolah Islam ingin mencetak pelajar-pelajar
muslim yang memiliki kepribadian religius dan modern. Dalam konteks
ini, Islam tidak mendapatkan penekanan pada aspek kognitif, tetapi pada
aspek praktis. Penegakan Islam sebagai etika sosial mendapatkan

perhatian”.*

Arif Subhan menambahkan bahwa pertumbuhan “Sekolah Islam” memiliki
ciri khas proses santrinisasi (berdasarkan pada sistem pengasramaan) ini pun
berkembang di beberapa daerah, Sekolah Islam Al Azhar memiliki cabang-cabang
yang tersebar hampir di daerah Jabodetabek. Ada pula SMA Insan Cendikia, SMA
Madani dibawah Yayasan Paramadina dan beberapa daerah lain di luar Jawa dan
Jakarta. Sekolah-sekolah ini memiliki a/r-conditioning, perpustakaan berbasis tekhnologi
komputer, sarana olahraga, laboratorium, komputer, internet, dan —tentu saja- sistem
belajar mengajar yang “terorganisir dengan baik”; termasuk kegiatan ekstrakulikuler.
Sekolah islam juga dikelola kaum profesional, baik dalam aspek manajemen maupun
pengembangan kurikulum. Guru, manajer, dan staf administrasi di jaring melalui
seleksi yang sangat kompetitif dan pada umumnya mereka adalah tamatan universitas
terkemuka di indonesia. *’

Bagaimanakah respon pesantren untuk menjawab kecenderungan ini. Atau

dalam bahasa yang lebih ekonomis, bagaimanakah pondok pesantren menyediakan

lembaga pendidikan yang cocok bagi kelompok masyarakat menengah ke atas.

25 Azra, Pendidikan, 89.
26 Subhan, Lenbaga, 138.
27 Subhan, Lembaga, 140.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 89

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

Akankah pondok pesantren mampu menyediakan proses pendidikan yang lebih
kompettif, efektif, dan profesional?. Jika mau memotret gejala maraknya Sekolah
Islam Unggul — bukan madrasah, di pondok pesantren mungkin cukup jarang
ditemukan. Pasalnya, comcern pondok pesantren lebih condong mengembangkan
madrasah dibandingkan dengan sekolah. Hal ini pun cukup beralasan, hasil survei
Lembaga Survei Indonesia (LSI) menyebutkan bahwa mayoritas peserta didik di
madrasah berasal dari kultur Nahdlatul Ulama’ dan memiliki pemahaman keislaman
yang cukup kuat. Sedangkan mereka yang memilih sekolah Islam atau sekolah umum
berasal dari keluarga yang afiliasi organisasinya adalah Muhammadiyah atau tidak
terikat dengan organisasi.” Di Surabaya saja hanya ada satu madrasah unggulan
bertaraf internasional yang tata cara pengelolaan dan pendidikannya berbasis pondok
pesantren, yakni PP. Pesantren Amanatul Ummah. Meski kelas unggulan mereka
ditempatkan di Pacet Mojokerto, yang jauh dari hiruk pikuk keramaian kota.
Meskipun jarang, bukan berarti tidak ada, sebagaimana karakteristiknya,
pondok pesantren akan terus berusaha berbenah dan memperbaiki kualitas
pendidikannya. Kepentingannya adalah membangun konsep tradisionalisme yang
terintegrasi dengan persoalan modern. Thesa ini sempat diungkapkan oleh Prof. Dr.
Imam Bawani pada proses perkuliahan “Perbandingan Pendidikan Islam” di
Perkuliahan Umum Program Doktoral Pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya.
Beliau mengatakan bahwa “Dulu, kalau mau melihat contoh sukses pondok
pesantren modern ada di Gontor, tapi saat ini, sudah tidak lagi. Ada pondok di
Lirboyo kediri yang anak-anak didiknya mampu menghafal al-Qur’an, membaca kitab
kuning, berbahasa asing dengan bagus, dan mumpuni di bidang pengetahuan umum.
Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Arrisalah namanya. Inilah contoh ideal
integralisme  tradisionalisme pesantren dan pengetahuan umum”.”  Secara
observasional, pasca penulis melihat website resmi pondok pesantren ini memang
memiliki keunikan tersendiri. Pondok Pesantren ini tidak memiliki pendidikan formal

agama (baca; madrasah), kecuali Madrasah Diniyah. Prestasinya pun mentereng baik

28 Makalah Simposium Internasional Madrasah In Global Context Puslitbang Depag Tahun 2013 Di Bekasi Jawa
Barat.
29 Penjelasan Prof. Dr. Imam Bawani pada Stadium General “Perbandingan Pendidikan” tanggal 25 Nopember
2013.

90 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018
p-ISSN: 2085-6539, ¢-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

dari sisi ilmu kegamaan ataupun ilmu pengetahuan umum seperti Olimpiade Sains.
Kegiatan-kegiatan kependidikannya tak kalah menarik, mereka melakukan Summer
Champ di China dan beberapa negara lain di luar negeri.”

Berdasarkan brosur pendaftaran yang penulis dapatkan. Pondok Pesantren
Salafiyah Terpadu Ar-Risalah berdiri pada bulan Februari 1995. Terletak di Desa
Lirboyo, Kecamata Mojoroto, Kota Kediri Jawa Timur. Berkaitan dengan standar
mutu pendidikan, Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah ini memiki sarana-
prasarana ruang studio radio Risalah FM, Asrama Puteri, Asrama Putera, Koprasi
Puteri, Koprasi Putera, Musholla, Perkantoran, Auditorium, Perpustakaan, English
Centre, Ruang Multimedia, Ruang Studio Video, Ruang Sekolah, Ruang Makan,
Ruang  Cuci  Pakaian, Ruang  Usaha  Kesehatan  Sekolah,  Ruang
Kesenian/Keterampilan,  Laboratorium  Bahasa, Laboratorium  Komputer,
Laboratorium Kimia Fisika, Laboratorium Biologi, Laboratorium Pengetahuan
Sosial.

Uniknya Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah memiliki kebijakan
mutu pendidikan diantaranya: perfama, Membentuk Pribadi Luhur Yang Mampu
Bersaing Secara Global; Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah sangat
mengedepankan Akhlaqul Karimah. Kedna, Mengutamakan Kebersihan; Pondok
Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah mendidik santrinya untuk selalu hidup
bersih. Ketiga, Bangga Menjadi Santri; Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-
Risalah menanamkan rasa bangga terhadap santrinya karena status santri yang ia
sandang itu sendiri. Keempat, Mengutamakan Kedisiplinan; Pondok Pesantren
Salafiyah Terpadu Ar-Risalah setiap melakukan kegiatan selalu tepat waktu. Kelima,
menggunakan pengamalan ilmu; Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah
mewajibkan kepada semua santrinya untuk melaksanakan sholat dhuha, tahajjud,
hajat, dan sholat witir. Setiap senin dan kamis wajib puasa bagi santri tingkat SMP
dan SMA. !

Fenomena lainnya ada di Kabupaten Sidoarjo; Pondok Pesantren Bumi

Sholawat. Sama halnya dengan Pondok Pesantren Slafiyah Terpadu Ar-Risalah,

30 www.arrisalah.org
31 Brosur pendaftaran Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 91

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN


http://www.arrisalah.org/

Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

pondok pesantren KH. Agoes Ali Mashuri Tulangan ini juga mendirikan SMP
Progresif yang memiliki prestasi berimbang antara pengetahuan umum dan
pengetahuan agama. Di dalam buku pribadinya, KH. Agoes Ali Mashuri Tulangan
menyebutkan pendirian lembaga pendidikan sekolah ini untuk menjawab
kebingungan masyarakat yang anaknya pandai dan berprestasi, namun akhlaq dan
spiritualitasnya  gersang”. SMP Progresif pun terintegrasi dengan  tradisi
kepesantrenan-tradisional yang sangat kental. Berdasarkan pada standar kualitas
mutu, sekolah ini memiliki sarana-prasarana yang memadai, gedung asrama dan
sekolah yang mentereng, guru-guru yang profesional.”

Beberapa fakta di atas, merupakan beberapa pemahaman kiai dan
pengembangan (dalam persepsi kesengajaan yang dilakukan pesantren) untuk
menyesuaikan dengan kebutuhan zaman yang ada di masyarakat. Meskipun, penulis
juga masih memiliki data lain, terkait dengan terma pengembangan pesantren dengan
model; pertama, pesantren moving culture, yakni proses pengembangan pesantren ke
beberapa pesantren cabang di daerah-daerah tertentu, Gontor dan Sidogiri misalnya.
Kedna, pesantren yang dikembangkan melalui proses politik lokal; seperti, di beberapa
daerah bersamaan dengan proses politik yang terjalin. Kefiga, pengembangan
pesantren berbasis filantropisme. Misalnya, penyertaan modal masyarakat,
sumbangan/donasi masyarakat, dan penwakafan tanah-tanah yang dimiliki

masyarakat terhadap pesantren.

Penutup

Betapapun kepempinan pesantren — dalam sudut pandang pengembangan
dan aspek kbijakan - tak selalu bermakna perubahan nomenklatur dari, salafiyah,
modern, konfrehensif, integratif, dan penamaan-penamaan antropologis-sosiologis
lainnya. Pada saatnya, pesantren akan membingkai citeranya sendiri berdasarkan pada
basis keyakinan yang dibangun oleh para kiai, pengelola lembaga, dan interaksionisme

pesantren dengan kebutuhan masyarakat. Pada intinya, nomenklatur kajian

32 KH. Agoes Ali Mashuri, Belajar Dari Lalat (Surabaya: Khalista, 2008), 34
3 www.sekolahprogresif.sch.id

92 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018
p-ISSN: 2085-6539, ¢-ISSN


http://www.sekolahprogresif.sch.id/

Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

kepesantren — meski sudah ditulis oleh ribuan peneliti — tidak akan kehabisan
postulasi untuk menciptakan karakteristik yang baru pada aspek pembaruan sudut
pandang sainstifik. Kesimpulannya, tulisan ini, ingin menunjukkan bahwa pesantren
akan terus berkembang dan mengembangkan dirinya berdasarkan pada kepercayaan

masyarakat terhadap pesantren tersebut.

Referensi

Alma , Buchori dan Ratih Hurriyati., Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran |asa
Pendidifan Fokus Pada Mutu dan Layanan Prima, Bandung; Alfabeta, 2009)

AM, Mukhlisah,. “Post-Standarisasi Kepemimpinan Pesantren” dalam Jurnal
Kependidikan Islam, Vol. 2, No. 4.

Amrullah, A. M. Karim., Perubahan Model Penyelenggaraan Pendidikan Pesantren
Disertasi—Universitas Malang, 2011.

Asrohah, Hanun, Transformasi Pesantren, Jakarta; Rineka, 2003.

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Mileninm Barn,
Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.

B, Caldwell & S Spinks., Leading the Self-Managing School, London: The Falmer Press.
1992.

Ball, Stephen., The Routledge Falmer Reader of Sociology of Education, New York;
Routledge Falmer, 2004.

Bennis, Warren., On Become a Leader, Pheladelpia; Perceus Books Group, 2009.

Brosur pendaftaran Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah.

Bush, Tony., “Educational leadership and management:theory, policy, and practice dalam South
African”, Journal of Education, Vol. 27, 2007.

Dimmock, Clive etal., Educational 1eadership; Culture and Diversity, London; Sage
Publication, 2005.

Hoy, Wyne K. & Scott R. Sweetland “Designing Better School; The Meaning and
Measure of Enabling School Structure” dalam Jurnal Educational
Administration Quarterly Vol. 37 No. 03

Hs, Mastuki, Kelas Menengah Santri, Jakarta; PPIM UIN Press, 2011.

Kasali, Rhenald., Change, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 93

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai'’s Policy

Leithwood, Kenneth A., What We Know About Succesfull School Leadership, UK;
National College for School Leadership, 2003.

Leithwood, Kenneth A., What We Know About Succesfull School Leadership, UK;
National College for School Leadership, 2003.

Makalah Simposium Internasional Madrasah In Global Context, Puslitbang Depag
Tahun 2013, di Bekasi Jawa Barat.

Mardiyah “Kepemimpinan Kiai dalam Pemeliharaan Budaya Organisasi di Pondok
Modern Gontor, Lirboyo Kediri, dan Pesantren Tebuireng Jombang”,
Jurnal Tsaqafah Vol. 8, No. 1 2012.

Mardiyah, Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi, Malang: Aditya Media
Publishing, 2012.

Mashuri, KH. Agoes Ali., Belajar Dari Lalat, Surabaya: Khalista, 2008.

Muhaimin, Manajemen Penjaminan Mutu di Universitas Islam Negeri Malang, Malang : UIN
Malang, 2005.

Penjelasan Prof. Dr. Imam Bawani pada Stadium General “Perbandingan
Pendidikan” tanggal 25 Nopember 2013.

Qomar, Mujamil., Menggagas Pendidikan Islan, Bandung: Rosdakarya, 2014.

Shodiq, Muhammad., Kepemimpinan Kiai Nasib dalam Meningkatkan Mutu
Pesantren, Studi pada Pesantren Al-Hikam Malang, Pesantren Luhur Al-
Husna Surabaya, dan Pesantren Mahasiswa An-Nur Surabya”, Disertasi-
Universitas Negeri Malang, 2011.

Subhan, Arief. Lembaga Pendidikan Islam Indonesia Abad fke-20, Jakarta: Kencana
Prenada Media Group, 2012.

Tilaar, HAR. Pendidikan dan Keknasaan, Jakarta: Rinneka Cipta, 2003.

Wyne K. Hoy & Scott R. Sweetland “Designing Better School; The Meaning and
Measure of Enabling School Structure”, Jurnal Educational Administration

Quarterly Edisi, Vol. 37, No. 3.

94 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN



Mulyadi
Istamic-School, Micro Politics and Type of Kyai’s Policy

Internet
www.arrisalah.org

www.sekolahprogresif.sch.id

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 95
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN


http://www.arrisalah.org/
http://www.sekolahprogresif.sch.id/

