
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 11, Nomor 1, Februari 2018; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 73-95 

 
 

ISLAMIC-SCHOOL, MICRO-POLITICS AND TYPE OF KYAI’S POLICY,  
BEHAVIORIAL REASERCH AND SHIFTING PARADIGM  

OF KYAI PESANTREN   
 

Mulyadi  
Sekolah Tinggi Agama Islam Al Azhar Menganti Gresik, Indonesia 

E-mail: mulyadiaz341@gmail.com 

 
Abstrak: Artikel ini hadir untuk mereaktualisasi dan mereduksi paradigma 
baru kepemimpinan pesantren; yang sejatinya sudah banyak diteliti oleh para 
akademisi. Sebuah model kepemimpinan yang dipengaruhi oleh dua aspek 
penting; pertama, pengetahuan dan pengalaman manajerial kiai dalam 
mengelola lembaga pendidikan yang didirikannya. Kedua, diskursus model 
ideal pengembangan dan pengelolaan pendidikan pesantren, di era yang serba 
modern ini. Tulisan ini akan didekati menggunakan dua pendekatan teorik. 
Pertama, teori perilaku organisasi dan model-model kepemimpinan. Kedua, 
melalui teori antropologi kepemimpinan. Pendekatan teoritik kedua ini 
digunakan untuk mencari format ideal bagaimana semestinya kiai mengelola 
lembaga pendidikannya. Dari dua kerangka teoritik di atas, maka dihasilkan 
kesimpulan bahwa; kiai pada satu sisi – melalui pengalaman dan pemahaman 
manajeria terhadap perubahan sosial – bisa membangun sendiri lembaga 
pendidikannya, tanpa harus melihat perubahan di luar pesantren. Di pihak 
yang lain, sistem pengembangan budaya kolaborasi, baik internal maupun 
eksternal, harus juga dibangun untuk membentuk pesantren yang bertahan 
dari gempuran modernis. Dengan syarat, kolaborasi ini dibingkai melalui 
kepemimpinan yang berintegritas, konsisten, dan profetik.  
Keyword: Leadership, Kyai, and School Politic 

 

 

Pendahuluan 

Salah satu keunikan pendidikan di Indonesia ialah, kebertahanan pendidikan 

sistem budaya ajar pesantren, dikala lembaga-lembaga pendidikan Islam lainnya, 

seperti Masjid, Zawiyah, Maktab, dll, berubah mengikuti arus zaman. Perubahan 

itupula, yang menghadirkan pendidikan Islam, kehilangan identitas aslinya. Berbeda 

dengan pesantren, kebertahanan pesantren ada pada dua ruang sekaligus; bertahan 

dan tidak merubah identitas aslinya. Transformasi pesantren, dieterangkan oleh 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

74 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

Hanun Asrohah, menjadi empat model; selektif, instrumental, minimal, dan penuh.1 

Selektif bermakna, mengadopsi sistem pendidikan modern, tanpa merubah muatan 

pembelajaran kepesantren. Instrumental berarti, watak asli pesantren tidak dirubah, 

hanya mengembangkan model madrasah untuk pengembangan bahasa. Minimal, 

pesantren yang dimodifikasi sebagai sistem pengasramaan, sedangkan 

sekolah/madrasah/universitas sebagai basis pembelajaran. Adapun transformasi 

penuh memiliki definisi bahwa, pesantren dan sekolah modern digabung menjadi 

satu kesatuan sistemik.  

 Tak sekedar mempertahankan model pembelajaran yang khas, dari sisi 

manajerial, perubahan pesantren juga beragam. Mudjamil Qomar mengidentifikasi 

bahwa kebertahanan pesantren juga didukung oleh kemampuan pesantren, memilih 

sistem manajerial. Misalnya, peadaptasian budaya dan model-model pengembangan 

organisasi. Dari sisi budaya organisasi, awalnya, model manajemen pesantren sangat 

terpusat pada sosok kiai, dan ada keengganan untuk melibatkan banyak orang dalam 

pengelolaan pesantren. Hari ini, peran serta dan kepemimpinan kiai tidak lagi 

sedominan sebelumnya. Dari sisi pengembangan, pengelolaan pesantren lebih 

administratif dibandingkan sebelumnya. Produk-produk tekhnologi, seperti website, 

komputer, dan komponen lainnya, bukan lagi hal yang asing di lingkungan pesantren. 

Pada bagian ini, pengembangan pengetahuan dan skill pengaplikasian teknologi 

menjadi sebuah keharusan.2  

 Penulis bersepakat dengan ungkapan Azyumardi Azra yang mengatakan 

bahwa, sistem kebertahanan pesantren dilalui dengan cara ‗menolak sambil 

mengikuti‘. atau sebuah maqolah yang sangat terkenal di dalam pesantren ―menjaga 

tradisi lama yang baik, dan mengambil budaya baru yang lebih baik‖.  Berdasarkan 

pada paradigma inilah, pergeseran yang terjadi di pesantren bisa dianalisa dan 

diperkirakan model-model antisipatorisnya. Para akademisi, sebut saja AA 

Karimullah, Muhammad Shodiq, dan beberapa peneliti lainnya, menganggap bahwa 

arus kekuatan utama di dalam pesantren ada pada sosok kiai. Dengan perbedaan 

kekuasaan dan otoritas yang dimiliki. Menurut Shodiq, Kiai Nasab agak sedikit 

                                                 
1 Hanun Asrohah, Transformasi Pesantren (Jakarta: Rineka, 2003), 84  
2 Mujamil Qomar, Menggagas Pendidikan Islam (Bandung: Rosdakarya, 2014), 27-28 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 75 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

memiliki keterbatasan kekuasaan dibandingkan Kiai Nasib. Kiai Nasab masih terikat 

dengan fondasi visi, misi, dan budaya yang sudah dikembangkan oleh para 

pendahulunya.3  

 Tulisan ini, tidak ingin sekedar mendeskripsikan kecenderungan kajian-kajian 

akademik, melainkan juga mengalisa bagaimana kiai melakukan proses dialektis dalam 

menanggapi perubahan sosial di masyarakat. Bagaimana kebijakan-kebijakan itu 

dirumuskan?. Apakah fondasi pemikiran yang dilalui untuk menentukan keputusan 

tersebut. Dalam konteks ini, tulisan ini akan didekati melalui paradigma baru kajian 

sosial-pendidikan dan manajemen pendidikan. Dari sisi sosiologis, Apple mengatakan 

bahwa ada seni politik yang bermain dalam kekuasaan sekolah. Apalagi dalam aspek 

Parochial School.4  Dari sisi manajerial, ada keyakinan baru bahwa, subtansi terkuat di 

seni manajerial adalah perilaku manusia atau kepemimpinan itu sendiri.5 

 

Pondok Pesantren; Managerialism vis a vis Leadership  

 Sedikit apologetik memang, menganggap pesantren memiliki seni manajemen 

yang khas dan berkesesuaian dengan ilmu manajemen. Pasalnya, secara historis, 

eksistensi pesantren sangat bergantung pada kepemimpinan personal kyai dan 

kepercayaan masyarakat sekitar. Tapi, juga harus diakui bahwa, perjalanan panjang 

pesantren dan kepercayaan masyarakat, harus dikelola dengan baik; sekilas seperti 

hubungan dualitas produsen dan konsumen dalam terminologi manajemen 

koorporate.6 Maka dari itu, ide untuk membingkai nomenklatur manajemen pondok 

pesantren baru hadir setelah diskursus manajemen pendidikan juga menjadi bagian 

dari projek pemerintah dalam sistem pendidikan nasional. Sebagaimana catatan HAR 

Tilaar postur kajian manajeralisme pendidikan baru dimulai pada awal 1999an, pasca 

reformasi dan demokratisasi pendidikan dilakukan secara menyeluruh.7 Sejak itu pula, 

                                                 
3 A. M. Karim Amrullah ―Perubahan Model Penyelenggaraan Pendidikan Pesantren‖ (Disertasi—Universitas 
Malang, 2011), dan Muhammad Shodiq, ―Kepemimpinan Kiai Nasib dalam Meningkatkan Mutu Pesantren, Studi 
pada Pesantren Al-Hikam Malang, Pesantren Luhur Al-Husna Surabaya, dan Pesantren Mahasiswa An-Nur 
Surabya‖ (Disertasi--Universitas Negeri Malang, 2011)  
4 Stephen Ball The Routledge Falmer Reader of Sociology of Education ( New York: Routledge Falmer, 2004) 3 
5 Kenneth A. Leithwood, What We Know About Succesfull School Leadership (UK: National College for School 
Leadership, 2003), 2   
6 Qomar, Menggagas, 30 
7 HAR Tilaar, Pendidikan dan Kekuasaan (Jakarta: Rinneka Cipta, 2003), 84 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

76 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

produk kajian manajemen pendidikan seperti Manajemen Berbasis Sekolah (School 

Based Manajemen/MBS), Total Quality Manajemen (TQM), dan standarisasi profesi 

tenaga pendidikan, mulai masuk menjadi bagian kajian pendidikan secara holistik.  

 Kendati demikian faktanya, ada banyak postulat yang menunjukkan bahwa 

pesantren sudah melaksanakan tahapan-tahapan manajerial, meski mereka tidak 

memahaminya secara ilmiah. Postulat pertama, kemandirian pesantren dan tidak 

bergantung kepada suntikan dana dari pemerintah. Hal inilah yang sejatinya 

diharapkan pemerintah melancarkan program dan proyeksi Manajemen Berbasis 

Sekolah (MBS). Sebuah sekolah yang mampu mengelola seluruh proses pendidikan 

sendiri; mulai dari tata kelola administratif, keuangan, pembelajaran, hingga proses 

monitoring dan evaluasi.8 Pola dan tradisi ini, diakui atau tidak, sudah sangat melekat 

dalam konteks kepesantrenan. Semua alur pendidikan, pengelolaan keuangan, dan 

lain semacamnya, sudah dikelola sedemikian rupa; walaupun melalui cara-cara yang 

tradisional.  

 Tak ubahnya pada produk kajian Manajemen Pendidikan kedua, dimana 

kualitas/mutu menjadi pengarusutamaan dalam pengelolaan jasa pendidikan. 

Standarisasi mutu – dilakukan pemerintah melalui berbagai instumentasi, misalnya; 

standar operasi/proses manajeral melalui akreditasi dan sertifikasi. Buchari Alma 

mengatakan standard mutu pendidikan terletak pada tiga aspek penting; pertama, 

pembelajar, budaya akademik, dan daya tarik lain atau trade mark yang dibangun di 

lembaga pendidikan.9 Mutu pembelajar, secara kebijakan didiskoveri oleh adanya 

undang-undang profesionalitas guru. Profesionalitas bermakna kemampuan guru 

dalam mengajarkan dan menyampaikan bahan ajar yang sudah direncanakan. Adapun 

budaya akademik bermakna, proses pembelajaran yang efektif, sarana ajar yang 

lengkap, serta relevansi yang diajarkan sesuai dengan kebutuhan zaman. Sedangkan, 

trade mark bisa diartikan sebagai citera pembeda yang diciptakan lembaga pendidikan 

itu sendiri, semisal; sekolah yang unggul dibidang pembangunan karakter, disiplin 

                                                 
8 Caldwell B & S Spinks. Leading the Self-Managing School. (London: The Falmer Press. 1992),7  
9 Tony Bush, Educational Leadership And Management:Theory, Policy, and Practice dalam South African Journal of 
Education, Vol. 27 Copyright © 2007 EASA 02-400  



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 77 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

keilmuan, ataupun yang lainnya.10 Lebih spesifik Muhaimin menyebut mutu ialah nilai 

lebih yang dimiliki lembaga pendidikan tertentu, yang di-manage dengan 

mempertimbangkan perbaikan input, proses, dan output.11  

 Dari gambaran teoritik di atas, tentu, pesantren tidak banyak melakukan 

proses tersebut berdasarkan pada instrumentasi teoritik. Namun secara antropologis, 

dapat terlihat bahwa pesantren merubah, mentransformasi, bahkan mempertahankan 

budaya otentik yang dimilikinya, sehingga menjadi kualitas-epic yang tidak dapat 

tergantikan di mata masyarakat. Hingga beberapa tahun terakhir, survey PPIM 

Jakarta menunjukkan adanya proses santrinisasi yang masif di kalangan masyarakat 

urban.12 Hal ini dapat menunjukkan bahwa, model dan karakter pengelolaan 

pendidikan pesantren memiliki keunikan dan kelebihan tersendiri, hingga dianggap 

oleh para pemikir pendidikan sebagai format ideal untuk menyelesaikan persoalan-

persoalan yang dihadapi oleh lembaga pendidikan umum. Berasaskan pemikiran 

itupula, menyebut pesantren memiliki pola kuasa yang kuat untuk menentukan proses 

pendidikannya sendiri, sebagai bagian dari cara aktif menjaga mutu, mengembangkan 

kualitas pengajaran, dan mengadopsi hal-hal yang lebih baik, adalah sebuah 

keniscayaan keberadaan cara pandang manajerial yang ada di pondok pesantren.  

 Postulasi kedua bahwa pesantren memiliki kerangka berfikir manajerial ialah 

adanya kecenderungan ilmiah yang menyebut kalau doktin manajerialisme dan 

proseduralisme, sudah berganti menjadi kajian kepemimpinan pendidikan. Kajian ini 

tidak terlepas dari banyaknya riset mengemukakan, kalau proses dan alur organisasi 

sangat bergantung pada cara dan model seseorang memimpin. Kenneth Leithwood 

dkk, Dembowski, dan Warren Bennis menyatakan bahwa paradigma manajerialisme 

sangat bergantung pada tampilan personal (personal apprearance) dan perlakuan untuk 

membentuk struktur lini serta budaya organisasi (assestment to build staffing line and 

cultural organazatioan) sebagai fondasi/sistem organisasi yang dipimpinnya. Oleh 

karenanya, kekuatan sistem prosedural, impersonal agreement, dan aturan mikanis 

mengikat, sangat bergantung pada kedisiplinan dan kekuasaan yang dimiliki oleh 

                                                 
10 Bush, Educational Leadership, 12 
11 Muhaimin, Manajemen Penjaminan Mutu di Universitas Islam Negeri Malang, (Malang: UIN Malang, 2005) 11-12 
12 Kenneth A. Leithwood, What We Know About Succesfull School Leadership (UK: National College for School 
Leadership, 2003), 2   



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

78 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

seorang pemimpin.13 Di pihak yang lain, masih ada paradigma makro yang 

menganggap bahwa birokratisasi dan sistematisasi perilaku akan lebih dominan dalam 

konteks penyeragaman perilaku di lembaga pendidikan. Hoy, Hanson, dan para 

peneliti lainnya beranggapan perilaku akan seragam apabila dijalankan melalui dua 

model; persuasif/coersif approaches dan centrelaisasi/desentralisasi power assestment.14  

 Jadi, kepemimpinan di ruang lingkup pesantren sudah lebih awal dikaji, 

dibandingkan proses manajerialisme pesantren. Kyai, secara definitif, adalah 

pemimpin pesantren dan lembaga yang dibangun dibawah naungan pesantren. Hanya 

saja, lagi-lagi, pola dan model kepemimpinan pesantren dianggap sebagai bagian dari 

proses taken from granted, tidak banyak teori-teori yang bisa dideskripsikan oleh para 

kyai terkait model kepemimpinan dan perilaku mereka secara ilmiah. Bahkan, karena 

luasnya cakupan kepemimpina kyai di Indonesia, para peneliti mendeskripsikan 

cenderung keluar dari space sebagai pemimpin pondok pesantren. Para kyai juga 

diilustrasikan sebagai pemimpin adat, pemimpin politik, hingga model-model 

kepemimpinan lainnya.  

 Dari anggapan-anggapan teoritik dan faktual di atas, maka dapat disimpulkan 

bahwa ada dua perbedaan unik antara diskursi dan realitas manjaerialisme pesantren, 

sebagaimana gambar berikut:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1 

                                                 
13 Warren Bennis, On Become a Leader (Pheladelpia: Perceus Books Group, 2009), 1   
14 Wyne K. Hoy & Scott R. Sweetland ―Designing Better School; The Meaning and Measure of Enabling School 
Structure‖ dalam Jurnal Educational Administration Quarterly Edisi No. 3, Vol. 37, 296  2 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 79 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

Bagan Postulasi Proses dan Bingkai Manajemen Pesantren 

 

 Berdasarkan bagan di atas, dapat disimpulkan bahwa manajemen pesantren – 

secara sumber epistemnya – bersumber dari perilaku dan keyakinan kepemimpinan 

kyai dalam mengelola lembaga pendidikan tersebut. Tak perlu banyak aturan 

mengikat dan tertulis, karena pengaruh kyai terhadap santri melebih instumen 

mikanisme kerja formal seperti yang ada di korporasi atau birokrasi pemerintahan. 

Demikian sebaliknya, manajemen pendidikan cenderung mengedepankan aspek legal-

formal untuk membangun pengelolaan kelembagaannya, kendatipun pasca adanya 

gerakan kajian post-modernisme dan mikro-analisis, dalam kajian sosial-antropologis, 

paradigma makro itu berubah menjadi kajian pilihan rasional kepemimpina atau 

individual. Tapi, apakah perilaku kharismatik dan mengikat para kyai tidak 

diimplementasikan menggunakan cara-cara yang lebih legal-formal?. Pada tabel 

selanjutnya juga dijelaskan bagaimana ada pergeseran paradigma kyai dengan 

melakukan pengembangan struktural, kompetensi administrator, dan budaya 

organisasi. Hal ini dilakukan untuk merelevansikan perilaku kyai, dengan 

kecenderungan masyarakat modern.   

 

Educated Kyai Pesantren; a Potray of Behavirioal Politic and Social Dicisions  

 Pada bagian ini penulis akan menjelaskan beberapa pergeseran paradigmatik 

kyai dalam mengelola pesantren. Salah satu faktor paling dominan ialah, terbentuknya 

kesadaran kiai akan pentingnya pendekatan ilmiah dalam membangun lembaga 

pendidikan. Serta, meski tidak langsung mempengaruhi, adanya aturan mengikat 

pemerintah untuk model-model pengembangan lembaga pendidikan formal; dimana 

Macthing Points  

Convergent leadership style and managerialisme process in School/Pesantren.  

Shifting of Theory  

New Prefrences of leadership model and developing a administration role or 
skill. 

Leaders and Principalship as core of building an effective school. 

Normal Theory   

Pesantren; Kepemiminan dan Partisipasi Aktif Masyarakat dalam membentuk 
karakteristik pesantren  

Manajemen Sekolah; Penguatan Sistem manajerial dan Trained Leadership 
and Administrative Proces (MBM/TQM) 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

80 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

pesantren modern melakukan proses integratif dalam konteks ini. Dalam hal 

intelektualisme kyai yang berkembang, desebutkan sebagaimana riset Mastuki HS, 

bahwa ada kenaikan kasta pendidikan, ekonomi, dan paradigma dari para kaum 

santri,15 pasca reformasi berjalan di Indonesia.  

Dampaknya, kegamangan dikotomis antara pendidikan agama dan umum, 

tidak lagi menjadi problem untuk didiskursikan. Para kaum santri lebih cenderungan 

memakai pandangan integratif-differensial, integratif-holistik, atau bisa jadi, integratif-

selektif. Oleh sebab itulah, para pimpinan pondok pesantren, tidak mengisolasi diri, 

hingga bergantung pada pengetahuan tradisional yang dimiliki. Melainkan, mereka 

juga memberitahukan (pada ranah kognitif dan karakter), tentang kecenderungan 

perubahan zaman. Bagi mereka, tidak ada perbedaan mencolok; antara menjadi 

intelektual murni, ataupun menjadi intelektuali Islam-Tradisional. Hal yang paling 

penting ialah, para santri mampu berkontribusi terhadap kehidupan sosial ke 

masyarakatan secara nyata. Apakah itu di dunia pendidikan, pengembangan ekonomi 

kemasyarakatan, dan bimbingan dalam penyelarasan nilai-nilai agama di masyarakat.  

 AA. Karimullah lebih general melakukan kategori Kyai dan lembaga 

pendidikan formal yang dipimpinnya. Inovatif-Terbuka. Tipologi yang pertama ini 

terdapat pada pesantren yang mengalami pengembangan. Adapaun indikatornya 

antara lain; Kiai mendirikan sekolah; Kiai mengintegrasikan kurikulum; Kiai 

memberdayakan SDM; dan Kiai mengedepankan kemandirian. Tipologi yang kedua 

adalah Konservatif-Inovatif. Tipologi yang kedua ini terdapat juga pada pesantren 

yang mengalami pengembangan. Adapun indikatornya antara lain; Kiai menolak 

sekolah; (Kiai mengintegrasikan kurikulum; Kiai memberdayakan SDM; dan Kiai 

mengembangkan kemandirian. Tipologi yang ketiga adalah Terbuka-Tidak inovatif. 

Tipologi yang ketiga ini terdapat pada pesantren yang mengalami kemunduran. 

Adapaun indikatornya adalah sebagai berikut; Kiai tidak menolak sekolah; Kiai tidak 

mengintegrasikan kurikulum; Kiai tidak memberdayakan SDM; Kiai tidak 

mengedepankan kemandirian16 

                                                 
15 Mastuki Hs, Kelas Menengah Santri (Jakarta: PPIM UIN Press, 2011), 87  
16 Mastuki Hs. Kelas Menengah. 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 81 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

 Pemetaan individual kiai yang bersifat antropologis di atas, membutuhkan 

kajian-kajian yang lebih mendalam bagaimana para kyai melakukan perubahan dan 

memilih untuk mempertahankan nilai-nilai yang sudah dipegang teguh lebih lama itu. 

Maka dari itu, penulis membuat tigakategori baru proses dialektis para kiai dan 

perubahan kelembagaan tersebut; pertama, kiai terdidik (educated kyai). Sebagaimana 

Mastuki, kategori ini didasari pada ada banyaknya kyai-pesantren yang hari ini 

mengenyam pendidikan modern, bergelar keilmuan pendidikan tinggi, hingga mereka 

juga berdialog terbuka dengan karya-karya para akademisi, untuk membangun dan 

mengembangkan lembaga pendidikan pesantren. Lebih-lebih dikala para pimpinan 

pesantren sudah memilih untuk mendirikan lembaga pendidikan tinggi Islam dibawah 

naungan yayasan yang dipimpinnya. Kalau melihat peta Struktural di RMI Jawa 

Timur misalnya, hampir semua kiai yang menjabat. Profil mereka ada yang doktor 

atau sedang proses menyelesaikan pendidikan doktoralnya.  

 Kedua, kyai dan politik pendidikan Nasional. Awalnya, penulis ingin 

meminjam terminologi Hiroko Horikoshi, Imam Suprayogo, dan Ali Hasan 

Siswanto,  yang secara spesifik membahas tentang terma Kyai Politik. Namun, 

definisi kyai politik yang mereka kembangkan cenderung pada peran politik-praktis; 

atau keterlibatan para kyai untuk memberikan sumbangsih politik dalam proses 

perebutan kekuasaan, serta peran moral kyai untuk menjaga marwah tugas politik, 

para politisi muslim. Tapi, yang dimaksud terma ini, lebih spesifik. Artinya, cara kiai 

merespon kebijakan politik pendidikan nasional. Apakah itu dari ruang advistory 

kementrian Agama ataupun Kementrian lain yang menaungi lembaga-lembaga 

pendidikan di bahwa naungan pesantren. Pergesekan para kyai dengan aturan 

normatif, secara langsung dapat dipastikan, akan mempengaruhi sikap politis kyai 

dalam pengelolaan lembaga pendidikan di pesantren. Standarisasi input, proses, dan 

output - seluruh penting elemen pendidikan – akan merubah cara kyai memimpin 

pendidikan pesantren. Misalnya, merekrut orang-orang profesional di bidang-bidang 

tertentu, melatih para santri dan ustadz untuk memahami aturan baru, hingga 

mengikuti aturan standar yang diberlakukan ke seluruh lembaga pendidikan Islam.  

 Ketiga, kyai-Sosiologis. Sama halnya dengan sebelumnya. Kyai sosiologis 

bukan bermakna bahwa kiai merupakan produk kultus sosiologis di masyarakat 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

82 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

Indonesia. Kyai-sosiologis bermakna bahwa adanya kecenderungan kiai merubah dan 

mengembangkan sistem pendidikan yang dipimpinnya lebih karena keinginan dan 

kepercayaan masyarakat sekitar, terhadap sistem baru yang ada di sistem pendidikan. 

Misalnya, adanya keinginan masyarakat Indonesia untuk mengedepankan sistem 

pendidikan vokasi dibandingkan sistem pendidikan keilmuan. Sistem pendidikan 

vokasi (baca; SMK), sudah bukan lagi lembaga asing di Pondok Pesantren. Belum 

lagi, hal tersebut didukung oleh sistem budaya kemandirian yang ada di pesantren. 

Kendati demikian, perubahan dan pengembangan tersebut, harus pula diakui sebagai 

cara berfikir progresif para kiai untuk menanggapi keinginan masyarakat sekitar. 

Penulis mencatat, ada fenomena menarik, kala pesantren mendirikan pendidikan 

vokasi, yaitu; bertambahnya jumlah santri, serta kecenderungan orang tua untuk 

menitipkan anaknya di lembaga baru tersebut. 

 Dari tiga kategori tersebut, terlihat jelas, bagaimana cara kyai merubah 

lembaga pendidikan pesantren beradaptasi dengan seluruh perubahan dan dinamika 

sosial, politik, dan ilmu pengetahuan di masyarakat. Oleh karenanya, cara 

mengelolanya pun tidak lagi sesederhana pada dua pola; nasab vis a vis nasib, sikap 

terbuka, inovatif, vis a vis  tertutup dan selektif. Tapi, lebih pada cara pandang yang 

holistik bergantung pada bingkai-bingkai yang mempengaruhi kyai dalam proses 

pengembangan kelembagaannya. Misalnya, latar pendidikan, pemahaman terhadap 

aturan politik yang berkembang, serta keinginan masyarakat untuk melakukan 

perubahan sistem yang ada di dalam pendidikan pesantren.  

 Berdasarkan pada analisa lanjutan, pola perilaku di atas bisa dibagi 

sebagaimana berikut;  

 

 

 

Gambar 1.2  

Latar, Fitur, dan Perilaku Kepemimpinan Kyai 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 83 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

 

 

Framing perilaku kiai dalam tabel di atas, berlandaskan pada cara pandang 

Peter Ribbin yang mengatakan bahwa setiap proses kepemimpinan yang dilaksanakan 

dalam sebuah organisasi lebih kuat dipengaruhi oleh pengalaman dan pengetahuan 

yang dijalankan beberapa tahun berlangsung. Dalam konteks ini, dia juga 

menghadirkan beberapa pengalaman para kepala sekolah yang harus berhadapan 

dengan problem-problem tertentu di sekolah masing-masing. Semisal, kekuatan 

politik yang dihadapi, pengaruh supporting moral yang dihadirkan di keluarga, 

pengalaman hidup menghadapi masalah pelik, dan yang paling besar bisa 

disistematisasi pada bingkai etnografi, adalah pengalaman pengetahuan yang 

dihadapinya.17   

Mukhlisah AM, mengatakan bahwa Pemaknaan sederhana kepemimpinan di 

era post-standarisasi (leadership in age of post-standararisation) adalah perubahan 

paradigmatik dari public-disclosure ke self-disclosure. Artinya, kepemimpinan tidak hanya 

disadari sebagai reduksi pengungkapan publik (masyarakat) bahwa seseorang sudah 

menjadi pemimpin (leader), melainkan pengungkapan dan refleksi individu (self-

reflection) tentang apa pengaruh yang sudah ia berikan kepada pengikutnya. Hal 

terpenting dalam kajian ini adalah inovasi dan kreatifitas. Seorang pemimpin, pada era 

post-strandarisasi, harus mampu menterjemahkan lingkungan kerja yang mereka 

pimpin dan melakukan perubahan-perubahan, serta mencipta suasana baru (based on 

creativity) yang membedakan dengan organisasi yang lain. Karakteristik pengkajian 

kepemimpinan, berdasarkan kesadaran diri, juga dilakukan oleh Warren Bennis. 

Warren Bannis, dalam on becoming leader  menekankan bahwa menjadi pemimpin 

bukan dikarenakan proyeksi sains dan ilmu pengetahuan, melainkan karena mereka 

paham basic kultur dan struktur, dirinya (knowing his self), lingkungannya (knoning his 

                                                 
17 Mukhlisah AM, ―Post-Standarisasi Kepemimpinan Pesantren‖, Jurnal Kependidikan Islam, Vol. 2, No. 4, 67. 

Kyai Terdidik/Akademik  

• Normative dan 
sistematis 

• Rigidly and prosedural 
process.  

• managerial count 

• Impersonal Dicision 

•  process 
mainstreaming  

Kyai Politik Pendidikan  

•  Instant change  

• Goal mainstreaming  

• Projectory/political dicision  

• Personal accievement.  

• etc 

Kyai Sosiologi Pendidikan 

• social progress, change and 
mutual dicision  

• Macro-Social mainstreaming  

• Social service and accievment  



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

84 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

world), dan mampu mengoprasikan visi, misi, dan tujuannya (operating). Warren Bennis 

juga mengatakan ―letting the self emerge is esential task for leader‖. Dia mengutip pun 

mengukip ungkapa Kurt Lewin ―if you want to truly understand something, try to change it‖.18 

Adapula ungkapan yang menyebut; Leadership is specific to the particular situation 

under investigation. Who becomes the leader of a given group engaging in a particular activity and 

what the leadership characteristics are in the given case are a function of the specific situation, 

including the measuring instruments employed. There is a wide variation in the characteristics of 

individuals who become leaders in similar situations, and an even greater divergence in leadership in 

different situations”19 Berdasarkan pada asumsi teoritik ini, Mukhlisah menganggap 

bahwa kepemimpinan kiai, dengan sekian banyak tajuk klasifikasi teoritik dan temuan 

di lapangan, merupakan wujud dari dialektika individu kiai dan kondisi sosial yang 

dihadapi. Perubahan pondok pesantren yang cepat beradaptasi, mengadopsi, dan 

menorobos batas-batas tradisi, merupakan sebagian nilai yang diyakini dalam diri 

seorang kiai. Atau bahkan, sikap kepemimpinan kiai menjaga serta memelihara 

konservatisme bukan berarti kiai tersebut tidak mampu menilai keadaan di luar 

lembaga pendidikan Islam yang dipimpinnya. Melainkan, itulah sikap kekokohan 

sikap kiai dalam memimpin pesantrennya.  

Gagasan Mukhlisah di atas, menurut penulis mengatakan bahwa 

kepemimpinan kiai; pertama adalah experiental leadership. Yakni seorang pemimpin yang 

kaya pengalaman. Sebagaimana diketahui, seorang kiai – dalam proses menuju suksesi 

kepemimpinan – mereka selalu melakukan rihlah intelektual dan spiritual ke beberapa 

pondok pesantren. Hal ini pernah dideskripsikan oleh KH. Azzaim Ibrahimy pada 

penulis. Sebelum menjadi pemimpin atau pengasuh, beliau harus belajar ke beberapa 

pondok pesantren modern, salaf, bahkan konfrehensif. Beliau melakukan rihlah dari 

lembaga lokal hingga nasional. Fenomena kiai melakukan rihlah intelektual dan 

spiritual ini, rupanya, menjadi tradisi khusus kiai untuk mentasbihkan ‗anak‘ atau 

keluarganya memimpin pondok pesantren yang dikelolanya.  

Kedua, eksperimental leadership. Tipologi ini lebih sederhana dideskripsikan. 

Pasalnya, secara antropologis, terdapat banyak evidence dan postulat ilmiah yang 

                                                 
18 Mukhlisah AM, Post-Standarisasi, 68-69. 
19 Clive Dimmock et. al, Educational Leadership; Culture and Diversity (London: Sage Publication, 2005), 21 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 85 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

menyebut bahwa seorang kiai di pesantren selalu melakukan perubahan dengan cara 

mengadopsi, mengadaptasi, dan memperbarui lembaga-lembaga pendidikan di bawah 

naungan kultur pesantren. Seorang kiai tak ‗segan-segan‘ merubah lembaga 

pendidikann formal mereka. Misalnya, memasukkan idiom ‗Sekolah Islam Unggul‘ dan 

―Sekolah Menengah Kejuruan‖, bersamaan dengan maraknya item ini di masyarakat 

urban (perkotaan). Kiai juga seringkali melakukan eksperimentasi pendidikan 

berdasarkan pengalaman kiai lain. Contoh sederhana, misalnya, KH. Agus Ali 

Tulangan Sidoarjo. Saat ini, beliau sedang mencoba corak baru idiom pendidikan 

Islam bernama SMP Progresif Bumi Sholawat. Sebuah sistem pendidikan yang 

mengintegrasikan intelektualitas dan spiritualisme. Eksperimentasi juga dilakukan di 

PP. Terpadu Arrisalah Lirboyo Kediri. Berdasarkan pengalaman studi banding teman 

penulis di pondok pesantren tersebut, menjelaskan bahwa pertama-tama pengasuh 

PP. Arrisaslah mengadopsi konsep Sekolah Unggul di Jombang, rupanya, sistem itu 

gagal diimplementasikan dengan baik. Akhirnya, meniru sistem kedisiplinan PP. 

Darussalam, Gontor. Itupun juga gagal. Akhirnya, PP. Arrisalah, 

mengimplementasikan sistemnya sendiri mengambil hal yang baik dari Jombang dan 

Gontor.  

 Semua gagasan tersebut, merupakan sebuah transformasi pemikiran antologis 

kepemimpinan kiai dalam konteks pendidikan dan kelembagaan pondok pesantren. 

Kendati konsepsi-konsepsinya akan sangat mudah dimentahkan oleh postulasi 

model-model kepemimpina yang dipraktekkan di beberapa pondok pesantren yang 

lain. Pada kesimpulannya, kerangka dasar kepemimpinan pesantren sangat 

bergantung pada kerangka berfikir, pengalaman, pengetahuan spiritual kiai, dan 

progresifitas dialogis dengan teman sejawat di luar pondok pesantren, serta supervisi 

pemerintah melalui regulasi-regulasi yang baru, maka kiai pesantren memiliki cara-

cara/treatment baru dalam hal pengembangan pondok pesantren.  

 

 

 

Kyai Developmentary Policy; Learning From Kyai Leadership  



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

86 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

Di atas, sudah dijelaskan bagaimana proses-proses pengembangan pondok 

pesantren dari kerangka teoritik yang dibingkai oleh banyak peneliti; spesifiknya 

mereka yang concern terhadap disiplin ilmu manajemen pondok pesantren dan 

lembaga pendidikan Islam. Berikut ini adalah beberapa aspek baru yang menjadi 

trending pengembangan pondok pesantren, berdasarkan pada strategi pengembangan 

yang ditawarkan kepada pondok pesantren; 

Dalam konteks manajemen, teori birokrasi dan organizational theory adalah 

pintu masuk utama menghadirkan karakteristik educational management. Hoy and 

Sweetland, mengatakan bahwa: 

 “like or not, schools are bureaucracies—they are structures with hierarchy of authority, 
division of labor, impersonality, objective standards, technical competence, and rules and 
regulations….claimed that bureaucracies are capable of attaining the highest degree of 
administrative efficiency”.20  
 

Selain itu, pada perkembangannya, ada budaya baru yang kemudian diadopsi 

oleh lembaga pendidikan sebagai penggabungan dari kompenen nirlaba dan 

pelayanan masyarakat. Perkembangan teoritik itu, diungkapkan oleh Buchari Alma 

dan Rhenald Kasali, sebagai budaya korporasi. Sebuah budaya yang mengedepankan 

aspek kepuasan kepada masyarakat dan diatur secara terbuka (open system).21 

Fenomena yang demikian, sebagaimana ulasan Mardiyah, terlihat di PP. Tebuireng 

Jombang, berikut ini adalah hasil riset Mardiyah tentang tipologi administratif yang 

dibangun oleh KH. Sholahuddin Wahid semenjak terpilih sebagai Pengasuh Pondok 

Pesantren Tebuireng Jombang.   

―...kepemimpinan Kiai Salahuddin, memiliki tipologi the broker karena ia selalu 
mengorientasikan layanan (service-oriented person)kepada ustadz, guru, orang tua, 
para alumni dan organisasi masyarakat yang dekat hubungannya dengan 
sekolah, agar terjalin kemitraan yang saling menguntungkan dan membantu 
tujuan pendidikan yang diarahkan pada perbaikan mutu belajar santri/murid. 
KH.Salahuddin, dikenal oleh komunitas pesantren sebagai pimpinan 
pesantren yang senantiasa bersikap merendah tetapi ulet dalam 
memperjuangkan visi pesantren dan obsesinya. Ia bersikap terbuka dan siap 

                                                 
20 Wyne K. Hoy & Scott R. Sweetland ―Designing Better School; The Meaning and Measure of Enabling School 
Structure‖ dalam Jurnal Educational Administration Quarterly Edisi No 3 Vol 37, 296   
21 Buchori Alma dan Ratih Hurriyati, Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran Jasa Pendidikan Fokus Pada Mutu dan 
Layanan Prima, (Bandung; Alfabeta, 2009), 48 bandingkan dengan Rhenald Kasali, Change, (Jakarta: Gramedia 
Pustaka Utama, 2005), 272  



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 87 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

untuk dikritik asalkan demi kebaikan bersama dan menguntungkan semua 
fihak dan pesantren. Ia senantiasa mengutamakan layanannya kepada 
kepentingan santri/murid (pupil service-oriented) sehingga menimbulkan simpati 
semua pihak untuk mendukung program-programnya yang dinilai 
menguntungkan santri/murid….‖22 
Mardiyah menambahkan bahwa,  kepemimpinan KH. Shalahudin Wahid di 

Tebuireng juga dimulai dengan proses restrukturisasi kelembagaan and staffing line 

pondok pesantren. Dari sisi kelembagaan, KH. Shalahudin Wahid, selanjutnya 

disingkat Gus Shalah, membuat sistem informasi satu pintu.23 Jadi, seluruh informasi 

tentang PP. Tebuireng dan lembaga yang dinaungi oleh pondok pesantren, bisa 

diketahui melalui Kepala Kantor Kepesantrenan. Selain itu, dia juga mengangkat tiga 

wakil pengasuh dari jajaran profesional; kepesantrenan dikelola oleh Gus Ghafar, 

lulusan Teknik, teman semasa kuliah di ITS, dibantu oleh Gus Zaki dan KH. Mustain 

Syafi‘i. Bidang pendidikan Gus Thoha dan Lembaga Penjaminan Mutu, Nur Hannan. 

Dalam observasi penulis, pada konteks penelitian yang berbeda, kesan 

birokratis dan pelayanan optimal terlihat sangat jelas. Pada tahun 2011, penulis 

pernah ke Tebuireng untuk penelitian ‗Gender, Kepemimpinan Perempuan, dan 

Pandangan Kiai‘. Surat izin penelitian disahkan oleh Kepala Kantor dan dilayani oleh 

seluruh lembaga yang menjadi objek penelitian dengan sangat baik. Pada tahun 2014, 

penulis kembali ke Tebuireng untuk bertemu dengan Gus Sholah. Sama seperti 

sebelumnya, hirarki administrasi harus dilalui lebih dulu, hingga mendapatkan 

persetujuan dari pihak-pihak yang bersangkutan. Terkecuali, bagi para tamu, wali 

santri, dan orang-orang yang tidak memiliki kepentingan formal bisa langsung 

bertemu dengan Gus Shalah.  

Selain merubah/mengembangkan budaya birokratis, adapula pesantren yang 

hari ini mengimplementasikan proses politik mini pemerintahan. Modal seperti ini, 

sebenarnya, pola adaptif yang dilakukan para kiai untuk lebih memberikan ruang 

pengalaman kepada para santri memahami kehidupan nyata di masyarakat. Fakta ini 

penulis temukan di PP. Langitan, Tuban. Sepeninggal Pengasuh kedua, KH Abdul 

Hadi, (alm) KH. Abdullah Faqih – yang dikenal memiliki kedekatan dengan dunia 

                                                 
22 Mardiyah ―Kepemimpinan Kiai dalam Pemeliharaan Budaya Organisasi di Pondok Modern Gontor, Lirboyo 
Kediri, dan Pesantren Tebuireng Jombang‖ dalam Jurnal Tsaqafah, No. 1, Vol. 8, 2012, 84  
23 Mardiyah, Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi (Malang: Aditya Media Publishing:  2012), 341-
344 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

88 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

politik, membentuk sistem kelola pondok pesantren (baca; kepesantrenan) berbentuk 

sistem pemerintahan. Mereka (para santri) memiliki kekuasaan (otoritas) kuat untuk 

menentukan proses pembelajaran, jumlah biaya yang dibutuhkan, sistem karir dan 

pemilihan ketua Idarah al „am, dst. Hingga hari ini, pola demikian dilakukan dan 

diimplementasikan.  

Secara hirarkis-struktur pola manajerial di Langitan sebagaimana berikut;  

1. Majelis Pengasuh sebagai penentu kebijakan tertinggi  

2. Majelis Perwakilan Santri  

3. Ketua Idarah ‗Am sebagai penanggung jawab seluruh aktifitas pondok pesantren  

4. Ketua Idrah Khas (Kepala Wilayah)  

5. Ketua Ikatan Alumni Langitan 

Postulasi model pengembangan ini bisa dilaksanakan di Langitan, karena 

hanya ada satu kebijakan kultural yang harus menjadi fondasi para penerus dan 

pengurus Pondok Pesantren Langitan ―Jangan pernah merubah sistem pendidikan 

yang sudah ada. Boleh memasukkan yang baru, asal tidak mengganggu subtansi yang 

sudah lama‖. Atau bahasa yang paling terkenal adalah “al Muhafadzah „ala Qhadim al 

Shalih, wa al „akhdu bi al Jadid al Ashlah”. Jadi, para penerus dan pengurus hanya 

perangkat operasional dari tanaman model yang diwariskan turun menurun tersebut.    

Semenjak kecenderungan baru yang mulai menggejala di masyarakat urban di 

Indonesia. Banyak lembaga pendidikan Islam di kota-kota besar bertransformasi 

menjadi sekolah Islam unggul guna memenuhi ekspektasi dan animo masyarakat yang 

semakin meningkat. Penelitian Azyumardi Azra dan Arif Subhan menunjukkan hal 

tersebut. Azyumardi Azra mengendus adanya proses ‗santrinisasi‘24 masyarakat urban 

(perkotaan) dengan cara mendirikan ‗Sekolah Islam Unggul‘. Di Jakarta ada beberapa 

contoh sekolah Islam Unggul/Unggulan seperti Sekolah Al Azhar, SMA Insan 

                                                 
24 Istilah santrinisasi yang dimunculkan Azyumardi Azra berasal dari tiga konstruksi dasar, pertama, murid atau 
siswa sekolah-sekolah Islam unguulan telah mengalami reislamisasi. Kedua, murid atau siswa membawa Islam yang 
mereka pelajari kerumah atau masyarakat. Kecenderungan orang tua siswa memasukkan anaknnya kesekolah 
Islam dikarenakan adanya fenomena destruktif di lembaga pendidikan umum seperti tauran, sex bebeas dan lain 
sebagainya. Lihat Azra, Pendidikan, 90. 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 89 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

Cendikia Serpong, Al Izhar, dan beberapa madrasah-madrasah unggulan lainnya.25 

Arief Subhan juga menangkap fenomena ini dengan mengatakan;  

―...sekolah-sekolah Islam bermunculan sebagai fenomena perkotaan 
Indonesia abad ke-20. Muhammadiyah jelas merupakan organisasi 
terdepan dalam konteks munculnya istilah ―Sekolah Islam‖ yang lebih 
berkonotasi perkotaan....Perbedaan utama antara sekolah Islam dengan 
madrasah terletak pada departemen yang melakukan supervisi. Sekolah 
Islam berada dibawah supervisi Departemen Pendidikan Nasional...Akan 
tetapi, berbeda (pula) dengan sekolah pada umumnya, lembaga 
pendidikan ini menambahkan pendidikan keagamaan dengan porsi yang 
cukup besar. Perbedaan antara sekolah Islam dengan madrasah dan 
pesantren terletak pada penekanannya kepada aspek praktis pendidikan 
spesifik (seperti pembelajaran ilmu Sharaf, Nahwu, dan konteks kajian 
tradisionalisme lainnya, pen)...Sekolah Islam ingin mencetak pelajar-pelajar 
muslim yang memiliki kepribadian religius dan modern. Dalam konteks 
ini, Islam tidak mendapatkan penekanan pada aspek kognitif, tetapi pada 
aspek praktis. Penegakan Islam sebagai etika sosial mendapatkan 
perhatian‖.26 

 

Arif Subhan menambahkan bahwa pertumbuhan ―Sekolah Islam‖ memiliki 

ciri khas proses santrinisasi (berdasarkan pada sistem pengasramaan) ini pun 

berkembang di beberapa daerah, Sekolah Islam Al Azhar memiliki cabang-cabang 

yang tersebar hampir di daerah Jabodetabek. Ada pula SMA Insan Cendikia, SMA 

Madani dibawah Yayasan Paramadina dan beberapa daerah lain di luar Jawa dan 

Jakarta. Sekolah-sekolah ini memiliki air-conditioning, perpustakaan berbasis tekhnologi 

komputer, sarana olahraga, laboratorium, komputer, internet, dan –tentu saja- sistem 

belajar mengajar yang ―terorganisir dengan baik‖, termasuk kegiatan ekstrakulikuler. 

Sekolah islam juga dikelola kaum profesional, baik dalam aspek manajemen maupun 

pengembangan kurikulum. Guru, manajer, dan staf administrasi di jaring melalui 

seleksi yang sangat kompetitif dan pada umumnya mereka adalah tamatan universitas 

terkemuka di indonesia. 27 

Bagaimanakah respon pesantren untuk menjawab kecenderungan ini. Atau 

dalam bahasa yang lebih ekonomis, bagaimanakah pondok pesantren menyediakan 

lembaga pendidikan yang cocok bagi kelompok masyarakat menengah ke atas. 

                                                 
25 Azra, Pendidikan, 89.  
26 Subhan, Lembaga, 138. 
27 Subhan, Lembaga, 140. 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

90 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

Akankah pondok pesantren mampu menyediakan proses pendidikan yang lebih 

kompettif, efektif, dan profesional?.  Jika mau memotret gejala maraknya Sekolah 

Islam Unggul – bukan madrasah, di pondok pesantren mungkin cukup jarang 

ditemukan. Pasalnya, concern pondok pesantren lebih condong mengembangkan 

madrasah dibandingkan dengan sekolah. Hal ini pun cukup beralasan, hasil survei 

Lembaga Survei Indonesia (LSI) menyebutkan bahwa mayoritas peserta didik di 

madrasah berasal dari kultur Nahdlatul Ulama‘ dan memiliki pemahaman keislaman 

yang cukup kuat. Sedangkan mereka yang memilih sekolah Islam atau sekolah umum 

berasal dari keluarga yang afiliasi organisasinya adalah Muhammadiyah atau tidak 

terikat dengan organisasi.28 Di Surabaya saja hanya ada satu madrasah unggulan 

bertaraf internasional yang tata cara pengelolaan dan pendidikannya berbasis pondok 

pesantren, yakni PP. Pesantren Amanatul Ummah. Meski kelas unggulan mereka 

ditempatkan di Pacet Mojokerto, yang jauh dari hiruk pikuk keramaian kota.  

Meskipun jarang, bukan berarti tidak ada, sebagaimana karakteristiknya, 

pondok pesantren akan terus berusaha berbenah dan memperbaiki kualitas 

pendidikannya. Kepentingannya adalah membangun konsep tradisionalisme yang 

terintegrasi dengan persoalan modern. Thesa ini sempat diungkapkan oleh Prof. Dr. 

Imam Bawani pada proses perkuliahan ―Perbandingan Pendidikan Islam‖ di 

Perkuliahan Umum Program Doktoral Pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Beliau mengatakan bahwa ―Dulu, kalau mau melihat contoh sukses pondok 

pesantren modern ada di Gontor, tapi saat ini, sudah tidak lagi. Ada pondok di 

Lirboyo kediri yang anak-anak didiknya mampu menghafal al-Qur‘an, membaca kitab 

kuning, berbahasa asing dengan bagus, dan mumpuni di bidang pengetahuan umum. 

Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Arrisalah namanya. Inilah contoh ideal 

integralisme tradisionalisme pesantren dan pengetahuan umum‖.29 Secara 

observasional, pasca penulis melihat website resmi pondok pesantren ini memang 

memiliki keunikan tersendiri. Pondok Pesantren ini tidak memiliki pendidikan formal 

agama (baca; madrasah), kecuali Madrasah Diniyah. Prestasinya pun mentereng baik 

                                                 
28 Makalah Simposium Internasional Madrasah In Global Context Puslitbang Depag Tahun 2013 Di Bekasi Jawa 
Barat.  
29 Penjelasan Prof. Dr. Imam Bawani pada Stadium General ―Perbandingan Pendidikan‖ tanggal 25 Nopember 
2013.   



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 91 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

dari sisi ilmu kegamaan ataupun ilmu pengetahuan umum seperti Olimpiade Sains. 

Kegiatan-kegiatan kependidikannya tak kalah menarik, mereka melakukan Summer 

Champ di China dan beberapa negara lain di luar negeri.30 

Berdasarkan brosur pendaftaran yang penulis dapatkan. Pondok Pesantren 

Salafiyah Terpadu Ar-Risalah berdiri pada bulan Februari 1995. Terletak di Desa 

Lirboyo, Kecamata Mojoroto, Kota Kediri Jawa Timur. Berkaitan dengan standar 

mutu pendidikan, Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah ini memiki sarana-

prasarana ruang studio radio Risalah FM, Asrama Puteri, Asrama Putera, Koprasi 

Puteri, Koprasi Putera, Musholla, Perkantoran, Auditorium, Perpustakaan, English 

Centre, Ruang Multimedia, Ruang Studio Video, Ruang Sekolah, Ruang Makan, 

Ruang Cuci Pakaian, Ruang Usaha Kesehatan Sekolah, Ruang 

Kesenian/Keterampilan, Laboratorium Bahasa, Laboratorium Komputer, 

Laboratorium Kimia Fisika, Laboratorium Biologi, Laboratorium Pengetahuan 

Sosial. 

Uniknya Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah memiliki kebijakan 

mutu pendidikan diantaranya: pertama, Membentuk Pribadi Luhur Yang Mampu 

Bersaing Secara Global; Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah sangat 

mengedepankan Akhlaqul Karimah. Kedua, Mengutamakan Kebersihan; Pondok 

Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah mendidik santrinya untuk selalu hidup 

bersih. Ketiga, Bangga Menjadi Santri; Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-

Risalah menanamkan rasa bangga terhadap santrinya karena status santri yang ia 

sandang itu sendiri. Keempat, Mengutamakan Kedisiplinan; Pondok Pesantren 

Salafiyah Terpadu Ar-Risalah setiap melakukan kegiatan selalu tepat waktu. Kelima, 

menggunakan pengamalan ilmu; Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah 

mewajibkan kepada semua santrinya untuk melaksanakan sholat dhuha, tahajjud, 

hajat, dan sholat witir. Setiap senin dan kamis wajib puasa bagi santri tingkat SMP 

dan SMA. 31 

Fenomena lainnya ada di Kabupaten Sidoarjo; Pondok Pesantren Bumi 

Sholawat. Sama halnya dengan Pondok Pesantren Slafiyah Terpadu Ar-Risalah, 

                                                 
30 www.arrisalah.org 
31 Brosur pendaftaran Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah. 

http://www.arrisalah.org/


Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

92 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

pondok pesantren KH. Agoes Ali Mashuri Tulangan ini juga mendirikan SMP 

Progresif yang memiliki prestasi berimbang antara pengetahuan umum dan 

pengetahuan agama. Di dalam buku pribadinya, KH. Agoes Ali Mashuri Tulangan 

menyebutkan pendirian lembaga pendidikan sekolah ini untuk menjawab 

kebingungan masyarakat yang anaknya pandai dan berprestasi, namun akhlaq dan 

spiritualitasnya gersang32. SMP Progresif pun terintegrasi dengan tradisi 

kepesantrenan-tradisional yang sangat kental. Berdasarkan pada standar kualitas 

mutu, sekolah ini memiliki sarana-prasarana yang memadai, gedung asrama dan 

sekolah yang mentereng, guru-guru yang profesional.33 

Beberapa fakta di atas, merupakan beberapa pemahaman kiai dan 

pengembangan (dalam persepsi kesengajaan yang dilakukan pesantren) untuk 

menyesuaikan dengan kebutuhan zaman yang ada di masyarakat. Meskipun, penulis 

juga masih memiliki data lain, terkait dengan terma pengembangan pesantren dengan 

model; pertama, pesantren moving culture, yakni proses pengembangan pesantren ke 

beberapa pesantren cabang di daerah-daerah tertentu, Gontor dan Sidogiri misalnya. 

Kedua, pesantren yang dikembangkan melalui proses politik lokal; seperti, di beberapa 

daerah bersamaan dengan proses politik yang terjalin. Ketiga, pengembangan 

pesantren berbasis filantropisme. Misalnya, penyertaan modal masyarakat, 

sumbangan/donasi masyarakat, dan penwakafan tanah-tanah yang dimiliki 

masyarakat terhadap pesantren.  

 

 

Penutup  

 Betapapun kepempinan pesantren – dalam sudut pandang pengembangan  

dan aspek kbijakan - tak selalu bermakna perubahan nomenklatur dari, salafiyah, 

modern, konfrehensif, integratif, dan penamaan-penamaan antropologis-sosiologis 

lainnya. Pada saatnya, pesantren akan membingkai citeranya sendiri berdasarkan pada 

basis keyakinan yang dibangun oleh para kiai, pengelola lembaga, dan interaksionisme 

pesantren dengan kebutuhan masyarakat. Pada intinya, nomenklatur kajian 

                                                 
32 KH. Agoes Ali Mashuri, Belajar Dari Lalat (Surabaya: Khalista, 2008), 34  
33 www.sekolahprogresif.sch.id 

http://www.sekolahprogresif.sch.id/


Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 93 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

kepesantren – meski sudah ditulis oleh ribuan peneliti – tidak akan kehabisan 

postulasi untuk menciptakan karakteristik yang baru pada aspek pembaruan sudut 

pandang sainstifik. Kesimpulannya, tulisan ini, ingin menunjukkan bahwa pesantren 

akan terus berkembang dan mengembangkan dirinya berdasarkan pada kepercayaan 

masyarakat terhadap pesantren tersebut.  

 

Referensi 

Alma , Buchori dan Ratih Hurriyati., Manajemen Corporate dan Strategi Pemasaran Jasa 

Pendidikan Fokus Pada Mutu dan Layanan Prima, Bandung; Alfabeta, 2009) 

AM, Mukhlisah,. ―Post-Standarisasi Kepemimpinan Pesantren‖ dalam Jurnal 

Kependidikan Islam, Vol. 2, No. 4. 

Amrullah, A. M. Karim., Perubahan Model Penyelenggaraan Pendidikan Pesantren 

Disertasi—Universitas Malang, 2011.  

Asrohah, Hanun, Transformasi Pesantren, Jakarta; Rineka, 2003. 

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.  

B, Caldwell & S Spinks., Leading the Self-Managing School, London: The Falmer Press. 

1992. 

Ball, Stephen., The Routledge Falmer Reader of Sociology of Education, New York; 

Routledge Falmer, 2004. 

Bennis, Warren., On Become a Leader, Pheladelpia; Perceus Books Group, 2009.  

Brosur pendaftaran Pondok Pesantren Salafiyah Terpadu Ar-Risalah. 

Bush, Tony., ―Educational leadership and management:theory, policy, and practice dalam South 

African”, Journal of Education, Vol. 27, 2007. 

Dimmock, Clive et,al., Educational Leadership; Culture and Diversity, London; Sage 

Publication, 2005. 

Hoy, Wyne K. & Scott R. Sweetland ―Designing Better School; The Meaning and 

Measure of Enabling School Structure‖ dalam Jurnal Educational 

Administration Quarterly Vol. 37 No. 03 

Hs, Mastuki, Kelas Menengah Santri, Jakarta; PPIM UIN Press, 2011. 

Kasali, Rhenald., Change, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

94 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

Leithwood, Kenneth A., What We Know About Succesfull School Leadership, UK; 

National College for School Leadership, 2003.  

Leithwood, Kenneth A., What We Know About Succesfull School Leadership, UK; 

National College for School Leadership, 2003.  

Makalah Simposium Internasional Madrasah In Global Context, Puslitbang Depag 

Tahun 2013, di Bekasi Jawa Barat.  

Mardiyah ―Kepemimpinan Kiai dalam Pemeliharaan Budaya Organisasi di Pondok 

Modern Gontor, Lirboyo Kediri, dan Pesantren Tebuireng Jombang‖, 

Jurnal Tsaqafah Vol. 8, No. 1 2012.  

Mardiyah, Kepemimpinan Kiai dalam Memelihara Budaya Organisasi, Malang: Aditya Media 

Publishing, 2012. 

Mashuri, KH. Agoes Ali., Belajar Dari Lalat, Surabaya: Khalista, 2008. 

Muhaimin, Manajemen Penjaminan Mutu di Universitas Islam Negeri Malang, Malang : UIN 

Malang, 2005. 

Penjelasan Prof. Dr. Imam Bawani pada Stadium General ―Perbandingan 

Pendidikan‖ tanggal 25 Nopember 2013.   

Qomar, Mujamil., Menggagas Pendidikan Islam, Bandung: Rosdakarya, 2014. 

Shodiq, Muhammad.,  Kepemimpinan Kiai Nasib dalam Meningkatkan Mutu 

Pesantren, Studi pada Pesantren Al-Hikam Malang, Pesantren Luhur Al-

Husna Surabaya, dan Pesantren Mahasiswa An-Nur Surabya‖, Disertasi-

Universitas Negeri Malang, 2011. 

Subhan, Arief. Lembaga Pendidikan Islam Indonesia Abad ke-20, Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, 2012. 

Tilaar, HAR. Pendidikan dan Kekuasaan, Jakarta: Rinneka Cipta, 2003. 

Wyne K. Hoy & Scott R. Sweetland ―Designing Better School; The Meaning and 

Measure of Enabling School Structure‖, Jurnal Educational Administration 

Quarterly Edisi, Vol. 37, No. 3. 

 

 

 



Mulyadi 
Islamic-School, Micro Politics and Type of Kyai‟s Policy 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018| 95 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN 

Internet 

www.arrisalah.org 

www.sekolahprogresif.sch.id 

http://www.arrisalah.org/
http://www.sekolahprogresif.sch.id/

