
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 11, Nomor 1, Februari 2018; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 30-51 

DEFENDING RADICALISM AND ISLAMIC-TRANSNATIONAL 
MOVEMENT; RENEWAL APPROACHES FROM STRUCTURAL  

TO CULTURAL DIMENSION  
 

Ana Aniati  
Institut Agama Islam Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia 

E-mail: anaaniaty@yahoo.com   

 
Abstract: This article will describe complete approaches to understand what 
trans-nationalism is, how to anticipate its negative effects trough Islamic 
authentic feature which is lived in and attached by Indonesian-Moslems 
societies, and strategy to build a tolerance and multicultural society beyond 
rising Islamism and nationalism contestation, at least in few months ago. To 
construct this complex idea, this article will be formulated using sociological 
and anthropological design-approaches in every sub-theme. Yet this article 
was constructed using some researches reports which were have done. In the 
end, this article will conclude that; first trans-nationalism was not a dangerous 
theme, if Indonesian people belonging to their identities as attached feature. 
Second, Indonesian people had a strong institution (Pesantren) to build 
tolerance and multicultural Moslems societies. Third, Moslems scholars, such 
as Kyais and Moslem Intellectual ought to usually preach what Indonesia is 
based on cultural and nationalism values. The last, we have to recognize that 
uncertain political interest will arose all of Indonesia moderate world view.  
Keywords: Trans-nationalism, Pesantren, Tolerance and Multicultural 
Societies  

 
Pendahuluan  

 Kegelisahan utama tema ini berasal dari kekhawatiran banyak orang akan 

menguatnya kembali konflik sikap islamisme radikal dan pupusnya identitas asli orang 

Indonesia. Bukti shahih dari kekhawatiran ini, dapat terlihat jelas dari kontestasi 

kepentingan politik di Pilkada Jakarta, keberpihakan pemerintah terhadap kelompok-

kelompok Islam moderat, aksi terorisme yang tidak kunjung usai, hingga rencana 

pemerintah menghapus/membubarkan organisasi keagamaan yang berideologi 

kekerasan, baik berasal dari gerakan transnasional ataupun lahir atas inisiasi 

masyarakat Islam-Indonesia sendiri. Tentu, dalam konteks menanggapi kegelisahan 

ini, menurut penulis, pemerintah sudah melakukan hal yang benar. Artinya, 

pemerintah menginginkan sebuah konsep kenegaraan yang tidak keluar dari fondasi 

awal Indonesia dibangun. Pemerintah, pada satu sisi, juga berharap masyarakat mau 

mailto:anaaniaty@yahoo.com


Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 31 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

berkerjasama untuk menghadirkan sebuah negara yang damai, tentram, dan 

mensejahterakan.  

 Kendatipun, mereka (kelompok-kelompok yang hari ini menjadi perhatian 

pemerintah) harus diyakini jika mereka tidak akan pernah diam. Mereka akan tetap 

melakukan counter-movement, melalui jalur-jalur yang tersedia di era demokrasi, supaya 

masih tetap bisa melaksanakan apa yang sudah menjadi keyakinan dan ideologi 

mereka. Misalnya, mereka menyangsikan bahwa kebijakan pemerintah untuk 

kedamaian dan stabilitas kehidupan social, ekonomi, serta politik. Mereka juga 

melakukan perlawanan melalui kampanye bahwa pemerintah sudah menyalahi nilai-

nilai Negara demokrasi, dan masih banyak cara lain yang mereka kerjakan. Oleh 

karena kontestasi ini tidak mudah diselesaikan, kedua belah pihak menempuh 

kampanye untuk menarik hati masyarakat sekitar. Keith A Nitta pernah menyebutkan 

bahwa drama pemerintah dan civil society di ruang publik merupakan keniscayaan di 

sebuah negara demokrasi. Siapapun yang memenangkan kontestasi tersebut, maka dia 

akan mendapatkan dukungan untuk menjalankan idealismenya.1 Maka dari itulah, hari 

ini, termasuk acara-acara symposium, konfrensi, dan seminar di dunia akademik 

disumuki oleh kontestasi ide-ide tersebut.     

 Posisi tulisan ini, tentu tidak bermaksud untuk menghilangkan apa yang 

sudah menjadi kontestasi tersebut. Lebih kecil dari itu, tulisan ini sekedar ingin 

memaparkan bagaimana semua orang bisa memahami apa yang sedang terjadi di 

Indonesia. Bagaimana gerakan-gerakan transnasional (termasuk di dalamnya yang 

berideologi radikal) ambil bagian di Indonesia. Bagaimana umat Islam Indonesia 

memahami karakter asli kehidupan mereka. Apa kekuatan yang dimiliki oleh umat 

Islam Indonesia. Serta bagaimana strategi dan tahapan-tahapan yang bisa dilakukan 

agar pemerintah, khususnya, dan masyarakat Islam-Indonesia, umumnya, mampu 

membendung dan mengantisipasi efek negatif dari gerakan-gerakan trans-nasional. 

Tulisan ini juga, sedikitnya, akan memberikan kontribusi terhadap pemangku 

kebijakan untuk memformulasikan ramalan kebijakan yang paling efektif dalam 

menangkal ide, gerakan, dan politik transnasional tersebut. Dari sudut sistematika, 

                                                 
1 Keith A. Nitta, The Politic of Structural Education Reform  (New York: Routledge, 2008), 1-2 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

32 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

penulis akan memulai dari kajian terhadap tantangan gerakan transnasional terhadap 

eksistensi identitas Islam-Indonesia. Bingkai moderatisme Islam-Indonesia, dan 

memposisikan pondok pesantren (lembaga pendidikan Islam secara umum) sebagai 

institusi strategis melawan gerakan tersebut.  

 
Kontestasi Trans-Nasionalisme; Sebaran Ide, Ideology, dan Institusi  

 Gambaran utuh mengenai terminologi gerakan Trans-nasional, sebagai hasil 

kajian ilmiah, memang sulit untuk dilacak. Bahkan Masdar Hilmy hanya 

menyebuntukan bahwa terminologi Trans-nasionalisme hanya merupakan ungkapan 

dari dua tokoh gerakan Islam terbesar di Indonesia; yakni KH. Hasyim Muzadi 

sebagai mantan ketua PBNU dan Syafi‟i Ma‟arif mantan ketua Muhammadiyah2.  

Terminologi Trans-nasionalisme  memang sempat diungkapkan oleh KH. Hasyim 

Muzadi untuk menggambarkan pelbagai tipologi gerakan baru yang mulai menyebar 

di Indonesia yang disupport oleh kekuatan di luar negeri. Lebih tepatnya beliau ingin 

menyebuntukan bahwa radikalisme yang terjadi di Indonesia terjadi karena dibantu 

oleh beberapa negara-negara maju, dan tidak murni keinginan orang Islam-

Indonesia3. Sedangkan Syafi‟i Maarif memasukkannya dalam kalimat bukunya yakni 

“….sorotan berikutnya atas HTI, berbeda dengan MMI yang bercorak Indonesia, HTI adalah 

gerakan politik Islam Trans-nasional yang digagas oleh Taqiyuddin An-Nabhani4. Namun, 

beliau tidak menafsirkan organisasi apa saja yang dimasukkan dalam kategori gerakan 

Trans-nasional. 

 Dalam upayanya menjelaskan terminologi Trans-nasionalisme Islam sebagai 

nomenclature, Masdar Hilmy meminjam pengertian yang diungkapkan oleh J.R Bowen 

yang mencakup tiga hal; (a) pergerakan demografis. (b) lembaga keagamaan Trans-

nasional. (c) perpindahan gagasan atau ide.5  Pengertian pertama bermakna bahwa 

Trans-nasionalisme berarti pergerakan lintas negara. Terma kedua memiliki makna 

perangkat kelembagaan yang memiliki jejaring internasional. Sedangkan yang terakhir 

                                                 
2 Masdar Hilmy “Akar-akar Trans-nasionalisme Islam Hizbut Tahrir Indonesia (HTI)”, Islamica, Vol. 8, 
No. 2 (September 2011), 1-2.    
3 KH. Hasyim Muzadi Rekaman Seminar Radikalisme Islam di UI Depok.  
4 Syafi‟i Maarif, Islam dalam Bingkai keindonesiaan, Sebuah Refleksi Sejarah (Bandung: Mizan, 2009), 191. 
5 Hilmy, Akar, 2.  



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 33 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

adalah perpindahan idea tau gagasan dari kelompok atau individu dari negara yang 

satu ke negara yang lain.  

Jikalau melihat makna terminologis trans-nasionalisme dalam arti yang 

demikian maka ada kesamaan persepsi pula di khalayak umum bahwa gerakan Trans-

nasionali atau Trans-nasionalisme adalah sebuah gerakan yang melintasi batas negara 

(nation), berbasis pada umat Islam di seluruh dunia, didominasi oleh pemikiran 

skriptualis, radikal, fundamental, dan bergagasan berbeda dengan konsep nation-state6. 

Sebagai contohnya adalah kelompok gerakan Ikhwanul Muslimin, gerakan yang 

sekarang memegang kekuasaan di Mesir ini, ingin mengembalikan kekuatan Islam 

sebagai basis politik dan keluar dari hegemoni konsep demokrasi yang dikembangkan 

masyarakat Barat. 

Dalam bingkai pemikiran G. Fealy dan Bubalo menyebutkan bahwa ada 

upaya „deteritorialisasi‟ Islam agar bisa menembus pada dimensi global7. Tidak ada hal 

apapun yang hanya memiliki satu dimensi. Semua hal hamper memiliki dimensi 

ganda, ada yang menganggap positif, adapula yang beranggapan negative. Sama 

halnya dengan eksistensi gerakan Trans-nasional, ada yang beranggapan bahwa 

gerakan ini merupakan ancaman bagi masyarakat tertentu dan dianggap „nyeleneh‟ 

(menyalahi) nilai kebudayaan local, bahkan Islam. Namun, adapula anggapan bahwa 

gerakan Trans-nasional ini merupakan upaya untuk mengembalikan nilai-nilai 

keagamaan yang dikikis oleh gerakan lainnya, semisal liberalism, westernisasi dan lain 

sebagainya.Target utama dari gerakan deteritorialisme ini adalah mengubah budaya 

asli negara muslim setempat, dengan pandangan baru yang dianggap dimiliki oleh 

Islam murni. Artinya, umat Islam yang berbeda dengan pandangan kelompok 

gerakan ini dianggapnya salah, serta tidak menerima akulturasi kebudayaan Islam 

dengan local wisdom yang dimiliki negara Islam tertentu.   

Diakui atau tidak, trans-nasionalisme, islam trans-nasional, atau gerakan Islam 

trans-nasional sudah berwujud dan banyak ditemukan. Meskipun secara keilmiahan 

terminologi tersebut berbeda-beda disebutnya. Islam, sebagaimana wujudnya, 

memang merupakan agama global yang tidak hanya dianut oleh negara tertentu. 

                                                 
6 Hilmy, Akar, 6. 
7 Situs Resmi Hizbut Tahrir Indonesia, http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/ (10 Februari 2013). 

http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/


Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

34 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Persinggungan nilai dan global akan terus terjadi meskipun ditanggapi secara 

berbeda-beda. Meminjam istilah, Fethullah Gulen Islam, melalui nilai 

universalismenya, memang tidak bisa dimiliki oleh kalangan tertentu. Iran memiliki 

tradisi sendiri untuk merayakan tauladannya, „Ali bin Abi Tholib, sedangkan di negara 

lain mereka juga punya tradisi lain yang dianggapnya merupakan bagian dari Islam, 

begitu juga dengan Turki, yang dulunya dibangun di atas narasi sufisme8.    

Anggapan bahwa Trans-nasionalisme sebagai ancaman sudah disebutkan di 

atas, misalnya ungkapan Syafi‟i Ma‟arif, dan KH. Hasyim Muzadi. Sedangkan bagi 

mereka yang mendukung gerakan ini juga menganggap bahwa ungkapan yang 

disebutkan dua tokoh di atas salah. Ima‟il Yusanto, juru bicara Hizbut Tahrir 

Indonesia (HTI), mengatakan bahwa:  

“Sikap asal menolak ideologi Trans-nasional adalah tidak tepat. Apalagi bila 
yang dimaksud adalah (ideologi) Islam. Sikap yang benar adalah bahwa kita 
harus menolak ideologi yang jelas-jelas telah menimbulkan kerusakan pada 
negeri ini; menyengsarakan rakyatnya dan bakal menghancurkan 
persatuannya. Itulah ideologi Trans-nasional kapitalisme global yang 
dikomandani oleh AS. Kejahatan ideologi ini dengan sangat gamblang 
diuraikan oleh Vedi R Hadiz dalam Empire and Neoliberalism 
in Asia (2006). Intinya, AS semakin mengupayakan sebuah disain kebijakan 
berskala global, utamanya di bidang politik dan ekonomi, yang dapat 
memberikan jaminan bahwa dominasi atas planet ini tetap berada dalam 
genggaman AS, tidak peduli apakah kebijakan global itu menyengsarakan 
rakyat di banyak negara atau tidak.”9 
Bagi para pendukungnya, implikasi positif yang dihasilkan dari gerakan Trans-

nasional adalah keberadaannya yang bisa menghadirkan Islam sebagai worldview dan 

Islam benar-benar menjadi jalan keluar dari kehidupan masyarakat. Islam 

dianggapnya sebagai panutan yang melintasi seluruh batas-batas territorial. Dengan 

keberadaan gerakan Trans-nasional, Barat melalui agenda “westernisasinya” merasa 

mendapatkan tangtangan yang serius.  

Adapun beberapa implikasi negatif dari gerakan Trans-nasional adalah :  

1. Gerakan trans-nasional berkarakter memaksakan kehendaknya untuk mengadopsi 

apa yang sudah diyakininya benar.  

                                                 
8 Fethullah Gulen, Love and Tolerance (New Jersey: Tughra Book, 2009), 223.  
9 Isma‟il Yusanto, Islam Trans-nasional, http://hizbut-tahrir.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-Trans-
nasional/ (diakses 4 Februari 2013).  

http://hizbut-tahrir.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-transnasional/
http://hizbut-tahrir.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-transnasional/


Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 35 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

2. Gerakan trans-nasional, pada umumnya, enggan untuk menghargai kearifan local 

sebuah teritori negara.  

3. Gerakan trans-nasional juga memiliki tradisi dan kebudayaan yang berbeda 

dengan kebudayaan setempat.  

4. Terkadang, Gerakan Trans-nasional menggunakan cara-cara anarkisme untuk 

menyebarkan pemahamannya.  

Terlepas dari apa yang sudah dipaparkan di atas, dalam wujudnya (baca; 

antropologis), transnasionalisme bisa berbentuk kelembagaan gerakan dan 

pendidikan. Wujud gerakan dan lembaga pendidikan merupakan dua model paling 

efektif untuk membangun ide tersebut berjalan sebagaimana mestinya. Lembaga 

pendidikan sebagai mesin gerakan Trans-nasional berarti memposisikan lembaga 

pendidikan sebagai bagian strategi untuk menyebarkan ideologi trans-nasionalnya. 

Setidaknya ada beberapa lembaga pendidikan Islam yang dibentuk untuk menampung 

para pengikut gerakan tersebut. Berkaitan dengan ini, penulis akan memberikan 

gambarannya melalui hasil-hasil penelitian: salah satunya adalah milik Jajang Jahroni 

dan Imdadur Rahmat. Objek penelitan Jajang terfokus pada konsep pendidikan 

LIPIA Jakarta yang merupakan join project dengan Arab Saudi.  

Laporan Jajang dari LPPIM UIN Jakarta memasukkan Lembaga pendidikan 

Indonesia Arab Suadi LIPIA Jakarta sebagai bagian kategori lembaga pendidikan 

Islam yang di support oleh gerakan Wahabi di Indonesia. Dia menjelaskan:  

“…LIPIA, is a Saudi education project and its network with Indonesian 
greduates. These returning greduates are currently serving in various 
positions such as teachers and preachers. In the course of time they have 
maintained relation with Saudi, from which they obtain financial supports. It 
focuses on student who studied in Saudi in recent periods precisely in the 
1980s, 1990s, and 2000s. Their understanding of sharia have changed over 
the time depending its contexts”10.     
  

Lebih lengkapnya dia juga menyebut bahwa eksistensi lembaga tersebut untuk 

mendirikan identitas baru. Yakni identitas salafisme yang memiliki karakter ritus dan 

habitus berbeda dengan karakter keislaman di Indonesia. Dia juga menambahkan :  

                                                 
10 Jajang Jahroni, “Annual Conference on Islamic Studies (ACIS) ke-12 tanggal 5-8 di Surabaya” dalam 
The Political Economy of Knowledge: Sharia and Saudi Scholarship in Indonesia, (Jakarta: PPIM UIN,2012), 8. 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

36 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

“The ideology of Salafism is further disseminated among the others trough 
prayer. Prayer is the most important ritual in Islam, and mosque serves the 
locus where identity, it is better to perform it collectively. By performing 
collective prayers, student are involved in face to face communication with 
others. Conversion, expression, shaking hand, kissing, hugging and patting 
are quite common and ritualized. Performing collective prayer will give deep 
impact and rise strong in group feelings on each member of the believers.11 
Dari dua kutipan di atas, terlihat betul bahwa ada kepentingan asing dalam 

pendirian lembaga pendidikan Islam (political economy of knowledge) di LIPIA ini. 

Pendanaan Arab Saudi untuk mengembangkan LIPIA terbagi menjadi beberapa 

bentuk: pertama, dalam bentuk beasiswa bagi siswa atau mahasiswa yang tidak 

mampu.Kedua, gaji yang berlimpah luah bagi guru atau staff pengajar12. Tapi, pastinya, 

ada syarat yang mesti dipenuhi yakni dengan menjadi bagian dari penyebaran ideologi 

Wahabi di Indonesia.   

Selain laporan Jajang Jahroni yang mengangkat eksistensi Wahabi di Indoesi, 

Imdadud Rahmat juga menggaris bawahi kesamaann sistem pendidikan yang 

disediakan oleh partai PKS dengan ikhwanul Muslimin yang berbasis di Mesir. 

Kesamaan tersebut terletak pada system kadarisasi dan gerakan tarbiyah.   

“…sistem pengkaderan Tarbiyah PKS merupakan adopsi dan pengembangan 
dari model pengkaderan Tarbiyah Ikhwanul Muslimin. Pola tarbiyah PKS 
bisa dikatakan mengadopsi prinsip-prinsip dasar dan sturktur umum Tarbiyah 
Ikhwanul Muslimin. Hal ini meliputi landasan filosofis, ideologis, dan mabda‟ 
(prinsip) keagamaan, tujuan dan target pendidikan, manhaj (metode) dan 
penetapan, sarana-sarana pendidikan, serta materi pendidikan yang dipakai. 
Tarbiyah PKS hanya melakukan adaptasi terbatas terkait dengan materi 
pendidikan serta menghilangkan sarana pendidikan yang tidak sesuai dengan 
kondisi dan kebutuhan di Indonesia.”13 
Perbedaan antara dua hasil atau kosntruksi penelitian di atas, LIPIA adalah 

project Arab Saudi dan tidak berimbas pada sebuah gerakan politik. Sedangkan 

penelitian Imdad, lebih fokus pada garis politik PKS dan sebagian saja membahas 

tentang pendidikan atau Tarbiyah. Satu hal lagi, pendidikan di PKS tidak terbentuk 

dalam lembaga formal, melainkan pada pembasisan dan pengkaderan berbasis pada 

kaderisasi organisasi di beberapa kampus di Indonesia.  

                                                 
11 Jahroni, The Political Economy of Knowledge, 9. 
12 Jahroni, The Political Economy of Knowledge, 10. 
13 M. Imdadun Rahmat, Ideologi Politik PKS (Yogyakarta: Elkis, 2008), 242. 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 37 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Penelitian terdahulu mengenai relasi antara dunia pendidikan dengan gerakan 

Trans-nasional sempat diulas lengkap oleh Greg Fealy dan Anthony Bubalo. Dalam 

hasil penelitiannya, dia menyebut LIPIA sebagai project ilmu pengetahuan yang 

didanai oleh Arab Saudi untuk menyebar luaskan ajaran Wahabisme dan Salafisme14. 

Selain dua lembaga ini, dia mengutip laporan, ICG tentang salafisme dan organisasi 

salafi yang menerima dukungan dari luar negeri adalah Yayasan al-Shofwah dan 

Wahdah Islamiyah15 

Setidaknya inilah relasi aktif lembaga pendidikan Islam dengan gerakan Islam 

Trans-nasional. Sebenarnya masih banyak bentuk-bentuk lembaga pendidikan lainnya 

yang mendapatkan sponsor dan dukungan finasial, sarana pendidikan, dan lainnya, di 

Indonesia. Karena, di era yang seperti ini, tak lagi ada batasan bagi masyarakat untuk 

meminta dan menerima bantuan khususnya dalam konteks dunia pendidikan. 

Demokrasi menjadikan globalisme mendapatkan ruang yang sangat luas.  

 
Identitas Moderatisme Islam-Indonesia; Learning From NU and 

Muhammadiyah  

 Pada bagian ini, penulis ingin mengungkap bagaimana semestinya Islam 

Indoensia harus di bangun. . Ahmad Syafi‟i Maarif misalnya, memberikan catatan 

penting bagaimana Islam (bacal organisasi keislaman di Indonesia) harus hadir dan 

ambil bagian untuk menciptakan Islam yang bisa menjadi rahmat seluruh umat. Dia 

menegaskan:  

“…harapan masyarakat luas, terutama saudara-saudara kita sebangsa yang 
tidak seagama dengan kita masih menaruh harapan besar kepada 
Muhammadiyah dan NU untuk tetap berperan sebagai payung pelindung 
eksistensi mereka yang sering “diteror” oleh kelompok-kelompok yang 
mengesankan dirinya sebagai yang paling relijius dan paling dekat dengan 
Tuhan, jika bukan telah mengambilalih peran Tuhan tentang kebenaran. 
Indonesia masih beruntung karena arus besar Islam di sini telah mengkristal 
dalam kultur Muhammadiyah dan kultur NU yang moderat, terbuka, dan 
modern. Jika terasa kelemahan dalam kultur ini adalah karena 
Muhammadiyah dan NU kurang agresif dalam upaya memasarkan cita-cita 
Islam yang memayungi semua suku bangsa, penganut agama, dan siapa pun 
yang hidup di bumi Nusantara ini. Di saat-saat kritikal, sikap agresif tetapi 

                                                 
14 Greg Fealy dan Bubablo, Jejak Kafilah, 94  
15 Greg Fealy dan Bubablo, Jejak Kafilah, 99 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

38 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

terukur perlu juga ditunjukkan agar pihak lain tidak menilai kita telah 
kehabisan amunisi untuk berperan sebagai payung pelindung dan tenda besar 
bagi semua.”16  

 Sebagaimana diketahui, Syafi‟i Ma‟arif merupakan ketua Muhammadiyah yang 

hingga hari ini sangat khawatir dengan menguatnya gerakan transnasional yang 

menghinggapi Bumi Nusantara. Termasuk di dalamnya para cendikiawan 

Muhammadiyah lainnya yang mengetahui bagaimana setting global akan 

menggerogoti identitas kebangsaan yang ada di Indonesia. Dari kutipan di atas, 

menurut penulis terdapat satu keyword penting yakni “Kultur Moderat, Terbuka dan 

Modern,” yang harus didengungkan oleh para intelektual muslim di Indonesia. 

Kegelisahan serupa diungkapkan oleh Amin Abdullah, dia menyebutkan bahwa;  

“….Tantangan yang dihadapi Muhammadiyah pada abad pertama usianya 
pasti berbeda dari abad kedua usianya. Meskipun, kontinuitasnya antara 
keduanya tetap ada. Untuk itu, paradigma, model, dan strategi tajdidnya juga 
harus disesuaikan dengan perkembangan terbaru discourse keislaman baik 
dalam teori maupun praktek. Muhammadiyah harus melakukan upaya 
pembaharuan from within, yang meliputi strategi pembaharuan gerakan 
pendidikan yang selama ini digelutinya, mengenal dengan baik dan mendalam 
metode dan pendekatan kontemporer terhadap studi Islam dan Keislaman 
era klasik dan lebih-lebih era kontemporer, mendekatkan dan mendialogkan 
Islamic Studies dan Religious Studies, bersikap inklusif terhadap perkembangan 
pengalaman dan keilmuan generasi mudanya, terbuka, mengenalkan dialog 
antar budaya dan agama di akar rumput, memahami cross-cultural values dan 
multikulturalitas, dalam bingkai fikih NKRI, dan begitu seterusnya. Tanpa 
menempuh langkah-langkah tersebut, gerakan pembaharuan Islam menuju ke 
arah terwujudnya Masyarakat dan Peradaban Utama di tanah air ini, tentu 
akan mengalami kesulitan bernapas dan kekurangan oksigen untuk 
menghirup dan merespon isu-isu sosial-keagamaan global dan isu-isu 
peradaban Islam kontemporer. Untuk konteks keindonesiaan, Ikon perjoangan 
meraih “Islam yang berkemajoean” sepertinya tetap menarik untuk 
diperbincangkan dan didiskusikan sepanjang masa. Dengan begitu kontinuitas 
dan kesinambungan perjoangan antara generasi abad pertama dan generasi 
penerus abad kedua masih terpelihara, sebagaimana dicanangkan dan 
dipesankan oleh founding fathers Muhammadiyah terdahulu.17   

                                                 
16 Ahmad Syafi‟i Maarif “Menata Ulang Posisi Muhammadiyah Sebagai Gerakan Keagamaan dan 
Kemasyarakatan di Tengah Dinamika Kehidupan Berbangsa dan Bernegara”. Diakses melalui 
http://blog.beswandjarum.com/rosyidah/2010/06/12/menata-ulang-posisi-muhammadiyah-sebagai-
gerakan-keagamaan-dan-kemasyarakatan-di-tengah-dinamika-kehidupan-bangsa/ Pada 23 Mei 2017  
17 Makalah Amin Abdullah dalam Pengajian Ramadhan di Majelis Tarjih Muhammadiyah Yogyakarta 
Pada Yogyakarta, 21 Nopember 2009 (diakses melalui web resmi muhammadiyah)  

http://blog.beswandjarum.com/rosyidah/2010/06/12/menata-ulang-posisi-muhammadiyah-sebagai-gerakan-keagamaan-dan-kemasyarakatan-di-tengah-dinamika-kehidupan-bangsa/
http://blog.beswandjarum.com/rosyidah/2010/06/12/menata-ulang-posisi-muhammadiyah-sebagai-gerakan-keagamaan-dan-kemasyarakatan-di-tengah-dinamika-kehidupan-bangsa/


Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 39 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Masdar Hilmy mengatakan bahwa keberadaan NU dan Muhammadiyah 

sebagai organisasi moderat tidak bisa dilepaskan karena memiliki ciri khas sepadan 

dalam lingkup gerakan. Pertama, ketidaksepahaman kedua kelompok ini terhadap 

gerakan-gerakan Islam yang mendahulukan kekerasan untuk menyelesaikan masalah 

di masyarakat. Kedua, kedua organisasi ini tidak setuju dengan Negara Islam, sebuah 

isu laten yang digagas oleh kelompok radikal. Bagi keduanya, NKRI, Pancasila, UUD 

45, dan Bhinneka Tunggal Ika sudah dianggap cukup mewakili nilai-nilai keislaman 

yang bervisi Islam rahmat bagi semua umat. Oleh karena itu, dia memberikan saran 

cetak biru bagaimana moderatisme dua organisasi ini, bisa ditonjolkan. Menurutnya, 

pertama NU dengan kemampuan kharismatik dan kelenturannya mengakomodasi 

budaya Islam-Indonesia harus terus meminta bantuan pemikir Muhammadiyah untuk 

menopang kreatifitas dan inovasi kekayaan metodologis-ijtihadi yang dimilikinya. 

Kedua, pada tataran praktis, keduanya harus berani tampil ke permukaan untuk 

menghadirkan hadharah Islam-Indonesia. Tidak sekedar mengadopsi dan 

mengadaptasi pandangan keislaman luar menjadi kerangka cultural dan metodis di 

dalam organisasi masing-masing. Melalui cara yang seperti itu, identitas Islam-

Indonesia akan menjadi tajuk yang bisa dicontoh oleh seluruh dunia.18   

 Biyanto, dalam opininya pun menegaskan bahwa persinggungan 

Muhammadiyah hari ini tidak lagi sekedar persoalan pengembangan intelektualisme 

dan perbincangan teologis. Kendati, nilai-nilai tersebut harus terus dijaga sebagai asas 

perjuangan yang sudah digariskan secara organisatoris. Lebih jauh dari itu, ada 

persoalan lebih genting untuk didahulukan, yakni; menengahi sikap Islam ekstrim di 

Indonesia. Satu kelompok bermotifkan carapandang yang terlalu liberal, satu 

kelompok lainnya terlalu fundamentalis, bahkan cenderung radikal. Posisi 

Muhammadiyah, menurutnya, harus bisa menjadi mediator dengan melakukan 

management of ideas dari beberapa kelompok yang berseberangan tersebut. Dia 

mengatakan pula bahwa:  

“Yang perlu dilakukan Muhammadiyah pada berbagai mazhab pemikiran 
(school of thought) adalah mengajak mereka untuk bergerak ke posisi tengah 

                                                 
18 Masdar Hilmy “Whither Indonesia‟s Islamic Moderatism?; Reexamination on Moderate Vision 
Muhammadiyah and NU. Dalam Journal of Indonesian Islam Vol 07, No 1, 2013 (LSAS; UIN Sunan 
Ampel Surabaya), 25-44   



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

40 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

(al-wasath ). Ajakan untuk bersikap moderat ini akan efektif jika ditempuh 
melalui dialog yang tulus dan tidak saling mengklaim kebenaran. Jika dialog 
ini dilakukan secara berkelanjutan, pada saatnya kita akan menyaksikan wajah 
Islam Indonesia yang moderat dan toleran terhadap berbagai keragaman. 
Karena itulah, posisi tengah (median position) inipentingsebagaitempat 
berpijak berbagai mazhab pemikiran. Jika Muhammadiyah berhasil menjadi 
mediator yang baik bagi berbagai mazhab pemikiran keagamaan, ini akan 
menjadi kontribusi yang luar biasa bagi perkembangan Islam Indonesia. 
Untuk kepentingan ini, jelas dibutuhkan seperangkat ilmu. Karena itulah, 
Muhammadiyah harus meneguhkan ideologinya agar mampu menjadi gerakan 
praksis sekaligus gerakan intelektual. Akhirnya diucapkan selamat milad bagi 
warga Muhammadiyah. Semoga dengan usia lebih dari satu abad, matahari 
Muhammadiyah bersinar semakin terang. Dengan demikian, Muhammadiyah 
mampu menjadi gerakan pencerahan (al-harakah al-tanwiriyah) bagi umat, 
bangsa, dan negara.19 
Dari sini, Nahdlatul Ulama‟ ataupun Muhammadiyah sudah sangat tegas 

berkeinginan untuk  mengembalikan Islam-Indonesia sebagai model keislaman yang 

sangat akulturatif dan berkemajuan. Oleh karenanya, untuk menangkal seluruh 

gerakan transnasional yang ada, maka diperlukan upaya yang sungguh-sungguh dan 

berpegang pada nilai-nilai yang sudah dikembangkan bersama di dalam kerangka 

berfikir rasionalis, progresif, dan moderat.  

 
Pesantren and Schooling Islam; Rebuilding Religious-Nationalism   

  Jika di atas penulis lebih condong membahas bagaimana Muhammadiyah 

menanggapi gerakan-gerakan transnasionalisme, maka di bagian ini penulis ingin 

mengungkapkan bagaimana semestinya kondisi lembaga pendidikan dan peranannya 

dalam membangun masyarakat yang moderat, inklusif, toleran, dan multicultural. 

Pesantren merupakan institusi pendidikan yang berperan secara intensif dalam 

penyebaran Islam di Nusantara khususnya di pulau Jawa, bahkan menjadi media 

utama gerakan Islam dalam pembinaan moral bangsa Indonesia.20 Karakter pesantren 

yang akomodatif terhadap pola kehidupan masyarakat setempat dalam melakukan 

transformasi sosio-kultural, bahkan format pendidikan pesantren dipandang sebagai 

                                                 
19 Biyanto Meneguhkan Ideologi Muhammadiyah diakses melalui 
https://nasional.sindonews.com/read/925679/18/meneguhkan-ideologi-muhammadiyah-
1416288457/13 pada 23 Mei 2017  
20  Arif, Pendidikan, 165. Lihat juga Dhofier, Tradisi, 62 

https://nasional.sindonews.com/read/925679/18/meneguhkan-ideologi-muhammadiyah-1416288457/13
https://nasional.sindonews.com/read/925679/18/meneguhkan-ideologi-muhammadiyah-1416288457/13


Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 41 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

islamisasi lembaga pendidikan yang telah ada sejak masa Hindu-Budha,21 karena ada 

kemiripan antara pesantren dengan tradisi yang ada pada padepokan dalam tradisi 

Hindu-Budha; yaitu konsentrasi pendidikannya pada pembelajaran agama, gurunya 

tidak digaji, adanya penghormatan yang besar terhadap guru, dan letaknya yang 

berada di luar perkotaan.22  Posisi pesantren yang dipandang sebagai kelanjutan dari 

lembaga pendidikan Jawa kuno yang bernama pawiyatan, di mana Ki Ajar sebagai 

pengajar dan Cantrik sebagai murid tinggal dalam satu komplek dan di sanalah terjadi 

proses belajar mengajar23, maka sangat beralasan bila pendidikan pesantren dipandang 

sebaga institusi yang menjadi salah satu kekuatan dalam mempercepat penyebaran 

Islam di Indonesia secara damai.  

  Ada tiga karakter utama budaya pesantren yang lebih mendekati ideologi 

perdamaian. Pertama, Modeling. Karakter ini dalam terma keislaman dapat 

diidentikkan dengan uswah h}asanah, dimana proses transformasi nilai tidak hanya 

menggunakan bahasa lisan melainkan melalui percontohan dalam bentuk tingkah 

laku. Para santri dan masyarakat melakukan proses identifikasi diri pada Kyai yang 

dijadikan tokoh dan panutan dalam berprilaku. Pola modeling dalam pendidikan 

pesantren ini, mendapat tempat di masyarakat Jawa karena ada kesesuaian dengan 

sistem nilai Jawa yang telah lama mengakar dalam budaya Jawa; yaitu paternalism dan 

patron-client relation.24  

  Kedua, Cultural maintenance. Pendidikan pesantren menggambarkan adanya 

kontinuitas budaya, tanpa melakukan perombakan fondamental terhadap budaya 

lokal tapi tetap bersandar pada ajaran dasar Islam. Para Kyai menjadi agent of social 

change lebih menggunakan pendekatan kultural, bukan politik struktural apalagi 

tindakan arogansi dan kekerasan. Apa yang dilakukan para Kyai melalui pendidikan 

pesantren bukan intervensi budaya melainkan perembesan budaya atau akulturasi.25 

Pesantren yang menjadi pusat proses dialogis antara tradisi lokal dan ajaran Islam,  

melalui proses akulturasi, asimilasi, dan adaptasi tradisi lokal yang animis dan nilai-

                                                 
21 Madjid, Merumuskan, 3. 
22 Karel A. Stenbrink, Pesantren Madrasah Sekolah : Pendidikan Islam dalam Kurun Modern, (Jakarta: LP3ES, 
1994), 20-21. 
23 Daulay, Sejarah, 21. 
24 Mas‟ud, Memahami, xix-xx. 
25 Mas‟ud, Memahami, xxii 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

42 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

nilai Islam, telah menghasilkan tradisi baru Islam Indonesia yang selalu membawa 

sikap harmonis dalam strategi pendidikan dan pengembangannya.26 Karakter kedua 

ini, tercermin pula dalam penggunaan refernsi utama pendidikan pesantren, yang 

tetap mempertahankan karya klasik atau yang disebut dengan Kitab Kuning. 

Penggunaan Kitab Kuning dalam pendidikan pesantren yang ditransmisikan dari 

generasi ke genarasi, menunjukkan adanya upaya pendidikan pesantren untuk 

melestarikan warisan budaya Islam periode awal dan pertengahan.27 

  Ketiga, Budaya Keilmuan Yang Tinggi. Menuntut ilmu di pesantren tidak 

dikenal batasan umur, dan batasan waktu. Tidak jarang seseorang yang sudah beranak 

cucu, masih belajar di Pesantren terutama dalam kegiatan pengajian Ramad{an atau 

yang dikenal dengan istilah pengajian kilatan. Dalam tradisi pesantren juga dikenal 

santri kelana, yaitu santri yang melakukan rih}lah dalam pencarian ilmu dari satu 

pesantren ke pesantren lainnya, bahkan tidak sedikit dari komunitas pesantren yang 

melakukan rih}lah dalam pencarian ilmu sampai ke luar negeri.28  

  Dalam prespektif kebangsaan, Pesantren hadir sebagai pusat pendidikan 

kebangsaan, dengan mendidik santri dan anak bangsa lainnya mandiri tidak hanya 

dalam ekonomi dan politik, melainkan mandiri juga dalam bidang kebudayaan dan 

pengetahuan. Pesantren mengembangkan pendidikan kebangsaan melalui pembiasaan 

hidup dalam kebersamaan baik dalam asrama, maupun di luar asrama dengan anak-

anak bangsa tanpa memperhatikan latar suku, bahasa, bahkan agamanya. Mereka 

dididik untuk saling berinteraksi secara harmonis di antara berbagai komunitas 

bangsa yang heterogin. Dan apabila ada perselisihan, mereka diminta berdamai 

dengan mediasi para Ulama pesantren.29 

  Dari pesantren, para pegiat pergerakan belajar tentang non kooperatif, 

menolak kerjasama dengan Belanda. Sikap pesantren untuk menjadi dirinya sendiri, 

kesediaan untuk hidup bersahaja dalam kesederhanaanya, pembiayaan pendidikan 

dibangun di atas kekuatan sumber daya alam yang ada disekitarnya, dari hasil 

                                                 
26 Sholeh,  Dinamika, xxviii. 
27  Mas‟ud, Memahami, xxiii. 
28 Mas‟ud, Memahami, xxiii-xxiv. Lihat juga Abuddin Nata, Sejarah Sosial Intelektual Islam dan Institusi 
Pendidikannya (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012), 310-311. 
29  Baso, Pesantren, 50-51. 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 43 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

pertanian, perkebunan dan peternakan, tidak memandang penting dana subsidi 

pemerintah kolonial, Ki Hajar Dewantara sebagaimana dikutip Ahmad Baso, 

memandang sikap pesantren tersebut sebagai bentuk kemerdekaan  pesantren.30 

  Pesantren dipandang oleh pegiat peregerakan nasional, sebagai lembaga 

pendidikan yang banyak memberikan kontribusi dalam membentuk sifat dan karakter 

pengajaran nasional yang membedakan dengan pengajaran kolonial. Kedekatan 

Pesantren dengan masyarakat paling bawah, memperkaya pendidikan kultural, 

kerohanian masyarakat, memupuk solidoritas dan mengukuhkan semangat 

kebangsaan yang bertumpu pada tiga nilai dasar; persatuan, kemandirian dan 

kemerdekaan.31 Pendidikan pesantren dengan sistem asrama (pondok), berhasil 

mempersatukan dan merekatkan hubungan anak-anak bangsa dari semua lapisan 

masyarakat, baik anak petani, anak saudagar, anak bangsawan, semua berkumpul 

dalam ikatan nilai persamaan dan kebersamaan dalam kepemimpinan seorang kyai 

yang sederhana dan merakyat, sehingga pada saat mereka kembali ke masyarakatnya 

dengan profesi yang beraneka ragam, tetap merasa dalam kesatuan karena perikatan 

lahir dan batin yang tertanam sejak ada dalam pendidikan pesantren. Sehingga 

kehidupan bangsa dari lapisan apapun tidak tercerai berai, tidak terpisah satu sama 

lainnya.32 

  Pada masa pergolakan nasional di tahun 1930 an, pada saat itu aktivitas 

pergerakan nasional hidup di balik tembok-tembok pesantren, para aktivis pergerakan 

menjadikan pesantren sebagai oase perlindungan dari kejaran polisi Belanda. 

Pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan kebangsaan, melainkan menjadi 

basis pergerakan nasional dalam membangun semangat kebangsaan dalam melawan 

segala bentuk penjajahan.33 Membaca fakta sosial keterlibatan pesantren dalam 

pergerakan nasional melawan penjajahan, dapat dikatakan bahwa pesantren memiliki 

andil dalam mengantarkan Indonesia Merdeka, Dan bisa dipahami apabila sampai 

saat ini, komunitas pesantren terus bergerak dalam mengisi kemerdekaan dalam 

berbagai bidang atau aspek pembangunan, tidak hanya dalam bidang pendidikan, 

                                                 
30 Baso, Pesantren, 30-31. 
31 Baso, Pesantren, 32. 
32 Baso, Pesantren, 36. 
33 Baso, Pesantren, 40-41. 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

44 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

dakwah, dan sosial yang menjadi khittah perjuangannya, melainkan juga di bidang 

politik yang merupakan medan baru sebagai bentuk respon pesantren terhadap situasi 

yang mengitarinya, dan sikap tanggunjawab pesantren terhadap eksistensi masyarakat 

bangsa di Nusantara ini. 

 
Building Multicultural-Society and Defending Transnationalism  

  Pada bagian terakhir, penulis ingin menguatkan kembali apa yang semestinya 

bisa dilakukan untuk menangkal transnasionalisme. Dalam buku “Ilusi negara Islam” 

menyimpulkan ada beberapa rekomendasi strategis setelah membaca dan meneliti 

gerakan-gerakan trans-nasional agar bangsa indonesia tetap berpegang pada ideologi 

Pancasila dan UUD 45. Adapun rekomendasi tersebut adalah :  

1. Mengajak masyarakat dan elit untuk bersikap terbuka, rendah hati, dan trus belajar 

agar bisa memahami sproitualitas, dan esensi ajaran agama, dan menjadi jiwa yang 

tenang.  

2. Menghentikan dan mememutus mata rantai penyebaran paham ideologi garais 

keras melalui pendidikan yang mencerahkan.  

3. Menyadarkan para elit dan masyarakat bahwa faham ideologi garis keras dan 

disebarkan oleh gerakan Islam Trans-nasional dari Timur Tengah bertentangan 

dengan Islam dan corak keberagamaan Islam-Indonesia yang santun, toleran, dan 

moderat.  

4. Memperjuangkan dan melestarikan dan mewujudkan pancasila yang merefleksikan 

syari‟ah  

5. Bekerjasama dan mendorong para praktisi pendidikan dari tingkat dasar, 

menengah, dan tinggi untuk mengajarkan kekayaan dan nilai luhur bangsa 

Indonesia.  

6. Mewujudkan institusi pemerintah yang bersih adil, dan taat hukum, agar tidak 

menjadi komoditas sensitif yang bisa dikembangkan sebagai isu untuk 

menggulingkan sistem demokrasi dan pancasila yang sudah dianut.  

7. Menumbuhkan dan meningkatkan pemahaman dan kesadaran tentang esensi 

keislaman sebagai rahmat bagi mahluk hidup dan memobilisasi tokoh-tokoh 

agama agar menghidupkan warisan spritual bangsa.  



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 45 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

8. Membangun generasi cinta merah putih.  

9. Menumbuhkan dan memberikan penyadaran bahwa budaya bangsa Indonesia 

tidak bertentangan dengan Islam34.  

  Melihat rekomendasi penelitian ini, tak ubahnya, memberikan peranan sangat 

besar terhadap beberapa kelompok masyarakat. Pertama, para pemangku kebijakan 

yang ada di pemerintahan untuk membentuk situasi kondusif di negara agar tidak 

menjadi komoditas politik. Kedua, peranan kiai, intektual, dan budayawan untuk terus 

mengeksplorasi dan memberikan pemahaman yang benar mengenai nilai-nilai luhur 

yang ada di Indonesia. Ketiga, lembaga pendidikan agar mampu mengajarkan nilai-

nilai pendidikan Pancasila dan Islam yang benar. 

Salah satu karya konfrehensif bagaimana pondok pesantren membingkai nilai-

nilai toleransi menjadi bentuk budaya kepesantrenan adalah penelitian Mursyid. 

Dalam risetnya, dia membingkai pondok pesantren Tebuireng, Jombang dan Pondok 

Pesantren Nurul Jadid, Paiton, sebagai contoh pendidikan pesantren yang toleran dan 

pluralis. Temuan dia, menyebutkan bahwa ada beberapa kekuatan utama pondok 

pesantren untuk membingkai sikap toleran: Pertama, inklusivisme dan paradigma 

sufistik kiai. Kedua, budaya pesantren yang terbiasa membaca fenomena dari pelbagai 

tinjauan referensi. Ketiga, adanya basis nilai dasar yang diinternalisasi. Keempat, adanya 

kekuatan dukungan para pengajar yang juga memiliki basis keilmuan serupa.35 

Paradigma inklusivisme kyai hadir dari kematangan berfikir keagamaan. Bukan 

sekedar pemahaman sosiologis-kultural. Dalam paparan datanya, dia menyebutkan 

pandangan KH. Zuhri Zaini tentang takdir keragamaan yang sengaja dibuat oleh 

Allah SWT agar manusia mampu menunjukkan sikap-sikap ketuhanan. Sikap-sikap 

yang menyayangi antar sesama manusia. Sikap-sikap yang tidak boleh menganggap 

bahwa pandangannya yang paling benar.  

Adapun tradisi pesantren yang tidak hanya memiliki satu preferensi untuk 

menilai fenomena di luar pesantren, terbentuk dari paradigma kajian yang ada di 

pondok pesantren. Diakui atau tidak, pondok pesantren merupakan pasar dari semua 

                                                 
34 Abdurrahman Wahid, edit Ilusi Negara Islam ekspansi gerakan Islam Trans-nasional di Indonesia (Jakarta : 
Wahid Institute, 2009), 229-232  
35 Wahid, Ilusi, 229  



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

46 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

madzhab, landasan pemikiran keislaman, hingga pada proses pertarungan ideologisasi 

keislaman. Tentu, kebiasaan pesantren mendiskusikan persoalan kekinian selalu 

dikontekskan pada cara berfikir yang berbasis pada kitab kuning dan pandangan 

ulama‟-ulama‟ salaf. Namun, pada proses pelaksanaanya, para kyai umumnya, mencari 

format baru model penyampaian (dakwah) yang lebih elegan dan sesuai dengan 

bahasa-bahasa masyarakat sekitar. Para kyai, akan sangat sulit memahami diskursus 

toleransi yang dimaktub oleh akademisi. Tapi, mereka tahu bahwa subtansi dari 

toleransi adalah memahami perbedaan dan menghargai apapun yang terjadi di dalam 

masyarakat sebagai bentuk takdir ilahi yang tidak bisa diganggu gugat.  

Selanjutnya, nilai-nilai dasar di PP. Nurul Jadid yang diinternalisasi melalui 

proses pembudayaan sikap menerima perbedaan dan perkembangan zaman. Dalam 

kurun sejarah yang panjang ini, PP. Nurul Jadid sudah memiliki keragaman proses 

internalisasi nilai yang sangat kuat berkaitan dengan nilai kebangsaan dan 

keindonesiaan. Para kyai di PP. Nurul Jadid tidak menjauhkan para santrinya dengan 

aktivitas kenegaraan. Para santri diwajibkan untuk mengikuti upacara kemerdekaan, 

berkumpul dengan lembaga-lembaga pendidikan formal lainnya di lapangan. Atau 

bahkan, mereka diundang untuk menghadiri upacara-upacara kenegaraan di lembaga 

pemerintahan. Hal ini penting untuk ditunjukkan. Pasalnya, salah satu faktor 

menguatkan radikalisme Islam dan intoleransi di lembaga pendidikan, diakibatkan 

oleh para peserta didik dijauhkan dari identitas asli Indonesia yang beragam. Di 

lembaga pendidikan tersebut, mereka cenderung dikenalkan dengan model keislaman 

yang satu frame dan ideologi tertentu.  

Terakhir, Mursyid juga menegaskan pentingnya peran guru dan tenaga 

pengajar untuk melanjutkan cita-cita yang digariskan di dalam PP. Nurul Jadid. Dari 

data yang dipaparkannya, sudut pandang Kyai dan para guru bersinerji linier. Artinya, 

keberadaan KH. Zuhri Zaini yang memiliki kematangan intelektual dan spiritual, 

menjadikan para guru mengikutinya secara langsung. Sebagaimana teori Coleman, 

aktor individu menciptakan aktor korporat yang menjaga dan men-sustainable-kan 

nilai-nilai yang dipegang oleh aktor individu tersebut. Peran aktor korporat (baca; 

para guru) adalah menghadirkan paradigma Kyai yang inklusif dan toleran agar para 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 47 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

santri mampu menterjemahkan perilaku santri dengan baik dan benar. Menurut 

pembacaan penulis, kerangka Pendidikan Toleransi ini bermuara pada tiga aspek; 

pertama, kyai dan guru yang inklusif. Kedua, budaya toleran yang ditampilkan (tolerance 

exibition) seperti yang sangat tampak di PP. Tebuireng Jombang, dimana Kyai dan 

para pengasuh yang lainnya memiliki andil membangun Indnonesia yang plural, 

seperti KH. Wahid Hasyim dan puteranya, KH. Abdurrahman Wahid. Sedangkan di 

PP. Nurul Jadid, para pengasuhnya tidak memiliki karakter menasional seperti yang 

ada di PP. Tebuireng Jombang, solusi yang dilakukan adalah menampakkan apa yang 

ada hari ini, khususnya dari ke-zuhudan dan ke-sufian KH. Zuhri Zaini. Ketiga, 

penanaman nilai-nilai yang sistematis dilakukan. Pada bagian ini, kedua lembaga ini 

memiliki problem serupa. Mereka tidak memiliki kurikulum yang spesifik terkait pola 

interaksi dan konstrutivisme di dunia pendidikan. Para santri dibiarkan „liar‟ untuk 

memahami proses-proses yang sudah berjalan serta dijalankan oleh para pendiri dan 

pengasuh pondok pesantren tersebut.  

Kerangka lain yang tidak bisa diakses adalah melakukan proses generalisasi 

pendidikan toleransi di luar lembaga pendidikan Islam (baca; pesantren). Di luar 

pesantren tidak memiliki role-model (Kyai) laiknya yang ada di pesantren. Oleh karena 

itu, diperlukan proses-proses pembaharuan untuk bisa menghadirkan pendidikan 

toleran berbasis pada nilai-nilai kepesantrenan ini sebagai basis utama sistem 

pendidikan nasional. Salah satu caranya adalah membingkai ulang desain pendidikan 

toleransi di luar, kemudian membawanya ke pengalaman-pengamalan yang basis 

nilainya ada di lembaga pesantren. Hal tersebut, dalam wujud implementasi, tentunya 

tidak sulit. Pasalnya, branding of full-day school dan building of Islamic Culture sudah 

menjadi primadona di kalangan masyarakat Indonesia, utamanya mereka yang berada 

di wilayah perkotaan.  

 
Penutup  

Betapapun rancang bangun identitas Islam di Indonesia tidak akan pernah 

lepas dari nilai-nilai toleransi dan kesadaran takdiri bahwa nusantara dibangun dari 

keragaman. Nusantara dibentuk dari perbedaan-perbedaan yang berkembang tanpa 

proses diminta. Oleh karena itulah, memotret Islam-Indonesia vis a vis dengan 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

48 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

gerakan penyeragaman yang dilakukan oleh gerakan transnasional sebenarnya bukan 

perkara yang sulit. Indonesia memiliki identitas keislaman yang dipresentasikan dan 

dipreferensikan melalui dua organisasi yang lahir memberikan kontribusi terhadap 

berdirinya bangsa Indonesia; yakni Nahdlatul Ulama‟ dan Muhammadiyah keduanya 

pun memiliki cara dan strategi tersendiri untuk mengkonstruk masyarakat Indoensia. 

Muhammadiyah bisa jadi melalui cara-cara dan jalan rasionalisme ilmiah, sedangkan 

NU melalui karakteristik yang dibangun di pondok pesantren.   

Oleh sebab menjadikan pendidikan pesantren merupakan miniatur Indonesia 

yang beragam, memindahkan nilai-nilai keislaman pesantren yang toleran dan plural, 

juga merupakan sebuah keniscayaan. Hal yang dibutuhkan adalah melakukan 

konstruksi sosial, membingkai nilai, dan memantapkan regulasi serta komitmen 

bersama, untuk menciptakan lembaga pendidikan Islam yang toleran dan plural. 

Lebih-lebih, lembaga pendidikan di luar pondok pesantren memiliki kekuatan 

(internal/eksternal); apakah itu Sumber Daya Manusia ataupun Sumber Daya Alam, 

yang dapat mendukung dan menguatkan apapun yang sudah dicanangkan oleh 

lembaga pendidikan formal. In the end, apapun gagasan yang penulis tuangkan di atas, 

merupakan proses postulasi Islam-Indonesia yang sangat toleran dan berbeda dengan 

gerakan transnasional Islam, dalam mengahadapi masalah masyarakat, serta Islam-

Indonesia memiliki keunikan pendekatan untuk mereproduksi generasi muda yang 

toleran dan plural, melalui sekolah Islam ataupun pendidikan pesantren.  

  

Referensi 

Abdullah, Taufik (ed.), Ensiklopedi Tematis Dunia Islam volume 5 Asia Tenggara, 

Jakarta: PT. Ichtiar Baru van Hoeve, 2005.  

Arikunto, Suharsimi, Metodologi Penelitian Kualitatif, Jakarta: Grafindo Persada, 1991. 

Assegaf, Abdur Rahman, dkk, Pendidikan Islam di Indonesia, Yogyakarta: SUKA 

PRESS, 2007. 

Attas (al), Naquib, Aim And Objectives Of Islamic Education, Mecca: King Abdul Aziz 

University, 1977. 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 49 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Azzumardi Azra, Pembaharuan Pendidikan Islam (tulisan dimuat di Harian Republika 21 

April 2011). 

Banks, James A. Multiethnic Education: Theory and Practice, London: Oxford University 

Press, 1994. 

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, Jakarta: 

LP3ES, 1984. 

Drajat, Zakiah, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bina Aksara, 2008.  

Fair, C. Cristine, Islamic Education in Pakistan, Report of United State Institute of 

Peace, 2006. 

Fealy, Greg dan Anthony Bubalo, Jejak Kafilah, Bandung: Mizan, 2007.  

Gulen, Fethullah, Love and Tolerance, New Jersey: Tughra Book, 2009.  

Hackett, Rosalind I. J. “Anthropology of religion” dalam The Routledge Companion to the 

Study of Religion Edited by John R. Hinnells, London : Rutledge, 2005. 

Hadi, Sutrisno, Metodologi Research, Yogyakarta: UGM press, 1993. 

Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 

1999. 

Hefner, Robert W, “Islamic School, Sosial Movement, and Democracy in Indonesia”, 

dalam Robert W. Hefner edit, Making Modern islam Politic of Education in South 

Asia, USA: Hawai University Press, 2009.  

Hilmy, Masdar dan Akh. Muzaki, Dinamika Baru Studi Islam, Surabaya : Arkola, 2005. 

Hilmy, Masdar, “Akar-Akar Transnasional Hizbut Tahrir Indonesia” dalam Islamica, 

vol 6 1 september 2011. 

Ihsan, Hamdani dan A. Fuad Ihsan, Filsafat Pendidikan Islam, Bandung: CV Pustaka 

Setia, 2007.   

Jahroni, Jajang, The Political Economy of Knowlegde; Shari‟a and Saudi Scholarship in 

Indonesia, Paper AICIS 2012.   

Jalaluddin, Filsafat Pndidikan Islam, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1991. 

Jalaluddin, Teologi Pendidikan (Jakarta: Rajawali Press, 2003), 115. 

Kinball, Solonn T, Anthropology and education, New York : tp, 1956. 

Maarif, Syafi‟I, Islam dalam Bingkai keindonesiaan, Sebuah Refleksi Sejarah, Bandung: 

Mizan, 2009. 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

50 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 
         p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Madjid, Nurcholish, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan, Jakarta: Paramadina, 

1997. 

Majid, Abdul dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Persepektif Islam, Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya, 2012. 

Marimba, Ahmad D., Pengantar Filsafat Pendidikan Islam, Bandung: PT. Al-Maarif. 

1962. 

Moleong, Lexy, Metode Penelitian Kualitatif, Jakarta: Remaja Rosdakarya, 2004. 

Morita, Toyoko, Islamic, Education, and Human Rigth in Iran dalam buku Human Rigth 

in Asian School. 

Mubarak, M. Zaki, Genealogi Islam Radikal di Indonesia Gerakan, Pemikiran dan Prospek 

Demokrasi, Jakarta: LP3ES, 2007. 

Muhaimin, Ilmu Pendidikan Islam, Malang: UIN Press, 2003.  

Muhajir, Noeng, Metode Penelitian Kualitatif, Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000. 

Mumtaz Ahmad, Madrasah Education in Pakistan and Bangladesh, Paper Of Radicalism 

and Security Of South Asia. 

Nahlawi (al), Abd. Rahman, Prinsip-Prinsip dan Metode Pendidikan Islam, Jakarta: CV. 

Dipenogoro, 1992. 

Nahlawi (al), Abdurrahman Prinsip-prinsip dan Metode Pendidikan Islam, Bandung: CV. 

Diponegoro, 1996. 

Nawab Mohsin-ul-Mulk (ed.), Addresses and Speeches Relating to the Muhammadan Anqlo-

­Oriental College in Aligarh from its Foundation in 1875 to 1898 (Aligarh, 

Desember 1998), 31-32.    

Rahman, Kholilur, “Konsep Pendidikan KH. Hasyim Muzadi”, Thesis--IAIN Sunan 

Ampel Surabaya, 2011.  

Rahmat, M. Imdadur, Ideologi politik PKS, Jogjakarta: LkiS, 2008.  

Ramayulis dan Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam Telaah Sistem Pendidikan dan 

Pemikiran Para Tokohnya, Jakarta: Kalam Mulia, 2010. 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia, 2011.  

Sigit, Suhardi, Pengantar Metodologi Penelitian Sosial-Bisnis-Manajemen, Bandung: Lukman 

Offset, 1999. 



Ana Aniati 
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 51 
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Suhartono, Suparlan, Filsafat Pendidikan, Jogjakarta: Ar-Ruzz, 2006. 

Sukamadina, Nana Syaodih, Metode Penelitian Pendidikan, Bandung: Rosdakarya, 2007. 

Sunyoto, Agus, Walisongo, Yogyakarta: Serambi, 2010. 

Tilaar, HAR, Pendidikan dan Kekuasaan Manajemen Pendidikan Nasional dalam Pusaran 

Kekuasaan, Jakarta: Reineka Cipta, 2003.   

Wahid, Abdurrahman (ed), Ilusi Negara Islam ekspansi gerakan Islam Transnasional di 

Indonesia, Jakarta : Wahid Institute, 2009. 

Weismann, Mikael, The Missing Link – bridging between social theory and conflict resolution, 

University off Gothenburg, 2008. 

 

Internet 

http://www.salafyoon.net/manhaj/hizbut-tahrir.html 

http://www.suara-Islam.com 

http://hizbut-tahrir.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-transnasional/  

http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/ 

 

http://www.suara-islam.com/
http://hizbut-tahrir.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-transnasional/
http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/

