DEFENDING RADICALISM AND ISLAMIC-TRANSNATIONAL
MOVEMENT; RENEWAL APPROACHES FROM STRUCTURAL
TO CULTURAL DIMENSION

Ana Aniati
Institut Agama Islam Ibrahimy Genteng Banyuwangi, Indonesia
E-mail: anaaniaty(@yahoo.com

Abstract: This article will describe complete approaches to understand what
trans-nationalism is, how to anticipate its negative effects trough Islamic
authentic feature which is lived in and attached by Indonesian-Moslems
societies, and strategy to build a tolerance and multicultural society beyond
rising Islamism and nationalism contestation, at least in few months ago. To
construct this complex idea, this article will be formulated using sociological
and anthropological design-approaches in every sub-theme. Yet this article
was constructed using some researches reports which were have done. In the
end, this article will conclude that; first trans-nationalism was not a dangerous
theme, if Indonesian people belonging to their identities as attached feature.
Second, Indonesian people had a strong institution (Pesantren) to build
tolerance and multicultural Moslems societies. Third, Moslems scholars, such
as Kyais and Moslem Intellectual ought to usually preach what Indonesia is
based on cultural and nationalism values. The last, we have to recognize that
uncertain political interest will arose all of Indonesia moderate world view.
Keywords: Trans-nationalism, Pesantren, Tolerance and Multicultural
Societies

Pendahuluan

Kegelisahan utama tema ini berasal dari kekhawatiran banyak orang akan
menguatnya kembali konflik sikap islamisme radikal dan pupusnya identitas asli orang
Indonesia. Bukti shahih dari kekhawatiran ini, dapat terlihat jelas dari kontestasi
kepentingan politik di Pilkada Jakarta, keberpihakan pemerintah terhadap kelompok-
kelompok Islam moderat, aksi terorisme yang tidak kunjung usai, hingga rencana
pemerintah menghapus/membubarkan organisasi keagamaan yang berideologi
kekerasan, baik berasal dari gerakan transnasional ataupun lahir atas inisiasi
masyarakat Islam-Indonesia sendiri. Tentu, dalam konteks menanggapi kegelisahan
ini, menurut penulis, pemerintah sudah melakukan hal yang benar. Artinya,

pemerintah menginginkan sebuah konsep kenegaraan yang tidak keluar dari fondasi

awal Indonesia dibangun. Pemerintah, pada satu sisi, juga berharap masyarakat mau

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 11, Nomor 1, Februari 2018; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 30-51


mailto:anaaniaty@yahoo.com

Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

berkerjasama untuk menghadirkan sebuah negara yang damai, tentram, dan
mensejahterakan.

Kendatipun, mereka (kelompok-kelompok yang hari ini menjadi perhatian
pemerintah) harus diyakini jika mereka tidak akan pernah diam. Mereka akan tetap
melakukan counter-movement, melalui jalur-jalur yang tersedia di era demokrasi, supaya
masih tetap bisa melaksanakan apa yang sudah menjadi keyakinan dan ideologi
mereka. Misalnya, mereka menyangsikan bahwa kebijakan pemerintah untuk
kedamaian dan stabilitas kehidupan social, ekonomi, serta politik. Mereka juga
melakukan perlawanan melalui kampanye bahwa pemerintah sudah menyalahi nilai-
nilai Negara demokrasi, dan masih banyak cara lain yang mereka kerjakan. Oleh
karena kontestasi ini tidak mudah diselesaikan, kedua belah pihak menempuh
kampanye untuk menarik hati masyarakat sekitar. Keith A Nitta pernah menyebutkan
bahwa drama pemerintah dan i/ society di ruang publik merupakan keniscayaan di
sebuah negara demokrasi. Siapapun yang memenangkan kontestasi tersebut, maka dia
akan mendapatkan dukungan untuk menjalankan idealismenya.' Maka dari itulah, hari
ini, termasuk acara-acara symposium, konfrensi, dan seminar di dunia akademik
disumuki oleh kontestasi ide-ide tersebut.

Posisi tulisan ini, tentu tidak bermaksud untuk menghilangkan apa yang
sudah menjadi kontestasi tersebut. Lebih kecil dari itu, tulisan ini sekedar ingin
memaparkan bagaimana semua orang bisa memahami apa yang sedang terjadi di
Indonesia. Bagaimana gerakan-gerakan transnasional (termasuk di dalamnya yang
berideologi radikal) ambil bagian di Indonesia. Bagaimana umat Islam Indonesia
memahami karakter asli kehidupan mereka. Apa kekuatan yang dimiliki oleh umat
Islam Indonesia. Serta bagaimana strategi dan tahapan-tahapan yang bisa dilakukan
agar pemerintah, khususnya, dan masyarakat Islam-Indonesia, umumnya, mampu
membendung dan mengantisipasi efek negatif dari gerakan-gerakan trans-nasional.
Tulisan ini juga, sedikitnya, akan memberikan kontribusi terhadap pemangku
kebijakan untuk memformulasikan ramalan kebijakan yang paling efektif dalam

menangkal ide, gerakan, dan politik transnasional tersebut. Dari sudut sistematika,

! Keith A. Nitta, The Politic of Structural Education Reform (New York: Routledge, 2008), 1-2
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 31
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

penulis akan memulai dari kajian terhadap tantangan gerakan transnasional terhadap
eksistensi identitas Islam-Indonesia. Bingkai moderatisme Islam-Indonesia, dan
memposisikan pondok pesantren (lembaga pendidikan Islam secara umum) sebagai

institusi strategis melawan gerakan tersebut.

Kontestasi Trans-Nasionalisme; Sebaran Ide, Ideology, dan Institusi

Gambaran utuh mengenai terminologi gerakan Trans-nasional, sebagai hasil
kajian ilmiah, memang sulit untuk dilacak. Bahkan Masdar Hilmy hanya
menyebuntukan bahwa terminologi Trans-nasionalisme hanya merupakan ungkapan
dari dua tokoh gerakan Islam terbesar di Indonesia; yakni KH. Hasyim Muzadi
sebagai mantan ketua PBNU dan Syafii Ma’arif mantan ketua Muhammadiyah”.
Terminologi Trans-nasionalisme memang sempat diungkapkan oleh KH. Hasyim
Muzadi untuk menggambarkan pelbagai tipologi gerakan baru yang mulai menyebar
di Indonesia yang disupport oleh kekuatan di luar negeri. Lebih tepatnya beliau ingin
menyebuntukan bahwa radikalisme yang terjadi di Indonesia terjadi karena dibantu
oleh beberapa negara-negara maju, dan tidak murni keinginan orang Islam-
Indonesia’. Sedangkan Syafi’i Maarif memasukkannya dalam kalimat bukunya yakni
“....sorotan berikutnya atas HTI, berbeda dengan MMI yang bercorak Indonesia, HTI adalah
gerakan politik Islam Trans-nasional yang digagas oleh Tagiynddin An-Nabbani’. Namun,
beliau tidak menafsirkan organisasi apa saja yang dimasukkan dalam kategori gerakan
Trans-nasional.

Dalam upayanya menjelaskan terminologi Trans-nasionalisme Islam sebagai
nomenclature, Masdar Hilmy meminjam pengertian yang diungkapkan oleh J.R Bowen
yang mencakup tiga hal; (a) pergerakan demografis. (b) lembaga keagamaan Trans-
nasional. (c) perpindahan gagasan atau ide.” Pengertian pertama bermakna bahwa
Trans-nasionalisme berarti pergerakan lintas negara. Terma kedua memiliki makna

perangkat kelembagaan yang memiliki jejaring internasional. Sedangkan yang terakhir

2 Masdar Hilmy “Akar-akar Trans-nasionalisme Islam Hizbut Tahrir Indonesia (HTI)”, Is/amica, Vol. 8,
No. 2 (September 2011), 1-2.

3 KH. Hasyim Muzadi Rekaman Seminar Radikalisme Islam di UI Depok.

4 Syafi’i Maatif, Islam dalam Bingkai keindonesiaan, Sebnah Refleksi Sejarah (Bandung: Mizan, 2009), 191.

5> Hilmy, Akar, 2.

32 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

adalah perpindahan idea tau gagasan dari kelompok atau individu dari negara yang
satu ke negara yang lain.

Jikalau melihat makna terminologis trans-nasionalisme dalam arti yang
demikian maka ada kesamaan persepsi pula di khalayak umum bahwa gerakan Trans-
nasionali atau Trans-nasionalisme adalah sebuah gerakan yang melintasi batas negara
(nation), berbasis pada umat Islam di seluruh dunia, didominasi oleh pemikiran
skriptualis, radikal, fundamental, dan bergagasan berbeda dengan konsep nation-state’.
Sebagai contohnya adalah kelompok gerakan Ikhwanul Muslimin, gerakan yang
sekarang memegang kekuasaan di Mesir ini, ingin mengembalikan kekuatan Islam
sebagai basis politik dan keluar dari hegemoni konsep demokrasi yang dikembangkan
masyarakat Barat.

Dalam bingkai pemikiran G. Fealy dan Bubalo menyebutkan bahwa ada
upaya ‘deteritorialisasi’ Islam agar bisa menembus pada dimensi global’. Tidak ada hal
apapun yang hanya memiliki satu dimensi. Semua hal hamper memiliki dimensi
ganda, ada yang menganggap positif, adapula yang beranggapan negative. Sama
halnya dengan eksistensi gerakan Trans-nasional, ada yang beranggapan bahwa
gerakan ini merupakan ancaman bagi masyarakat tertentu dan dianggap ‘nyelench’
(menyalahi) nilai kebudayaan local, bahkan Islam. Namun, adapula anggapan bahwa
gerakan Trans-nasional ini merupakan upaya untuk mengembalikan nilai-nilai
keagamaan yang dikikis oleh gerakan lainnya, semisal liberalism, westernisasi dan lain
sebagainya. Target utama dari gerakan deteritorialisme ini adalah mengubah budaya
asli negara muslim setempat, dengan pandangan baru yang dianggap dimiliki oleh
Islam murni. Artinya, umat Islam yang berbeda dengan pandangan kelompok
gerakan ini dianggapnya salah, serta tidak menerima akulturasi kebudayaan Islam
dengan /local wisdom yang dimiliki negara Islam tertentu.

Diakui atau tidak, trans-nasionalisme, islam trans-nasional, atau gerakan Islam
trans-nasional sudah berwujud dan banyak ditemukan. Meskipun secara keilmiahan
terminologi tersebut berbeda-beda disebutnya. Islam, sebagaimana wujudnya,

memang merupakan agama global yang tidak hanya dianut oleh negara tertentu.

¢ Hilmy, Akar, 6.
7 Situs Resmi Hizbut Tahrir Indonesia, http:/ /hizbut-tahtir.or.id/tentang-kami/ (10 Februari 2013).
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 33
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579


http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/

Ana Aniati
Defending Radicalisnm And Islanic-Transnational Movement

Persinggungan nilai dan global akan terus terjadi meskipun ditanggapi secara
berbeda-beda. Meminjam istilah, Fethullah Gulen Islam, melalui nilai
universalismenya, memang tidak bisa dimiliki oleh kalangan tertentu. Iran memiliki
tradisi sendiri untuk merayakan tauladannya, ‘Ali bin Abi Tholib, sedangkan di negara
lain mereka juga punya tradisi lain yang dianggapnya merupakan bagian dari Islam,
begitu juga dengan Turki, yang dulunya dibangun di atas narasi sufisme®.

Anggapan bahwa Trans-nasionalisme sebagai ancaman sudah disebutkan di
atas, misalnya ungkapan Syafi’i Ma’arif, dan KH. Hasyim Muzadi. Sedangkan bagi
mereka yang mendukung gerakan ini juga menganggap bahwa ungkapan yang
disebutkan dua tokoh di atas salah. Ima’il Yusanto, juru bicara Hizbut Tahrir
Indonesia (HTI), mengatakan bahwa:

“Sikap asal menolak ideologi Trans-nasional adalah tidak tepat. Apalagi bila
yang dimaksud adalah (ideologi) Islam. Sikap yang benar adalah bahwa kita
harus menolak ideologi yang jelas-jelas telah menimbulkan kerusakan pada
negeri ini; menyengsarakan rakyatnya dan bakal ~menghancurkan
persatuannya. Itulah ideologi Trans-nasional kapitalisme global yang
dikomandani oleh AS. Kejahatan ideologi ini dengan sangat gamblang
diuraikan  oleh Vedi R Hadiz dalam Empire  and — Neoliberalism
in Asia (2006). Intinya, AS semakin mengupayakan sebuah disain kebijakan
berskala global, utamanya di bidang polittk dan ekonomi, yang dapat
memberikan jaminan bahwa dominasi atas planet ini tetap berada dalam
genggaman AS, tidak peduli apakah kebijakan global itu menyengsarakan
rakyat di banyak negara atau tidak.””

Bagi para pendukungnya, implikasi positif yang dihasilkan dari gerakan Trans-

nasional adalah keberadaannya yang bisa menghadirkan Islam sebagai worldview dan
Islam benar-benar menjadi jalan keluar dari kehidupan masyarakat. Islam
dianggapnya sebagai panutan yang melintasi seluruh batas-batas territorial. Dengan
keberadaan gerakan Trans-nasional, Barat melalui agenda “westernisasinya” merasa
mendapatkan tangtangan yang serius.

Adapun beberapa implikasi negatif dari gerakan Trans-nasional adalah :
1. Gerakan trans-nasional berkarakter memaksakan kehendaknya untuk mengadopst

apa yang sudah diyakininya benar.

8 Fethullah Gulen, Love and Tolerance (New Jersey: Tughra Book, 2009), 223.

O Isma’il Yusanto, Islam Trans-nasional, http:/ /hizbut-tahtit.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-Trans-
nasional/ (diakses 4 Februari 2013).

34 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579


http://hizbut-tahrir.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-transnasional/
http://hizbut-tahrir.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-transnasional/

Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

2. Gerakan trans-nasional, pada umumnya, enggan untuk menghargai kearifan local
sebuah teritori negara.

3. Gerakan trans-nasional juga memiliki tradisi dan kebudayaan yang berbeda
dengan kebudayaan setempat.

4. Terkadang, Gerakan Trans-nasional menggunakan cara-cara anarkisme untuk
menyebarkan pemahamannya.

Terlepas dari apa yang sudah dipaparkan di atas, dalam wujudnya (baca;
antropologis), transnasionalisme bisa berbentuk kelembagaan gerakan dan
pendidikan. Wujud gerakan dan lembaga pendidikan merupakan dua model paling
efektif untuk membangun ide tersebut berjalan sebagaimana mestinya. Lembaga
pendidikan sebagai mesin gerakan Trans-nasional berarti memposisikan lembaga
pendidikan sebagai bagian strategi untuk menyebarkan ideologi trans-nasionalnya.
Setidaknya ada beberapa lembaga pendidikan Islam yang dibentuk untuk menampung
para pengikut gerakan tersebut. Berkaitan dengan ini, penulis akan memberikan
gambarannya melalui hasil-hasil penelitian: salah satunya adalah milik Jajang Jahroni
dan Imdadur Rahmat. Objek penelitan Jajang terfokus pada konsep pendidikan
LIPIA Jakarta yang merupakan join project dengan Arab Saudi.

Laporan Jajang dari LPPIM UIN Jakarta memasukkan Lembaga pendidikan
Indonesia Arab Suadi LIPIA Jakarta sebagai bagian kategori lembaga pendidikan
Islam yang di support oleh gerakan Wahabi di Indonesia. Dia menjelaskan:

“...LIPIA, is a Saudi education project and its network with Indonesian
greduates. These returning greduates are currently serving in various
positions such as teachers and preachers. In the course of time they have
maintained relation with Saudi, from which they obtain financial supports. It
focuses on student who studied in Saudi in recent periods precisely in the
1980s, 1990s, and 2000s. Their understanding of sharia have changed over

the time depending its contexts”".

Lebih lengkapnya dia juga menyebut bahwa eksistensi lembaga tersebut untuk
mendirikan identitas baru. Yakni identitas salafisme yang memiliki karakter 7zus dan

habitus berbeda dengan karakter keislaman di Indonesia. Dia juga menambahkan :

10 Jajang Jahroni, “Annual Conference on Islamic Studies (ACIS) ke-12 tanggal 5-8 di Surabaya” dalam
The Political Economy of Knowledge: Sharia and Saudi Scholarship in Indonesia, (Jakarta: PPIM UIN,2012), 8.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 35

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

“The ideology of Salafism is further disseminated among the others trough
prayer. Prayer is the most important ritual in Islam, and mosque serves the
locus where identity, it is better to perform it collectively. By performing
collective prayers, student are involved in face to face communication with
others. Conversion, expression, shaking hand, kissing, hugging and patting
are quite common and ritualized. Performing collective prayer will give deep
impact and rise strong in group feelings on each member of the believers."

Dari dua kutipan di atas, terlihat betul bahwa ada kepentingan asing dalam

pendirian lembaga pendidikan Islam (political economy of knowledge) di LIPIA ini.
Pendanaan Arab Saudi untuk mengembangkan LIPIA terbagi menjadi beberapa
bentuk: pertama, dalam bentuk beasiswa bagi siswa atau mahasiswa yang tidak
mampu.Kedna, gaji yang berlimpah luah bagi guru atau staff pengajar'”. Tapi, pastinya,
ada syarat yang mesti dipenuhi yakni dengan menjadi bagian dari penyebaran ideologi
Wahabi di Indonesia.

Selain laporan Jajang Jahroni yang mengangkat eksistensi Wahabi di Indoesi,
Imdadud Rahmat juga menggaris bawahi kesamaann sistem pendidikan yang
disediakan oleh partai PKS dengan ikhwanul Muslimin yang berbasis di Mesir.
Kesamaan tersebut terletak pada system kadarisasi dan gerakan tarbiyah.

“...sistem pengkaderan Tarbiyah PKS merupakan adopsi dan pengembangan
dari model pengkaderan Tarbiyah Ikhwanul Muslimin. Pola tarbiyah PKS
bisa dikatakan mengadopsi prinsip-prinsip dasar dan sturktur umum Tarbiyah
Ikhwanul Muslimin. Hal ini meliputi landasan filosofis, ideologis, dan mabda’
(prinsip) keagamaan, tujuan dan target pendidikan, manhaj (metode) dan
penetapan, sarana-sarana pendidikan, serta materi pendidikan yang dipakai.
Tarbiyah PKS hanya melakukan adaptasi terbatas terkait dengan materi
pendidikan serta menghilangkan sarana pendidikan yang tidak sesuai dengan
kondisi dan kebutuhan di Indonesia.”"

Perbedaan antara dua hasil atau kosntruksi penelitian di atas, LIPIA adalah

project Arab Saudi dan tidak berimbas pada sebuah gerakan politik. Sedangkan
penelitian Imdad, lebih fokus pada garis politik PKS dan sebagian saja membahas
tentang pendidikan atau Tarbiyah. Satu hal lagi, pendidikan di PKS tidak terbentuk
dalam lembaga formal, melainkan pada pembasisan dan pengkaderan berbasis pada

kaderisasi organisasi di beberapa kampus di Indonesia.

1 Jahroni, The Political Economy of Knowledge, 9.

12 Jahroni, The Political Economy of Knowledge, 10.

13 M. Imdadun Rahmat, Ideologi Politik PKS (Yogyakarta: Elkis, 2008), 242.

36 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

Penelitian terdahulu mengenai relasi antara dunia pendidikan dengan gerakan
Trans-nasional sempat diulas lengkap oleh Greg Fealy dan Anthony Bubalo. Dalam
hasil penelitiannya, dia menyebut LIPIA sebagai project ilmu pengetahuan yang
didanai oleh Arab Saudi untuk menyebar luaskan ajaran Wahabisme dan Salafisme'*.
Selain dua lembaga ini, dia mengutip laporan, ICG tentang salafisme dan organisasi
salafi yang menerima dukungan dari luar negeri adalah Yayasan al-Shofwah dan
Wahdah Islamiyah'

Setidaknya inilah relasi aktif lembaga pendidikan Islam dengan gerakan Islam
Trans-nasional. Sebenarnya masih banyak bentuk-bentuk lembaga pendidikan lainnya
yang mendapatkan sponsor dan dukungan finasial, sarana pendidikan, dan lainnya, di
Indonesia. Karena, di era yang seperti ini, tak lagi ada batasan bagi masyarakat untuk
meminta dan menerima bantuan khususnya dalam konteks dunia pendidikan.

Demokrasi menjadikan globalisme mendapatkan ruang yang sangat luas.

Identitas Moderatisme Islam-Indonesia; Learning From NU and
Muhammadiyah

Pada bagian ini, penulis ingin mengungkap bagaimana semestinya Islam
Indoensia harus di bangun. . Ahmad Syaft’i Maarif misalnya, memberikan catatan
penting bagaimana Islam (bacal organisasi keislaman di Indonesia) harus hadir dan
ambil bagian untuk menciptakan Islam yang bisa menjadi rahmat seluruh umat. Dia
menegaskan:

“...harapan masyarakat luas, terutama saudara-saudara kita sebangsa yang
tidak seagama dengan kita masth menaruh harapan besar kepada
Muhammadiyah dan NU untuk tetap berperan sebagai payung pelindung
eksistensi mereka yang sering ‘“diteror” oleh kelompok-kelompok yang
mengesankan dirinya sebagai yang paling relijius dan paling dekat dengan
Tuhan, jika bukan telah mengambilalih peran Tuhan tentang kebenaran.
Indonesia masih beruntung karena arus besar Islam di sini telah mengkristal
dalam kultur Muhammadiyah dan kultur NU yang moderat, terbuka, dan
modern. Jika terasa kelemahan dalam kultur ini adalah karena
Muhammadiyah dan NU kurang agresif dalam upaya memasarkan cita-cita
Islam yang memayungi semua suku bangsa, penganut agama, dan siapa pun
yang hidup di bumi Nusantara ini. Di saat-saat kritikal, sikap agresif tetapi

14 Greg Fealy dan Bubablo, Jejak Kafilah, 94
15 Greg Fealy dan Bubablo, Jeak Kafilah, 99
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 37
p-ISSN: 2085-6539, ¢-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

terukur perlu juga ditunjukkan agar pihak lain tidak menilai kita telah
kehabisan amunisi untuk berperan sebagai payung pelindung dan tenda besar
bagi semua.”"’

Sebagaimana diketahui, Syafi’i Ma’arif merupakan ketua Muhammadiyah yang

hingga hari ini sangat khawatir dengan menguatnya gerakan transnasional yang
menghinggapi Bumi Nusantara. Termasuk di dalamnya para cendikiawan
Muhammadiyah lainnya yang mengetahui bagaimana setting global akan
menggerogoti identitas kebangsaan yang ada di Indonesia. Dari kutipan di atas,
menurut penulis terdapat satu keyword penting yakni “Kultur Moderat, Terbuka dan
Modern,” yang harus didengungkan oleh para intelektual muslim di Indonesia.
Kegelisahan serupa diungkapkan oleh Amin Abdullah, dia menyebutkan bahwa;

“....Tantangan yang dihadapi Muhammadiyah pada abad pertama usianya
pasti berbeda dari abad kedua usianya. Meskipun, kontinuitasnya antara
keduanya tetap ada. Untuk itu, paradigma, model, dan strategi tajdidnya juga
harus disesuaikan dengan perkembangan terbaru disconrse keislaman baik
dalam teori maupun praktek. Muhammadiyah harus melakukan upaya
pembaharuan from within, yang meliputi strategi pembaharuan gerakan
pendidikan yang selama ini digelutinya, mengenal dengan baik dan mendalam
metode dan pendekatan kontemporer terhadap studi Islam dan Keislaman
era klasik dan lebih-lebih era kontemporer, mendekatkan dan mendialogkan
Istamic Studies dan Religious Studies, bersikap inklusif terhadap perkembangan
pengalaman dan keilmuan generasi mudanya, terbuka, mengenalkan dialog
antar budaya dan agama di akar rumput, memahami cross-cultural valnes dan
multikulturalitas, dalam bingkai fikih NKRI, dan begitu seterusnya. Tanpa
menempuh langkah-langkah tersebut, gerakan pembaharuan Islam menuju ke
arah terwujudnya Masyarakat dan Peradaban Utama di tanah air ini, tentu
akan mengalami kesulitan bernapas dan kekurangan oksigen untuk
menghirup dan merespon isu-isu sosial-keagamaan global dan isu-isu
peradaban Islam kontemporer. Untuk konteks keindonesiaan, Ikon perjoangan
merath ~ “Islamr  yang  berkemajoean”  sepertinya tetap menarik untuk
diperbincangkan dan didiskusikan sepanjang masa. Dengan begitu kontinuitas
dan kesinambungan perjoangan antara generasi abad pertama dan generasi
penerus abad kedua masih terpelihara, sebagaimana dicanangkan dan
dipesankan oleh founding fathers Muhammadiyah terdahulu.'”

16- Ahmad Syafi’i Maarif “Menata Ulang Posisi Muhammadiyah Sebagai Gerakan Keagamaan dan
Kemasyarakatan di Tengah Dinamika Kehidupan Berbangsa dan Bernegara”. Diakses melalui
http://blog.beswandjarum.com/rosyidah/2010/06/12/menata-ulang-posisi-muhammadiyah-sebagai-
gerakan-keagamaan-dan-kemasyarakatan-di-tengah-dinamika-kehidupan-bangsa/ Pada 23 Mei 2017

17 Makalah Amin Abdullah dalam Pengajian Ramadhan di Majelis Tatjih Muhammadiyah Yogyakarta
Pada Yogyakarta, 21 Nopember 2009 (diakses melalui web resmi muhammadiyah)

38 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579


http://blog.beswandjarum.com/rosyidah/2010/06/12/menata-ulang-posisi-muhammadiyah-sebagai-gerakan-keagamaan-dan-kemasyarakatan-di-tengah-dinamika-kehidupan-bangsa/
http://blog.beswandjarum.com/rosyidah/2010/06/12/menata-ulang-posisi-muhammadiyah-sebagai-gerakan-keagamaan-dan-kemasyarakatan-di-tengah-dinamika-kehidupan-bangsa/

Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

Masdar Hilmy mengatakan bahwa keberadaan NU dan Muhammadiyah
sebagai organisasi moderat tidak bisa dilepaskan karena memiliki ciri khas sepadan
dalam lingkup gerakan. Pertama, ketidaksepahaman kedua kelompok ini terhadap
gerakan-gerakan Islam yang mendahulukan kekerasan untuk menyelesaikan masalah
di masyarakat. Kedua, kedua organisasi ini tidak setuju dengan Negara Islam, sebuah
isu laten yang digagas oleh kelompok radikal. Bagi keduanya, NKRI, Pancasila, UUD
45, dan Bhinneka Tunggal Ika sudah dianggap cukup mewakili nilai-nilai keislaman
yang bervisi Islam rahmat bagi semua umat. Oleh karena itu, dia memberikan saran
cetak biru bagaimana moderatisme dua organisasi ini, bisa ditonjolkan. Menurutnya,
pertama NU dengan kemampuan kharismatik dan kelenturannya mengakomodasi
budaya Islam-Indonesia harus terus meminta bantuan pemikir Muhammadiyah untuk
menopang kreatifitas dan inovasi kekayaan metodologis-ijtihadi yang dimilikinya.
Kedua, pada tataran praktis, keduanya harus berani tampil ke permukaan untuk
menghadirkan  hadharah  Islam-Indonesia. Tidak sekedar mengadopsi dan
mengadaptasi pandangan keislaman luar menjadi kerangka cultural dan metodis di
dalam organisasi masing-masing. Melalui cara yang seperti itu, identitas Islam-
Indonesia akan menjadi tajuk yang bisa dicontoh oleh seluruh dunia.'®

Biyanto, dalam opininya pun menegaskan bahwa persinggungan
Muhammadiyah hari ini tidak lagi sekedar persoalan pengembangan intelektualisme
dan perbincangan teologis. Kendati, nilai-nilai tersebut harus terus dijaga sebagai asas
perjuangan yang sudah digariskan secara organisatoris. Lebih jauh dari itu, ada
persoalan lebih genting untuk didahulukan, yakni; menengahi sikap Islam ekstrim di
Indonesia. Satu kelompok bermotifkan carapandang yang terlalu liberal, satu
kelompok lainnya terlalu fundamentalis, bahkan cenderung radikal. Posisi
Muhammadiyah, menurutnya, harus bisa menjadi mediator dengan melakukan
management of ideas dari beberapa kelompok yang berseberangan tersebut. Dia
mengatakan pula bahwa:

“Yang perlu dilakukan Muhammadiyah pada berbagai mazhab pemikiran
(school of thought) adalah mengajak mereka untuk bergerak ke posisi tengah

18 Masdar Hilmy “Whither Indonesia’s Islamic Moderatism?; Reexamination on Moderate Vision
Muhammadiyah and NU. Dalam Journal of Indonesian Islam Vol 07, No 1, 2013 (LSAS; UIN Sunan
Ampel Surabaya), 25-44

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 39

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalisnm And Islanic-Transnational Movement

(al-wasath ). Ajakan untuk bersikap moderat ini akan efektif jika ditempuh
melalui dialog yang tulus dan tidak saling mengklaim kebenaran. Jika dialog
ini dilakukan secara berkelanjutan, pada saatnya kita akan menyaksikan wajah
Islam Indonesia yang moderat dan toleran terhadap berbagai keragaman.
Karena itulah, posisi tengah (median position) inipentingsebagaitempat
berpijak berbagai mazhab pemikiran. Jika Muhammadiyah berhasil menjadi
mediator yang baik bagi berbagai mazhab pemikiran keagamaan, ini akan
menjadi kontribusi yang luar biasa bagi perkembangan Islam Indonesia.
Untuk kepentingan ini, jelas dibutuhkan seperangkat ilmu. Karena itulah,
Muhammadiyah harus meneguhkan ideologinya agar mampu menjadi gerakan
praksis sekaligus gerakan intelektual. Akhirnya diucapkan selamat milad bagi
warga Muhammadiyah. Semoga dengan usia lebih dari satu abad, matahari
Muhammadiyah bersinar semakin terang. Dengan demikian, Muhammadiyah
mampu menjadi gerakan pencerahan (a/-harakah al-tanwiriyah) bagi umat,
bangsa, dan negara."”

Dari sini, Nahdlatul Ulama’ ataupun Muhammadiyah sudah sangat tegas

berkeinginan untuk mengembalikan Islam-Indonesia sebagai model keislaman yang
sangat akulturatif dan berkemajuan. Oleh karenanya, untuk menangkal seluruh
gerakan transnasional yang ada, maka diperlukan upaya yang sungguh-sungguh dan
berpegang pada nilai-nilai yang sudah dikembangkan bersama di dalam kerangka

berfikir rasionalis, progresif, dan moderat.

Pesantren and Schooling Islam; Rebuilding Religious-Nationalism

Jika di atas penulis lebih condong membahas bagaimana Muhammadiyah
menanggapi gerakan-gerakan transnasionalisme, maka di bagian ini penulis ingin
mengungkapkan bagaimana semestinya kondisi lembaga pendidikan dan peranannya
dalam membangun masyarakat yang moderat, inklusif, toleran, dan multicultural.
Pesantren merupakan institusi pendidikan yang berperan secara intensif dalam
penyebaran Islam di Nusantara khususnya di pulau Jawa, bahkan menjadi media
utama gerakan Islam dalam pembinaan moral bangsa Indonesia.” Karakter pesantren
yang akomodatif terhadap pola kehidupan masyarakat setempat dalam melakukan

transformasi sosio-kultural, bahkan format pendidikan pesantren dipandang sebagai

19 Biyanto Meneguhkan Ideologi Muhammadiyah diakses melalui
https:/ /nasional.sindonews.com/read/925679/18/meneguhkan-ideologi-muhammadiyah-
1416288457/13 pada 23 Mei 2017

20 Arif, Pendidifan, 165. Lihat juga Dhofier, Tradisi, 62

40 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579


https://nasional.sindonews.com/read/925679/18/meneguhkan-ideologi-muhammadiyah-1416288457/13
https://nasional.sindonews.com/read/925679/18/meneguhkan-ideologi-muhammadiyah-1416288457/13

Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

islamisasi lembaga pendidikan yang telah ada sejak masa Hindu-Budha,” karena ada
kemiripan antara pesantren dengan tradisi yang ada pada padepokan dalam tradisi
Hindu-Budha; yaitu konsentrasi pendidikannya pada pembelajaran agama, gurunya
tidak digaji, adanya penghormatan yang besar terhadap guru, dan letaknya yang
berada di luar perkotaan.”” Posisi pesantren yang dipandang sebagai kelanjutan dari
lembaga pendidikan Jawa kuno yang bernama pawiyatan, di mana Ki Ajar sebagai
pengajar dan Cantrik sebagai murid tinggal dalam satu komplek dan di sanalah terjadi
proses belajar mengajar23, maka sangat beralasan bila pendidikan pesantren dipandang
sebaga institusi yang menjadi salah satu kekuatan dalam mempercepat penyebaran
Islam di Indonesia secara damai.

Ada tiga karakter utama budaya pesantren yang lebih mendekati ideologi
perdamaian. Pertama, Modeling. Karakter ini dalam terma keislaman dapat
diidentikkan dengan uswab h}asanah, dimana proses transformasi nilai tidak hanya
menggunakan bahasa lisan melainkan melalui percontohan dalam bentuk tingkah
laku. Para santri dan masyarakat melakukan proses identifikasi diri pada Kyai yang
dijadikan tokoh dan panutan dalam berprilaku. Pola modeling dalam pendidikan
pesantren ini, mendapat tempat di masyarakat Jawa karena ada kesesuaian dengan
sistem nilai Jawa yang telah lama mengakar dalam budaya Jawa; yaitu paternalism dan
patron-client relation.”

Kedua, Cultural maintenance. Pendidikan pesantren menggambarkan adanya
kontinuitas budaya, tanpa melakukan perombakan fondamental terhadap budaya
lokal tapi tetap bersandar pada ajaran dasar Islam. Para Kyai menjadi agent of social
change lebih menggunakan pendekatan kultural, bukan politik struktural apalagi
tindakan arogansi dan kekerasan. Apa yang dilakukan para Kyai melalui pendidikan
pesantren bukan intervensi budaya melainkan perembesan budaya atau akulturasi.”
Pesantren yang menjadi pusat proses dialogis antara tradisi lokal dan ajaran Islam,

melalui proses akulturasi, asimilasi, dan adaptasi tradisi lokal yang animis dan nilai-

2! Madjid, Merummnskan, 3.
22 Karel A. Stenbrink, Pesantren Madrasah Sekolah : Pendidikan Islam dalan Kurun Modern, (Jakarta: LP3ES,
1994), 20-21.
2 Daulay, Se¢jarah, 21.
24 Mas’ud, Memahami, xix-xx.
25> Mas’ud, Memahani, xxii
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 41

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

nilai Islam, telah menghasilkan tradisi baru Islam Indonesia yang selalu membawa
sikap harmonis dalam strategi pendidikan dan pengembangannya.” Karakter kedua
ini, tercermin pula dalam penggunaan refernsi utama pendidikan pesantren, yang
tetap mempertahankan karya klasik atau yang disebut dengan Kitab Kuning.
Penggunaan Kitab Kuning dalam pendidikan pesantren yang ditransmisikan dari
generasi ke genarasi, menunjukkan adanya upaya pendidikan pesantren untuk
melestarikan warisan budaya Islam periode awal dan pertengahan.”

Ketiga, Budaya Keilmuan Yang Tinggi. Menuntut ilmu di pesantren tidak
dikenal batasan umur, dan batasan waktu. Tidak jarang seseorang yang sudah beranak
cucu, masih belajar di Pesantren terutama dalam kegiatan pengajian Ramad{an atau
yang dikenal dengan istilah pengajian kilatan. Dalam tradisi pesantren juga dikenal
santri kelana, yaitu santri yang melakukan 7h}/ah dalam pencarian ilmu dari satu
pesantren ke pesantren lainnya, bahkan tidak sedikit dari komunitas pesantren yang
melakukan 775} /ah dalam pencarian ilmu sampai ke luar negeri.”

Dalam prespektif kebangsaan, Pesantren hadir sebagai pusat pendidikan
kebangsaan, dengan mendidik santri dan anak bangsa lainnya mandiri tidak hanya
dalam ekonomi dan politik, melainkan mandiri juga dalam bidang kebudayaan dan
pengetahuan. Pesantren mengembangkan pendidikan kebangsaan melalui pembiasaan
hidup dalam kebersamaan baik dalam asrama, maupun di luar asrama dengan anak-
anak bangsa tanpa memperhatikan latar suku, bahasa, bahkan agamanya. Mereka
dididik untuk saling berinteraksi secara harmonis di antara berbagai komunitas
bangsa yang heterogin. Dan apabila ada perselisihan, mereka diminta berdamai
dengan mediasi para Ulama pesantren.”

Dari pesantren, para pegiat pergerakan belajar tentang non kooperatif,
menolak kerjasama dengan Belanda. Sikap pesantren untuk menjadi dirinya sendiri,
kesediaan untuk hidup bersahaja dalam kesederhanaanya, pembiayaan pendidikan

dibangun di atas kekuatan sumber daya alam yang ada disckitarnya, dari hasil

26 Sholeh, Dinamika, xxviii.

21 Mas’ud, Memahanz, xxiii.

8 Mas’ud, Memahami, xxiii-xxiv. Lihat juga Abuddin Nata, Sejarah Sosial Intelektual Isiam dan Institusi
Pendidikannya (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012), 310-311.

29 Baso, Pesantren, 50-51.

42 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

pertanian, perkebunan dan peternakan, tidak memandang penting dana subsidi
pemerintah kolonial, Ki Hajar Dewantara sebagaimana dikutip Ahmad Baso,
memandang sikap pesantren tersebut sebagai bentuk kemerdekaan pesantren.”

Pesantren dipandang oleh pegiat peregerakan nasional, sebagai lembaga
pendidikan yang banyak memberikan kontribusi dalam membentuk sifat dan karakter
pengajaran nasional yang membedakan dengan pengajaran kolonial. Kedekatan
Pesantren dengan masyarakat paling bawah, memperkaya pendidikan kultural,
kerohanian masyarakat, memupuk solidoritas dan mengukuhkan semangat
kebangsaan yang bertumpu pada tiga nilai dasar; persatuan, kemandirian dan
kemerdekaan.” Pendidikan pesantren dengan sistem asrama (pondok), berhasil
mempersatukan dan merekatkan hubungan anak-anak bangsa dari semua lapisan
masyarakat, baik anak petani, anak saudagar, anak bangsawan, semua berkumpul
dalam ikatan nilai persamaan dan kebersamaan dalam kepemimpinan seorang kyai
yang sederhana dan merakyat, sehingga pada saat mereka kembali ke masyarakatnya
dengan profesi yang beraneka ragam, tetap merasa dalam kesatuan karena perikatan
lahir dan batin yang tertanam sejak ada dalam pendidikan pesantren. Sehingga
kehidupan bangsa dari lapisan apapun tidak tercerai berai, tidak terpisah satu sama
lainnya.”

Pada masa pergolakan nasional di tahun 1930 an, pada saat itu aktivitas
pergerakan nasional hidup di balik tembok-tembok pesantren, para aktivis pergerakan
menjadikan pesantren sebagai oase perlindungan dari kejaran polisi Belanda.
Pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan kebangsaan, melainkan menjadi
basis pergerakan nasional dalam membangun semangat kebangsaan dalam melawan
segala bentuk penjajahan.”> Membaca fakta sosial keterlibatan pesantren dalam
pergerakan nasional melawan penjajahan, dapat dikatakan bahwa pesantren memiliki
andil dalam mengantarkan Indonesia Merdeka, Dan bisa dipahami apabila sampai
saat ini, komunitas pesantren terus bergerak dalam mengisi kemerdekaan dalam

berbagai bidang atau aspek pembangunan, tidak hanya dalam bidang pendidikan,

30 Baso, Pesantren, 30-31.
31 Baso, Pesantren, 32.
32 Baso, Pesantren, 36.
3 Baso, Pesantren, 40-41.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 43
p-ISSN: 2085-6539, ¢-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

dakwah, dan sosial yang menjadi khittah perjuangannya, melainkan juga di bidang
politik yang merupakan medan baru sebagai bentuk respon pesantren terhadap situasi
yang mengitarinya, dan sikap tanggunjawab pesantren terhadap eksistensi masyarakat

bangsa di Nusantara ini.

Building Multicultural-Society and Defending Transnationalism

Pada bagian terakhir, penulis ingin menguatkan kembali apa yang semestinya
bisa dilakukan untuk menangkal transnasionalisme. Dalam buku “Iiusi negara Islam”
menyimpulkan ada beberapa rekomendasi strategis setelah membaca dan meneliti
gerakan-gerakan trans-nasional agar bangsa indonesia tetap berpegang pada ideologi

Pancasila dan UUD 45. Adapun rekomendasi tersebut adalah :

1. Mengajak masyarakat dan elit untuk bersikap terbuka, rendah hati, dan trus belajar
agar bisa memahami sproitualitas, dan esensi ajaran agama, dan menjadi jiwa yang
tenang.

2. Menghentikan dan mememutus mata rantai penyebaran paham ideologi garais
keras melalui pendidikan yang mencerahkan.

3. Menyadarkan para elit dan masyarakat bahwa faham ideologi garis keras dan
disebarkan oleh gerakan Islam Trans-nasional dari Timur Tengah bertentangan
dengan Islam dan corak keberagamaan Islam-Indonesia yang santun, toleran, dan
moderat.

4. Memperjuangkan dan melestarikan dan mewujudkan pancasila yang merefleksikan
syari’ah

5. Bekerjasama dan mendorong para praktisi pendidikan dari tingkat dasar,
menengah, dan tinggi untuk mengajarkan kekayaan dan nilai luhur bangsa
Indonesia.

0. Mewujudkan institusi pemerintah yang bersih adil, dan taat hukum, agar tidak
menjadi komoditas sensitif yang bisa dikembangkan sebagai isu untuk
menggulingkan sistem demokrasi dan pancasila yang sudah dianut.

7. Menumbuhkan dan meningkatkan pemahaman dan kesadaran tentang esensi
keislaman sebagai rahmat bagi mahluk hidup dan memobilisasi tokoh-tokoh
agama agar menghidupkan warisan spritual bangsa.

44 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

8. Membangun generasi cinta merah putih.
9. Menumbuhkan dan memberikan penyadaran bahwa budaya bangsa Indonesia
tidak bertentangan dengan Islam™.

Melihat rekomendasi penelitian ini, tak ubahnya, memberikan peranan sangat
besar terhadap beberapa kelompok masyarakat. Perfama, para pemangku kebijakan
yang ada di pemerintahan untuk membentuk situasi kondusif di negara agar tidak
menjadi komoditas politik. Kedua, peranan kiai, intektual, dan budayawan untuk terus
mengeksplorasi dan memberikan pemahaman yang benar mengenai nilai-nilai luhur
yang ada di Indonesia. Kefga, lembaga pendidikan agar mampu mengajarkan nilai-
nilai pendidikan Pancasila dan Islam yang benar.

Salah satu karya konfrehensif bagaimana pondok pesantren membingkai nilai-
nilai toleransi menjadi bentuk budaya kepesantrenan adalah penelitian Mursyid.
Dalam risetnya, dia membingkai pondok pesantren Tebuireng, Jombang dan Pondok
Pesantren Nurul Jadid, Paiton, sebagai contoh pendidikan pesantren yang toleran dan
pluralis. Temuan dia, menyebutkan bahwa ada beberapa kekuatan utama pondok
pesantren untuk membingkai sikap toleran: Perfama, inklusivisme dan paradigma
sufistik kiai. Kedua, budaya pesantren yang terbiasa membaca fenomena dari pelbagai
tinjauan referensi. Kezzga, adanya basis nilai dasar yang diinternalisasi. Keezzpat, adanya
kekuatan dukungan para pengajar yang juga memiliki basis keilmuan serupa.”
Paradigma inklusivisme kyai hadir dari kematangan berfikir keagamaan. Bukan
sekedar pemahaman sosiologis-kultural. Dalam paparan datanya, dia menyebutkan
pandangan KH. Zuhri Zaini tentang takdir keragamaan yang sengaja dibuat oleh
Allah SWT agar manusia mampu menunjukkan sikap-sikap ketuhanan. Sikap-sikap
yang menyayangi antar sesama manusia. Sikap-sikap yang tidak boleh menganggap
bahwa pandangannya yang paling benar.

Adapun tradisi pesantren yang tidak hanya memiliki satu preferensi untuk
menilai fenomena di luar pesantren, terbentuk dari paradigma kajian yang ada di

pondok pesantren. Diakui atau tidak, pondok pesantren merupakan pasar dari semua

3 Abdurrahman Wahid, edit liusi Negara Islam ekspansi gerakan Islam Trans-nasional di Indonesia (Jakarta :
Wahid Institute, 2009), 229-232
35 Wahid, I/usi, 229

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 45

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

madzhab, landasan pemikiran keislaman, hingga pada proses pertarungan ideologisasi
keislaman. Tentu, kebiasaan pesantren mendiskusikan persoalan kekinian selalu
dikontekskan pada cara berfikir yang berbasis pada kitab kuning dan pandangan
ulama’-ulama’ salaf. Namun, pada proses pelaksanaanya, para kyai umumnya, mencari
format baru model penyampaian (dakwah) yang lebih elegan dan sesuai dengan
bahasa-bahasa masyarakat sekitar. Para kyai, akan sangat sulit memahami diskursus
toleransi yang dimaktub oleh akademisi. Tapi, mereka tahu bahwa subtansi dari
toleransi adalah memahami perbedaan dan menghargai apapun yang terjadi di dalam
masyarakat sebagai bentuk takdir ilahi yang tidak bisa diganggu gugat.

Selanjutnya, nilai-nilai dasar di PP. Nurul Jadid yang diinternalisasi melalui
proses pembudayaan sikap menerima perbedaan dan perkembangan zaman. Dalam
kurun sejarah yang panjang ini, PP. Nurul Jadid sudah memiliki keragaman proses
internalisasi nilai yang sangat kuat berkaitan dengan nilai kebangsaan dan
keindonesiaan. Para kyai di PP. Nurul Jadid tidak menjauhkan para santrinya dengan
aktivitas kenegaraan. Para santri diwajibkan untuk mengikuti upacara kemerdekaan,
berkumpul dengan lembaga-lembaga pendidikan formal lainnya di lapangan. Atau
bahkan, mereka diundang untuk menghadiri upacara-upacara kenegaraan di lembaga
pemerintahan. Hal ini penting untuk ditunjukkan. Pasalnya, salah satu faktor
menguatkan radikalisme Islam dan intoleransi di lembaga pendidikan, diakibatkan
oleh para peserta didik dijauhkan dari identitas asli Indonesia yang beragam. Di
lembaga pendidikan tersebut, mereka cenderung dikenalkan dengan model keislaman
yang satu frame dan ideologi tertentu.

Terakhir, Mursyid juga menegaskan pentingnya peran guru dan tenaga
pengajar untuk melanjutkan cita-cita yang digariskan di dalam PP. Nurul Jadid. Dari
data yang dipaparkannya, sudut pandang Kyai dan para guru bersinerji linier. Artinya,
keberadaan KH. Zuhri Zaini yang memiliki kematangan intelektual dan spiritual,
menjadikan para guru mengikutinya secara langsung. Sebagaimana teori Coleman,
aktor individu menciptakan aktor korporat yang menjaga dan men-sustainable-kan
nilai-nilai yang dipegang oleh aktor individu tersebut. Peran aktor korporat (baca;

para guru) adalah menghadirkan paradigma Kyai yang inklusif dan toleran agar para

46 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

santri mampu menterjemahkan perilaku santri dengan baik dan benar. Menurut
pembacaan penulis, kerangka Pendidikan Toleransi ini bermuara pada tiga aspek;
pertama, kyai dan guru yang inklusif. Kedua, budaya toleran yang ditampilkan (zolerance
excibition) seperti yang sangat tampak di PP. Tebuireng Jombang, dimana Kyai dan
para pengasuh yang lainnya memiliki andil membangun Indnonesia yang plural,
seperti KH. Wahid Hasyim dan puteranya, KH. Abdurrahman Wahid. Sedangkan di
PP. Nurul Jadid, para pengasuhnya tidak memiliki karakter menasional seperti yang
ada di PP. Tebuireng Jombang, solusi yang dilakukan adalah menampakkan apa yang
ada hari ini, khususnya dari ke-zuhudan dan ke-sufian KH. Zuhri Zaini. Ketiga,
penanaman nilai-nilai yang sistematis dilakukan. Pada bagian ini, kedua lembaga ini
memiliki problem serupa. Mereka tidak memiliki kurikulum yang spesifik terkait pola
interaksi dan konstrutivisme di dunia pendidikan. Para santri dibiarkan ‘liar’ untuk
memahami proses-proses yang sudah berjalan serta dijalankan oleh para pendiri dan
pengasuh pondok pesantren tersebut.

Kerangka lain yang tidak bisa diakses adalah melakukan proses generalisasi
pendidikan toleransi di luar lembaga pendidikan Islam (baca; pesantren). Di luar
pesantren tidak memiliki role-model (Kyat) laiknya yang ada di pesantren. Oleh karena
itu, diperlukan proses-proses pembaharuan untuk bisa menghadirkan pendidikan
toleran berbasis pada nilai-nilai kepesantrenan ini sebagai basis utama sistem
pendidikan nasional. Salah satu caranya adalah membingkai ulang desain pendidikan
toleransi di luar, kemudian membawanya ke pengalaman-pengamalan yang basis
nilainya ada di lembaga pesantren. Hal tersebut, dalam wujud implementasi, tentunya
tidak sulit. Pasalnya, branding of full-day school dan building of Islamic Culture sudah
menjadi primadona di kalangan masyarakat Indonesia, utamanya mereka yang berada

di wilayah perkotaan.

Penutup

Betapapun rancang bangun identitas Islam di Indonesia tidak akan pernah
lepas dari nilai-nilai toleransi dan kesadaran takdiri bahwa nusantara dibangun dari
keragaman. Nusantara dibentuk dari perbedaan-perbedaan yang berkembang tanpa
proses diminta. Oleh karena itulah, memotret Islam-Indonesia vis a vis dengan

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 47
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

gerakan penyeragaman yang dilakukan oleh gerakan transnasional sebenarnya bukan
perkara yang sulit. Indonesia memiliki identitas keislaman yang dipresentasikan dan
dipreferensikan melalui dua organisasi yang lahir memberikan kontribusi terhadap
berdirinya bangsa Indonesia; yakni Nahdlatul Ulama’ dan Muhammadiyah keduanya
pun memiliki cara dan strategi tersendiri untuk mengkonstruk masyarakat Indoensia.
Muhammadiyah bisa jadi melalui cara-cara dan jalan rasionalisme ilmiah, sedangkan
NU melalui karakteristik yang dibangun di pondok pesantren.

Oleh sebab menjadikan pendidikan pesantren merupakan miniatur Indonesia
yang beragam, memindahkan nilai-nilai keislaman pesantren yang toleran dan plural,
juga merupakan sebuah keniscayaan. Hal yang dibutuhkan adalah melakukan
konstruksi sosial, membingkai nilai, dan memantapkan regulasi serta komitmen
bersama, untuk menciptakan lembaga pendidikan Islam yang toleran dan plural.
Lebih-lebih, lembaga pendidikan di luar pondok pesantren memiliki kekuatan
(internal/eksternal); apakah itu Sumber Daya Manusia ataupun Sumber Daya Alam,
yang dapat mendukung dan menguatkan apapun yang sudah dicanangkan oleh
lembaga pendidikan formal. Iz he end, apapun gagasan yang penulis tuangkan di atas,
merupakan proses postulasi Islam-Indonesia yang sangat toleran dan berbeda dengan
gerakan transnasional Islam, dalam mengahadapi masalah masyarakat, serta Islam-
Indonesia memiliki keunikan pendekatan untuk mereproduksi generasi muda yang

toleran dan plural, melalui sekolah Islam ataupun pendidikan pesantren.

Referensi

Abdullah, Taufik (ed.), Ewnsiklopedi Tematis Dunia Islam volume 5 Asia Tenggara,
Jakarta: PT. Ichtiar Baru van Hoeve, 2005.

Arikunto, Suharsimi, Mefodologi Penelitian Kualitatif, Jakarta: Grafindo Persada, 1991.

Assegaf, Abdur Rahman, dkk, Pendidikan Islam di Indonesia, Yogyakarta: SUKA
PRESS, 2007.

Attas (al), Naquib, Azw And Objectives Of Islamic Education, Mecca: King Abdul Aziz
University, 1977.

48 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

Azzumardi Azra, Pembaharuan Pendidikan Islam (tulisan dimuat di Harian Republika 21
April 2011).

Banks, James A. Multiethnic Education: Theory and Practice, London: Oxford University
Press, 1994.

Dhotier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, Jakarta:
LP3ES, 1984.

Drajat, Zakiah, I/mn Pendidikan Islam, Jakarta: Bina Aksara, 2008.

Fair, C. Cristine, Islamic Education in Pakistan, Report of United State Institute of
Peace, 20006.

Fealy, Greg dan Anthony Bubalo, J¢jak Kafilah, Bandung: Mizan, 2007.

Gulen, Fethullah, Love and Tolerance, New Jersey: Tughra Book, 2009.

Hackett, Rosalind I. J. “Anthropology of religion” dalam The Routledge Companion to the
Study of Religion Edited by John R. Hinnells, London : Rutledge, 2005.

Hadi, Sutrisno, Metodologi Research, Y ogyakarta: UGM press, 1993.

Hasbullah, Se¢arah Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada,
1999.

Hefner, Robert W, “Islamic School, Sosial Movement, and Democracy in Indonesia”,
dalam Robert W. Hefner edit, Making Modern islam Politic of Education in South
Asia, USA: Hawai University Press, 2009.

Hilmy, Masdar dan Akh. Muzaki, Dinamika Baru Studi Islam, Surabaya : Arkola, 2005.

Hilmy, Masdar, “Akar-Akar Transnasional Hizbut Tahrir Indonesia” dalam Islawzica,
vol 6 1 september 2011.

Ihsan, Hamdani dan A. Fuad Thsan, Filsafat Pendidikan Islam, Bandung: CV Pustaka
Setia, 2007.

Jahroni, Jajang, The Political Economy of Knowlegde; Shari'a and Saudi Scholarship in
Indonesia, Paper AICIS 2012.

Jalaluddin, Filsafat Pndidikan Islam, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1991.

Jalaluddin, Teologi Pendidikan (Jakarta: Rajawali Press, 2003), 115.

Kinball, Solonn T, Anthropology and edncation, New York : tp, 1950.

Maarif, Syaft’l, Islam dalam Bingkai keindonesiaan, Sebuah Refleksi Sejarah, Bandung:
Mizan, 2009.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 49

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

Madjid, Nurcholish, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan, Jakarta: Paramadina,

1997.

Majid, Abdul dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Persepetif Isiam, Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya, 2012.

Marimba, Ahmad D., Pengantar Filsafat Pendidikan Isiam, Bandung: PT. Al-Maarif.
1962.

Moleong, Lexy, Metode Penelitian Kualitatif, Jakarta: Remaja Rosdakarya, 2004.

Morita, Toyoko, Islamic, Education, and Human Rigth in Iran dalam buku Human Rigth
in Asian School.

Mubarak, M. Zaki, Genealogi Islam Radikal di Indonesia Gerakan, Pemikiran dan Prospek
Demokrasi, Jakarta: LP3ES, 2007.

Muhaimin, 1/mn Pendidikan Islam, Malang: UIN Press, 2003.

Muhajir, Noeng, Metode Penelitian Kualitatif, Y ogyakarta: Rake Sarasin, 2000.

Mumtaz Ahmad, Madrasah Education in Pakistan and Bangladesh, Paper Of Radicalism
and Security Of South Asia.

Nahlawi (al), Abd. Rahman, Prinsip-Prinsip dan Metode Pendidikan Islam, Jakarta: CV.
Dipenogoro, 1992.

Nahlawi (al), Abdurrahman Prinsip-prinsip dan Metode Pendidikan Isiam, Bandung: CV.
Diponegoro, 1996.

Nawab Mohsin-ul-Mulk (ed.), Addresses and Speeches Relating to the Mubammadan Anglo-
-Oriental College in Aligarh from its Foundation in 1875 to 1898 (Aligarh,
Desember 1998), 31-32.

Rahman, Kholilur, “Konsep Pendidikan KH. Hasyim Muzadi”, Thesis--IAIN Sunan
Ampel Surabaya, 2011.

Rahmat, M. Imdadur, Ideologi politik PKS, Jogjakarta: LkiS, 2008.

Ramayulis dan Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam Telaah Sistem Pendidikan dan
Pemikiran Para Tokobnya, Jakarta: Kalam Mulia, 2010.

Ramayulis, I/mu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia, 2011.

Sigit, Suhardi, Pengantar Metodologi Penelitian Sosial-Bisnis-Manajemen, Bandung: Lukman
Offset, 1999.

50 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Ana Aniati
Defending Radicalism And Islamic-Transnational Movement

Suhartono, Supatlan, Filsafat Pendidikan, Jogjakarta: Ar-Ruzz, 2000.

Sukamadina, Nana Syaodih, Mezode Penelitian Pendidikan, Bandung: Rosdakarya, 2007.

Sunyoto, Agus, Walisongo, Yogyakarta: Serambi, 2010.

Tilaar, HAR, Pendidikan dan Kekunasaan Manajemen Pendidikan Nasional dalam Pusaran
Kekuasaan, Jakarta: Reineka Cipta, 2003.

Wahid, Abdurrahman (ed), I/usi Negara Islam ekspansi gerakan Isiam Transnasional di
Indonesia, Jakarta : Wahid Institute, 2009.

Weismann, Mikael, The Missing Link — bridging between social theory and conflict resolution,
University off Gothenburg, 2008.

Internet

http:/ /www.salafyoon.net/manhaj/hizbut-tahrir.html

http:/ /www.suara-Islam.com

http:/ /hizbut-tahrir.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-transnasional /
http:/ /hizbut-tahrir.or.id/ tentang-kami/

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 11, Nomor 1, Februari 2018 | 51

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579


http://www.suara-islam.com/
http://hizbut-tahrir.or.id/2007/07/19/bahaya-ideologi-transnasional/
http://hizbut-tahrir.or.id/tentang-kami/

