
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 79-93 

MANUSIA DALAM PERSPEKTIF ALQUR’AN 

Aminatuz Zahro 
Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia 

E-mail: aminatuszahro@gmail.com 
 

Abstrak: Perbincangan tentang manusia merupakan perbincangan yang tidak 
pernah ada akhirnya. Perbincangan tersebut bak bola salju, semakin lama 
semakin membesar dan berkembang. Dalam bukunya Man The Unknown, A. 
Carrel menjelaskan tentang kesulitan yang dihadapi untuk mengetahui hakikat 
manusia kendatipun banyak para ilmuan, filosof, sastrawan dan rohaniawan 
telah banyak membahasnya. Tapi kita hanya mampu mengetahui beberapa 
segi tertentu dari diri kita dan hanya menurut tata cara kita sendiri. Kita tidak 
mengetahui hakikat manusia secara utuh. Keterbatasan pengetahuan manusia 
tentang dirinya karena masalah manusia adalah multikompleks. Ibarat benang 
kusut kita sulit mengurai ujungnya.    
Beberapa pertanyaan yang patut diajukan dalam pembahasan tentang manusia 
dengan segala keterbatasan yang ada adalah bagaimana terminology manusia 
dalam alqur‟an, proses kejadiannya, rahasia keragamannya, peran dan 
tanggung jawabnya. 
Kata Kunci: Manusia, Al-qur‟an 

 
Pendahuluan 

Manusia merupakan makhluk yang memiliki banyak keunikan dari proses 

penciptaannya, pertumbuhan dan perkembangannya, keragamannya, peran dan 

tanggungjawabnya. Bahkan terminilogi manusia dalam Al-qur‟an juga beragam. Yaitu 

ins, basyar, naas, insaan dan bani Adam.  

Para mufassir juga banyak berbeda pendapat dalam mengkaji manusia dalam 

persepektif Al-qur‟an dari semua aspek di atas. Penafsiran itu bisa berupa tafsir ijmali, 

tafsir ilmi, tafsir bayani, tafsir maudhu’i dan sebagainya. Penafsiran yang beragam ini 

disebabkan karena manusia merupakan makhluk yang dibekali akal, jasad dan hati. 

Ketiga potensi ini juga mengarahkan manusia terus berkembang dalam memenuhi 

peran dan tanggungjawabnya. Untuk mengimplementasikan peran dan 

tanggungjawab secara baik dan benar inilah para mufassir terus mengembangkan 

pemikirannya. 

Pada kondisi obyektifnya, kita tidak bisa menutup mata, bahwa mayoritas 

umat Islam hanya sebagai pembincang dan pembaca produk pemikiran mufassir di 

masa yang lalu.  



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 81  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Melihat kondisi di atas, penulis memandang perlu untuk membahas tentang 

manusia dalam perspektif Al-qur‟an dilihat dari terminologinya dalam Al-qur‟an 

proses kejadiannya, rahasia keragamannya, peran dan tanggungjawabnya.  

Terminologi manusia dalam Al-Qur’an 

Manusia adalah makhluk Allah yang memiliki komponen jasad, akal dan hati. 

Sehingga manusia memiliki peran dan tanggungjawab yang berbeda dengan makhluk 

lainnya. Berikut adalah terminologi manusia dalam Al-qur‟an. 

1. Al- Basyar 
Makna ini ditampilkan melalui ungkapan basyar yang menunjuk pada 

makna kulit, anggota tubuh dan fungsi-fungsinya. Sebagai basyar manusia 

hanyalah kumpulan dari organ-organ tubuh yang memiliki fungsi fisiologis 

semata dan memiliki kaitan dengan tindakan-tindakan yang memerlukan 

topangan organ-organ fisik. 

2. Insan 
Kata ini lebih menekankan pada aspek psikologis manusia yang dapat 

berpikir dan merasakan apa yang dialaminya. Namun demikian harus dipahami 

bahwa insaan tidak ada tanpa ada basyar, karena sifat insaan senantiasa melekat 

pada sifat basyariyah manusia. Basyar merupakan wujud materi, sementara insaan 

merupakan eksiden bagi materi tersebut. 

Kata insaan juga dikaitkan dengan asal-usul penciptaannya. Namun 

demikian, asal usul penciptaan manusia di sini sedikit agak berbeda dengan asal-

usul yang disebutkan dalam kaitannya dengan kata basyar. Meskipun juga 

dikaitkan dengan unsur-unsur sebagaimana yang disebutkan dalam basyar, seperti 

tanah yang liat dan debu, kata insaan dikaitkan paling sering dengan kata nuthfah 

(QS. al-Insaan: 2; QS. Yaasiin: 77; QS. al-Nahl: 4). 

3. Naas 
Pengamatan terhadap pemakaian kata naas dalam al-Qur'an 

memperlihatkan bahwa al-Qur'an menggunakannya dalam pengertian manusia 

dalam aktualnya di muka bumi dengan segala sepak terjangnya, apakah negatip ataupun 

positip. Manusia ini adalah manusia yang berada dalam ruang dan waktu yang aktual. 

Karena mengacu pada wujud manusia secara faktual dalam kehidupan dunia ini, 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

82 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
      p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

kepada naas inilah titah Tuhan sering diarahkan, seperti titah untuk menyembah, 

memakan makanan yang halal dan bagus, untuk bertakwa dan lain sebagainya. 

Pemakaian al-Qur'an yang semacam ini terhadap kata naas tampak sejalan 

dengan makna kata tersebut apabila ditinjau dari sisi bahasa. Di samping dikatakan 

memiliki makna seperti ins, sebagaimana diterangkan di atas, kata naas dari sudut 

lain dapat dianggap berasal dari kata naasa-yanuusu, yang berarti bergerak ke sana 

kemari. Manusia dikatakan dengan sebutan nâs karena manusia bergerak dan 

mengalami perubahan dan berbeda-beda serta berubah-ubah.  

Dengan demikian, apabila kata-kata yang disebut sebelumnya lebih 

mengacu pada konsep tentang manusia, kata naas lebih menunjuk pada sepak 

terjang manusia yang merupakan realisasi aktual dari konsep tersebut di atas, ins 

dalam bentuk basyar dan insaan serta bani Adam.  

4. Ins 
Ditinjau dari pemakaiannya yang disebutkan secara bersama-sama dengan 

kata jinn, kata ins mengacu pada makna jinak, yang berarti dapat dilihat dan 

ditangkap karena memang diperlihatkan, karena makna kata "jinn" secara bahasa 

berarti samar, tertutup dan tidak dapat ditangkap. Tentunya, ini dipandang dari 

sudut dunia manusia. Dari makna bahasa ini dapat ditarik kesimpulan bahwa 

sebenarnya makhluk Tuhan ada dua, yaitu bangsa ins, bangsa makhluk Tuhan yang 

diperlihatkan sehingga terlihat, dan yang tertutup sehingga tidak terlihat (oleh 

manusia), yaitu jinn.  

Di samping bahwa makhluk Tuhan itu ada dua jenis, yang terlihat dan 

tidak tampak sebagaimana disebutkan di atas, penyebutan dua jenis makhluk ini 

dalam al-Qur'an lebih ditekankan pada aspek adanya hubungan antara keduanya, 

hubungan saling mempengaruhi satu sama lain dengan tekanan utamanya bahwa 

jin sering dianggap sebagai yang dapat menyesatkan manusia, dan manusia sendiri 

menjadikan jin sebagai tempat perlindungan, subyek yang dimintai pertolongan. 

5. Bani Adam 
Al-Qur'an mempergunakan istilah ini, terutama dalam rangka 

mengingatkan asal-usulnya yang berkaitan dengan cerita Adam. Mereka harus 

berkaca pada pengalaman Adam yang pernah dijerumuskan oleh setan ke dalam 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 83  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

tindakan yang dilarang Tuhan (QS. al-A‟raaf: 27). Oleh karena itu, ungkapan bani 

Adam lebih menekankan pada peringatan terhadap manusia agar memegang 

nikmat yang telah diberikan kepada Allah, apakah nikmat itu berupa pemberian 

kemulyaan, penghidupan di darat dan laut, pemberian rizki ataupun kedudukan di 

atas makhluk lainnya, ikatan janji primordial untuk tidak menyembah setan karena 

telah bersaksi bahwa Allah adalah Tuhannya, yang telah memberikan pakaian 

takwa yang harus mereka pergunakan setiap kali mereka menuju ke tempat sujud, 

dan itu bumi itu sendiri. 

Proses Kejadian Manusia 

Dalam Al-Qur‟an surat Al Hajji ayat 5 

تُمْ فِ رَيْبٍ مِنَ الْبَ عْثِ فإَِنََّّ خَلَقْناكُمْ مِنْ ترُابٍ ثَُُّ مِنْ نطُْفَةٍ ثَُُّ مِنْ  ةٍ ثَُُّ مِنْ عَلَقَ  يا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِنْ كُن ْ
َ لَكُمْ وَنقُِرُّ فِ الَْْرْحامِ ما نَشاءُ إِلى أَجَلٍ مُسَمِّى ثَُُّ نُْ  ِْفْ ثُ ثَُُّ مُضْغَةٍ مُُلََّقَةٍ وَغَيِْْ مُُلََّقَةٍ لنُِ بَ يِّّ رجُِكُمْ 

لُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُ تَ وَفََّّ وَمِنْكُمْ مَنْ يُ رَدُّ إِلى أرَْذَلِ ا لْعُمُرِ لِكَيْ  يَ عْلَمَ مِنْ بَ عْدِ عِلْمٍ شَيْئاثُ وَتَ رَى لتَِ ب ْ
هَا الْماءَ اىْتَ زَّتْ وَرَبَتْ وَأنَْ بَ تَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بََيِج  الَْْرْضَ ىامِدَةثُ فإَِذا أنَْ زَلْنا عَلَي ْ

Artinya: Hai manusia, jika kamu dalam keraguan tentang kebangkitan (dari kubur), 
Maka (ketahuilah) Sesungguhnya Kami telah menjadikan kamu dari tanah, 
kemudian dari setetes mani, kemudian dari segumpal darah, kemudian dari 
segumpal daging yang sempurna kejadiannya dan yang tidak sempurna, agar 
Kami jelaskan kepada kamu dan Kami tetapkan dalam rahim, apa yang Kami 
kehendaki sampai waktu yang sudah ditentukan, kemudian Kami keluarkan 
kamu sebagai bayi, kemudian (dengan berangsur- angsur) kamu sampailah 
kepada kedewasaan, dan di antara kamu ada yang diwafatkan dan (adapula) 
di antara kamu yang dipanjangkan umurnya sampai pikun, supaya Dia tidak 
mengetahui lagi sesuatupun yang dahulunya telah diketahuinya. dan kamu 
Lihat bumi ini kering, kemudian apabila telah Kami turunkan air di atasnya, 
hiduplah bumi itu dan suburlah dan menumbuhkan berbagai macam tumbuh-
tumbuhan yang indah. 

 

Dari ayat tadi jelaslah bahwa manusia (Adam) diciptakan oleh Allah dari 

tanah. Proses penciptaan anak turunannya dari setetes mani kemudian menjadi 

segumpal darah dan segumpal daging sehingga menjadi sebuah janin di perut seorang 

ibu. Dalam ayat tersebut juga disebutkan lafad اشد  yaitu Kedewasaan yang  mencapai 

kesempurnaan kekuatan fisik, akal yaitu antara umur 30-40 tahun. Sedangkan yang 

dimaksud dengan ارذل العمر  yaitu pikun. Disebut ارذل العمر    paling rendahnya umur 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

84 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
      p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

karena orang pikun kembali seperti anak-anak dalam lemahnya akal dan sedikitnya 

pemahaman. 1  

Dari ayat tersebut dapat dipahami bahwa bukti adanya hari kebangkitan 

adalah: 

1. Proses penciptaan manusia 

2. Pertumbuhan dan perkembangan manusia dari lahir sampai mati 

3. Penciptaan tumbuh-tumbuhan  

Setelah Allah memerintahkan untuk ibadah, maka Allah menyebutkan 4 

macam tanda adanya Allah dan kekuasan Allah yaitu: menciptakan manusia, 

menciptakan langit dengan 7 lapis, menurunkan air hujan dan menciptakan 

bermacam-macam hewan yang memiliki manfaat tersendiri.  

Allah menunjukkan beberapa bukti adanya hari kebangkitan pada orang-

orang yang meragukannya sebagai berikut: 

1. Oleh karena Allah kuasa menciptakan asal proses kejadian manusia, maka pasti 

mampu mengembalikan proses kejadian tersebut di hari kebangkitan nanti. 

2. Oleh karena Allah kuasa menciptakan manusia dari tidak ada menjadi ada (dalam 

kandungan dan di dunia) kemudian ditiadakan (mati), maka Allah pasti mampu 

membangkitkannya kembali (menjadi ada kembali)  

3. Oleh karena Allah mampu menciptakan pertumbuhan dan perkembangan 

manusia dari anak-anak, dewasa, tua bahkan pikun (seperti anak-anak kembali), 

maka Allah pasti mampu membangkitkannya kembali. 

4. Oleh karena Allah mampu menciptakan bumi dari kering menjadi hidup dan 

subur, maka Allah pasti mampu membangkitkan manusia kembali.2  

Allah telah menunjukkan tentang proses kejadiannya Nabi Adam sehingga 

berbentuk manusia, lalu ditiupkan kepadanya sehingga manusia bernyawa (bertubuh 

jasmani dan rohani). Sebagaimana disebutkan pada kata: “Turab”(tanah) ialah zat-zat 

asli yang terdapat di dalam tanah yang dinamai “zat anorganis”. Zat anorganis 

tersebut terjadi setelah melalui proses penyawaan antara “fachchar” yakni: carbonium 

                                                             
1 Muhammad bin Ali bin Muhammad Al Syaukani, Fath al Qadir  Juz 3 ( Beirut: Dar Ihya‟ al Turath al Azali. tt), 
436. 
2 Ahmad Musthofa Al Maroghi, Tafsir Al Maroghi  Jilid 16-18 (Beirut: Dar Ihya‟ al Turath al Azali, tt), 88-90. 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 85  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

(zat arang), dengan “shal-shal” yakni oxygenium (zat pembakar) dan “hamaa-in” ialah 

“nitrogenium (zat lemas) dan “thien” yakni “hydrogenium” (zat air). 

Jelasnya adalah persenyawaan antara: 

1. Fachchar (carbonium = zat arang ) dalam surat Ar Rahman ayat 14. 

2. Shalshal (oxygenium = zat pembakar) juga dalam surat Ar Rahman ayat 14. 

3. Hamaa-in (nitrogenium = zat lemas) dalam surat Al Hijir ayat 28. 

4. Thein (hydrogenium = zat air) dalam surat As Sajadah ayat 7. 

Kemudian bersenyawa dengan zat besi (ferrum), yodium, kalium, silicium dan 

mangaan, yang disebut “laazib” (zat-zat anorganis) dalam surat As Shaffaat ayat 17. 

Dalam proses persenyawaan tersebut, lalu terbentuklah zat yang dinamai “protein”. 

Inilah yang disebut “Thurab” (zat-zat anorganis) dalam surat Ali Imran ayat 58. Salah 

satu diantara zat-zat anorganis yang terpandang penting adalah “zat kalium”, yang 

banyak terdapat di dalam tubuh, teristimewa di dalam otot-otot. Zat kalium tersebut 

dipandang terpenting karena mempunyai aktifitas dalam proses hayati, yakni dalam 

pembentukan badan halus. 

Dengan berlangsungnya “proteinisasi”, menjelmakan “proses pergantian” yang 

disebut “substitusi”. Setelah selesai mengalami substitusi, lalu menggempurlah 

electron-electron sinar cosmis yang mewujudkan “sebab pembentukan (formasi), 

dinamai juga “ sebab ujud (causa formatis)”. Adapun sinar cosmis itu ialah suatu sinar 

yang mempunyai kemampuan untuk merubah sifat-sifat zat yang berasal dari tanah. 

Maka dengan mudah sinar cosmis dapat mewujudkan pembentukan tubuh manusia 

(Adam) berupa badan kasar (jasmaniah), yang terdiri dari bahan, kepala, tangan, mata, 

telinga, hidung dan seterusnya. Sampai disinilah ilmu ketahuan exact dapat 

menganalisa tentang pembentukan tubuh kasar (jasmaniah, jasmani  manusia/Adam). 

Sedangkan tentang rohani tentu dibutuhkan ilmu pengetahuan yang serba 

rahaniah pula, yang sangat erat hubungannya dengan ilm “methaphissica”.3 

Dari ayat tadi dapat dipahami bahwa ayat-ayat Al Qur‟an yang nampaknya 

berselisih antara satu ayat dengan ayat yang lain dalam hal kejadian manusia (Adam) 

pada hakekatnya bukannya berselisih, melainkan menunjukkan proses asal kejadian 

                                                             
3 Bahaudin Mudhary, Dialog Masalah Ketuhanan Yesus. (Jakarta: Kiblat Centre, 1984), 25. 
 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

86 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
      p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

tubuh jasmani Adam (visible) hingga pada halusnya (invisible) sampai berwujud 

manusia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 1: Proses penciptaan Adam  

 

 

Figure 2: Proses penciptaan manusia dalam kandungan 

 

Rahasia Keragaman Manusia 

Dalam Surat Al Hujurat ayat 13 disebutkan 

مْ عِنْدَ الََِّّ أتَْقاكُمْ يا أيَ ُّهَا النَّاسُ إِنََّّ خَلَقْناكُمْ مِنْ ذكََرٍ وَأنُثْى وَجَعَلْناكُمْ شُعُوباثُ وَقبَائِلَ لتَِعارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُ 
 إِنَّ الَََّّ عَلِيمٌ خَبِيٌْ 

Artinya: Wahai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kalian dari golongan laki-

laki dan perempuan dan menjadikan kalian beberapa bangsa dan beberapa 

qabilah untuk saling mengenal. Sesungguhnya paling mulianya kalian di sisi 

Allah adalah taqwa kalian. Sesunggguhnya Allah Maha Mengetahui lagi 

Maha sangat Mengetahui. 

Yang dimaksud  adalah segolongan manusia yang menempati suatu  شُعُوباثُ 

negara tertentu atau segolongan manusi yang dinisbatkan pada satu nenek moyang. 

Ferrum 

Yodium 

Kalium 

Sillicium 

Mangan 

 الفخار

أالحم  

 الصلصال

 الطين

 لازب

(zat 

anorganis) 

 تراب

proteinisasi 

substitusi 

formasi 

 علقة مضغة روح نطفة



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 87  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Sya‟ab meliputi beberapa qabilah dan lebih umum darinya. Tingkatan keturunan 

menurut orang arab adalah  ة, بطن, فخد, فصيلة, عشيْة شعب, قبيلة, عمار  .4 

Dalam ayat sebelumnya Allah melarang saling meremehkan, memberikan 

julukan-julukan yang tidak disukai karena semua manusia sebenarnya berasal dari satu 

bapak dan satu ibu. Allah menjadikan manusia berbangsa-bangsa dan berqabilah yang 

bermacam-macam agar saling mengenal dan saling membantu dengan perbedaan-

perbedaan yang dimiliki. Semua manusia adalah sama. Perbedaannya adalah kadar 

taqwanya, awal kebaikannya dan kesempurnaan jiwanya.5  

Abu Daud berkata: “Suatu hari Rasulullah menyuruh Bani Bayadah untuk 

mengawinkan salah seorang anak perempuannya dengan seorang budak bernama 

Abu Hind. Tapi mereka mengatakan: apakah kami akan mengawinkan anak-anak 

perempuan kami dengan budak kami? Maka kemudian Allah menurunkan ayat di 

atas.6  

Abu Mulaikah berkata: ketika hari Fathul Makkah, sahabat Bilal berniat untuk 

adzan di Ka‟bah. Sebagian oang mengatakan: “Masak budak hitam ini mau adzan di 

Ka‟bah?” sebagian yang lain mengatakan: “jika Allah marah karena hal ini (dia adzan 

di Ka‟bah), maka Allah akan merubahnya (menjadi putih). Maka turunlah ayat di 

atas.7  

Allah menciptakan manusia dari laki-laki dan perempuan (ayah dan ibu), 

kecuali: 

1. Adam, lahir tidak dari ayah dan ibu. 

2. Nabi Isa, lahir tanpa seorang ayah. 

3. Hawa, lahir tanpa seorang ibu. (Wahbah Az Zuhaily) 

Semua manusia memiliki persamaan dan perbedaan. Persamaannya adalah 

dalam asal, pertumbuhannya, hak dan kewajibannya dalam syari‟at. Perbedaannya 

adalah dalam tingkat taqwanya, amal shalih dan kesempurnaan jiwanya.  

Tujuan keragaman manusia adalah: 

                                                             
4 Al Maroghi, Tafsir Al Maroghi jilid 25-227, 142. 
5 Al Maroghi, Tafsir Al Maroghi Jilid 25-27, 142 
6 Al Maroghi, Tafsir Al Maroghi Jilid 25-27, 142 
7 Al Syaukani, Fath al Qadir Jilid 5, 69. 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

88 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
      p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

1. Untuk saling mengenal, bukan untuk saling membanggakan nasab dan 

berselisih. 

2. Untuk saling membantu. 

Nabi bersabda ketika Haji Wada‟: 

ذَا فَِّ بَ لَدكُِمْ عن أبى بكرة: إِنَّ دِمَاءكَُمْ وَأمَْوَالَكُمْ وَأعَْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَةِ يَ وْمِكُمْ ىذَا فَِّ شَهْركُِمْ ى
 ىذَا )رواه الشيخان(

Nabi bersabda di Mina pada hari Tasyriq: 

ولكن ينظر الى قلوبكم واعمالكم )رواه مسلم و عن ابى ىريرة: إن الللو لا ينظر الى صوركم وأموالكم  
 ابن ماجو(

Dari kedua hadits tadi, jelaslah bahwa didalam mencari pasangan hidup tidak 

perlu kufu‟ dalam nasab kecuali dalam agama. 

3. Tawashul. Untuk saling menyambung silatur rahim. 8 

Dari penjelasan diatas dapat kita ambil pemahaman bahwa manusia dengan 

segala persamaan dan perbedaan yang dimiliki, harus memanfaatkannya untuk tujuan 

ta‟aruf, taawun dan tawashul. Hal tersebut dapat diilustrasikan sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figur 3: Tujuan persamaan dan perbedaan manusia 

 

Peran Dan Tanggungjawab Manusia 

1. Beribadah kepada Allah SWT. 

Dalam Surat Ad Dariyat ayat 56 disebutkan  ِنْسَ إِلاَّ ليَِ عْبُدُون  وَما خَلَقْتُ الِْْنَّ وَالِْْ
                                                             
8 Al Maroghi, Tafsir Al Maroghi Jilid 25-27, 142. 

Manusia 

Perbedaan: 

1. Taqwa 
2. Amal Shalih 
3. Kesempurnaan jiwa 

Persamaan: 
1. Asal penciptaan 
2. Pertumbuhan 

3. Hak dan kewajban 
Syariah 

 

Tujuan: 

 تعارف .1
 تعاون .2
 تواصل .3

 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 89  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Artinya: Dan tidak Aku ciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah.” 

Lafadz  ٌإِنْس bersifat umum, tapi yang dimaksud dalam ayat ini adalah 

khusus. Beberapa mufassir mengkhususkan lafadz  ٌإِنْس terhadap manusia ahli taat 

atau ahli ibadah kepada Allah yaitu عاقل بالغ Dengan demikian anak kecil dan orang 

gila tidak diperintah untuk ibadah. Makna ibadah secara bahasa adalah 

merendahkan diri dan patuh kepada Allah. Beribadah adalah taat mutlak kepada 

yang disembah yang mengandung kesempurnaan cinta kepadaNya dan 

kesempurnaan pengagungan kepada-Nya. Hal itu dapat dilakukan dengan baik 

hanya dengan memahami kekuasaannya dan hak-hak-Nya. Oleh karena itu, Ibnu 

Abbas memberikan tafsiran kata „agar mereka menyembah Ku‟ dengan „agar 

mereka memahami Aku‟.  

Dapat dimaklumi, jika orang yang belum memahami yang disembah ia 

tidak akan menyembah secara benar, dan bisa jadi menyembah selain Allah. 

Tetapi dia tidak memahami apa yang ia sembah. Berapa banyak orang yang 

menganut agama yang menganggap bahwa diri mereka menyembah Allah, akan 

tetapi sebenarnya ia menyembah selain-Nya. 

Ibadah tidak sah kecuali dengan pengetahuan, dan pengetahuan tidak sah 

kecuali dengan ibadah. Ibadah kepada Allah tidak sah kecuali dengan ikhlas 

kepadaMu tanpa ada unsur kemusyrikan sedikitpun. Artinya membebaskan 

manusia dari kepatuhan terhadap segala sesuatu selain Allah. Di dalam Islam, 

penyembahan paling buruk di dunia adalah kepada hawa nafsu.9 

Ibnu Mas‟ud dan Ubay Bin Kaab menafsiri ayat di atas dengan  َّوَما خَلَقْتُ الِْْن 

نْسَ من المؤمنيّ  Imam .الا ليعرفونى  denganإِلاَّ ليَِ عْبُدُونِ  Imam Mujahid menafsiri lafadz .وَالِْْ

Al Kalby berkata: tanggungjawab beribadah itu dibebankan pada manusia yang 

mu‟min yaitu orag yang mengesakan Allah dalam keadaan sulit dan senang. 

Adapun orang kafir mengesakan Allah dalam keadaan sulit saja. Sedang dalam 

keadaan senang tidak mengesakan Allah.10  

                                                             
9 Yususf Al Qardhawi, Al Islam Hadharotul Ghad. Terjemah (Jakarta: Pustaka al Kautsar. tt), 173. 
10 Al Syaukani, Fath al Qadir jilid 5, 62 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

90 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
      p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Dalam ayat di atas, kata “ َّالِْْن” di dahulukan dari pada “ َنْس  karena jin ”الِْْ

diciptakan lebih dulu dari pada manusia.11  

2. Menjadi Khalifah di Bumi (khilafah). 

Allah memberikan tanggungjawab ini hanya kepada manusia, tidak 

kepada makhluk lainnya. Tanggungjawab ini, pernah diminta oleh Malaikat 

kepada Allah. Tetapi Allah tidak memberikannya. Disebutkan dalam Al Qur‟an 

surat Al Baqarah ayat 30 

كُ الدِّماءَ وَإِذْ قالَ رَبُّكَ للِْمَ ئِكَةِ إِنِّّ جاعِلٌ فِ الَْْرْضِ خَلِيفَةثُ قالُوا أَتََْعَلُ فِيها مَنْ يُ فْسِدُ فِيها وَيَسْفِ 
 وَنََْنُ نُسَبِّحُ بَِِمْدِكَ وَنُ قَدِّسُ لَكَ قالَ إِنِّّ أَعْلَمُ ما لا تَ عْلَمُون

Artinya: Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada Malaikat: “sesungguhnya Aku 
hendak menjadian khalifah di muka bumi.” Mereka berkata: “mengapa 
Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat 
kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa 
bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?” Tuhan 
berfirman: “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui. 

 

Ketika Allah menyampaikan kepada Malaikat bahwa akan menjadikan manusia 

khalifah di muka bumi, maka Malaikat memprotes karena Malaikatlah yang banyak 

bertasbih dan mensucikan Allah. Dan manusia dikhawatirkan akan membuat kerusakan 

dan menumpahkan darah. Tapi Allah menjawab bahwa Allahlah yang mengetahui hal 

tersebut. 

Pengertian khalifah adalah tanggungjawab manusia dalam kaitannya 

dengan menegakkan kebenaran dan keadilan serta berprilaku dengan akhlak Allah 

Ta‟ala dengan kapasitas manusiawi.  

Ada yang berpendapat bahwa kata khalifah dalam ayat tadi berbentuk 

mufrad. Ini berarti yang dimaksud khalifah adalah Adam saja. Ada juga yang 

berpendapat, yang disebut khalifah adalah masing-masing manusia. 

Tanggungjawab sebagai khalifah ini juga membangun bumi dan 

mamakmurkannya, meningktatkan kehidupan dan  merealisasikan kehendak sang 

Pencipta.  

                                                             
11 Al Syaukani, Fath al Qadir jilid 5, 92 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 91  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Tanggungjawab sebagai khalifah kadang-kadang menimbulkan kerusakan 

bahkan menumpahkan darah. Hal ini kadang-kadang wajib dilakukan oleh seorang 

khalifah jika diperkirakan akan menimbulkan kebaikan yang lebih besar dan 

komprehensif.12  

3. Memakmurkan Bumi 
Sebagaimana dijelaskan oleh Al Qur‟an, bahwa tujuan pokok ketiga bagi 

hidup manusia adalah memakmurkan bumi. Dalam Surat Hud ayat 61disebutkan 

 ...ىُوَ أنَْشَأَكُمْ مِنَ الَْْرْضِ وَاسْتَ عْمَركَُمْ فِيها

Artinya: Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu 
pemakmurnya. 

Nabi Shalih as menyuruh kepada kaumnya, yakni kaum Tsamud  untuk 

meyembah Allah SWT. Dia yang menciptakan manusia dari tanah dan meminta 

untuk memakmurkannya. Serta menyuruh untuk meminta ampun kemudian 

bertaubat kepada-Nya.13  

Maksud klausa, “menjadikan kamu pemakmurnya” pada ayat ini adalah 

bahwa Allah meminta agar manusia memakmurkan bumi ini yang menjadi bagian 

dari tugas khilafah. Tugas ini secara khusus disebutkan agar tidak timbul 

anggapan bahwa agama hanya memberi perhatian pada aspek akhiratnya. Dunia 

menurut Islam, adalah ladang untuk bekal akhirat dan bahwa hidup ini -meskipun 

relative singkat dibandingkan dengan kehidupan akhirat- mempunyai makna 

penting. Hari ini adalah amal bukan perhitungan, sedangkan esok adalah 

perhitungan bukan amal. 

Ketiga tujuan pokok manusia ini saling melengkapi dan berkaitan: Ibadah 

kepada Allah adalah bagian tugas dari khilafah, khilafah dan memakmurkan bumi 

bagian ibadah kepada Allah. Maka, Mukmin sejati adalah yang memadukan ketiganya 

secara seimbang dan sempurna. Dan sebesar yang dapat dicapai oleh seorang 

Mukmin dari ketiga tujuan poko hidupnya di dunia ini sebesar itu pula “kemajuan” 

yang ia raih. Sebaliknya sebesar kegagalan yang ia alami dalam mencapai tujuan 

pokok hidupnya ini, sebesar itu pula “kemunduran” yang ia alami. 

                                                             
12 Sayyid Qutb, Fi Dhilalil Qur’an Jilid 4 (Beirut: Dar as Syuruq, tt) 57. 
13 Ibnu Katsir Ad Dimasyqi, Tafsir Al Qur’an al Adzim Juz 4 (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyah, 1998), 286. 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

92 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
      p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Manusia dalam peradaban Barat, telah mampu memakmurkan bumi dan 

memanfaatkan sumber yang dimilikinya. Ilmu pengetahuan yang dimiliki peradaban 

Barat telah dapat mewujudkan prestasinya yang belum pernah terlintas dalam benak 

generasi-generasi masa lampau. Namun peradaban ini mempunyai mahkota 

kecongkakan, di sisi lain jiwanya kosong menatap ketidakpastian. Kecongkakan ini 

hampir-hampir membuat dirinya mempunyai anggapan berkuasa atas segala sesuatu 

dan bangsa-bangsa non-Barat dianggap kelas dua yang diciptakan untuk mengabdi 

mereka. Sebab dirinyalah yang maju, sedangkan lainnya terbelakang. Padahal 

kemajuannya itu bersifat parsial, tidak universal dan tidak sempurna. Sebab disana 

terdapat dua faktor penting yang hilang: ibadah kepada Allah dan khalifah-Nya di 

muka bumi. Faktor ketiga itu saja tidak dapat menjamin kelangsungan peradaban ini, 

bahkan bisa jadi justru menjadi penyebab kehancuran dirinya. 

Kaum Muslimin belum mencapai kemajuan seperti yang diharapkan oleh 

Islam. Sebab pada abad-abad terakhir mereka belum “memakmurkan bumi” 

sebagaimana yang diperintah oleh Al Qur‟an dan belum memelihara sunnatallah yang 

berlaku pada alam ciptaan-Nya. Maka sunnatallahlah yang berlaku terhadap mereka 

yaitu mereka dikuasai oleh pihak lain. Mereka juga belum memenuhi hak hilafah 

sebagaimana mestinya, hingga superioritas mereka berpindah tangan, lalu mereka 

didominasi oleh pihak lain pula.14  

Dari penjelasan diatas dapat dipahami bahwa peran dan tanggungjawab 

terpenting bagi manusia adalah ibadah kepada Allah. Peran khilafah dan isti‟mar 

harus diniati dan berrtujuan untuk ibadah kepada Allah. Dalam melakukan 

khilafah, kita tidak akan lepas dari isti‟mar. Demikian juga jika kita sudah 

melakukan isti‟mar, berarti kita telah melakukan khilafah. Hal ini dapat 

diilustrasikan sebagai berikut: 

 

 

 

 

                                                             
14 Yususf Al Qardhawi, Al Islam Hadharotul Ghad. Terjemah (Jakarta: Pustaka al Kautsar, 1996), 175. 

 عبادة

رعمااست  خ فة 

Figur 4: Piramida peran dan 

tanggungjawab manusia 



Aminatuz Zahroh 
Manusia dalam Perspektif Al-Qur’an 

 

Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 93  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

 

Dalam kaitannya dengan tanggungjawab ibadah, kita dituntut untuk 

memiliki keshalihan spiritual. Dalam kaitannya dengan tanggungjawab khilafah 

dan isti‟mar, kita dituntut untuk memiliki keshalihan sosial, keshalihan akademik, 

keshalihan institusional yang di dalamnya juga meliputi keshalihan managerial. 

Keshalihan-keshalihan tersebut dapat divisualisasikan sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

Figure 5: Diagram keshalihan manusia 

 

 

Kesimpulan 

Terminologi manusia dalam Al-Qur‟an: basyar, insaan, naas, ins, dan bani 

Adam. Proses perciptaan Adam: Tanah, proteinisasi, substitusi dan formasi. Proses 

penciptaan manusia dalam kandungan: tetes mani, segumpal darah, segumpal daging 

dan peniupan roh. Rahasia keragaman manusia adalah untuk ta’aruf, ta’awun, dan 

tawashul. Peran dan tanggungjawab manusia: ibadah, khilafah, dan isti’mar. 

 

Referensi 

Ad Dimasyqi, Ibnu Katsir. 1998. Tafsir Al Qur’an al Adzim Juz 4. Bairut: Dar al Kutub 
al Ilmiyah. 

Al Duwaiys, Ahmad bin Abdul Rozza. 1411 H. Fatawa al Lajnah ad Daimah li al 
Buhutsi al Ilmiyati wa al Iftai’. At Tafsir. Riyadl: Ar Riasah al amah li idaarat 
al buhuts al ilmiyati wal al ifta‟i wa ad da‟wati wa al irsyadi. 

Al Maroghi, Ahmad Musthofa. 1986. Tafsir Al Maroghi Jilid 10-12, jilid 1-2, jilid 25-27 
dan jilid 16-17. Bairut: Dar Ihya‟ al Turath al Azali. 

Al Qardhawi, Yususf. 1996. Al Islam Hadharotul Ghad. Terjemah. Jakarta: Pustaka al 
Kautsar. 

Al Syaukani, Muhammad bin Ali bin Muhammad. TT. Fath al Qadir Jilid 1 dan 5. 
Bairut: Dar Ihya‟ al Turath al Azali. 

Mudhary, Bahaudin. 1984. Dialog Masalah Ketuhanan Yesus. Jakarta: Kiblat Centre. 
Qutb, Sayyid. 1993. Fi Dhilalil Qur’an Jilid 1 dan 4. Bairut: Dar as Syuruq 

managerial 

Spiritual 


