MANUSIA DALAM PERSPEKTIF ALQUR’AN

Aminatuz Zahro
Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia
E-mail: aminatuszahro@gmail.com

Abstrak: Perbincangan tentang manusia merupakan perbincangan yang tidak
pernah ada akhirnya. Perbincangan tersebut bak bola salju, semakin lama
semakin membesar dan berkembang. Dalam bukunya Man The Unknown, A.
Carrel menjelaskan tentang kesulitan yang dihadapi untuk mengetahui hakikat
manusia kendatipun banyak para ilmuan, filosof, sastrawan dan rohaniawan
telah banyak membahasnya. Tapi kita hanya mampu mengetahui beberapa
segl tertentu dari diri kita dan hanya menurut tata cara kita sendiri. Kita tidak
mengetahui hakikat manusia secara utuh. Keterbatasan pengetahuan manusia
tentang dirinya karena masalah manusia adalah multikompleks. Ibarat benang
kusut kita sulit mengurai ujungnya.

Beberapa pertanyaan yang patut diajukan dalam pembahasan tentang manusia
dengan segala keterbatasan yang ada adalah bagaimana terminology manusia
dalam alqur’an, proses kejadiannya, rahasia keragamannya, peran dan
tanggung jawabnya.

Kata Kunci: Manusia, Al-qur’an

Pendahuluan

Manusia merupakan makhluk yang memiliki banyak keunikan dari proses
penciptaannya, pertumbuhan dan perkembangannya, keragamannya, peran dan
tanggungjawabnya. Bahkan terminilogi manusia dalam Al-qur’an juga beragam. Yaitu
ins, basyar, naas, insaan dan bani Adam.

Para mufassir juga banyak berbeda pendapat dalam mengkaji manusia dalam
persepektif Al-qur’an dari semua aspek di atas. Penafsiran itu bisa berupa tafsir zmali,
tafsir z/mi, tafsir bayani, tafsit mandbn’i dan sebagainya. Penafsiran yang beragam ini
disebabkan karena manusia merupakan makhluk yang dibekali akal, jasad dan hati.
Ketiga potensi ini juga mengarahkan manusia terus berkembang dalam memenuhi
peran dan tanggungjawabnya. Untuk mengimplementasikan peran dan
tanggungjawab secara baik dan benar inilah para mufassir terus mengembangkan
pemikirannya.

Pada kondisi obyektifnya, kita tidak bisa menutup mata, bahwa mayoritas
umat Islam hanya sebagai pembincang dan pembaca produk pemikiran mufassir di

masa yang lalu.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 79-93



Aminatuz Zahtroh
Manusia dalam Perspektif Al-Qur'an

Melihat kondisi di atas, penulis memandang perlu untuk membahas tentang

manusia dalam perspektif Al-qur’an dilihat dari terminologinya dalam Al-qur’an

proses kejadiannya, rahasia keragamannya, peran dan tanggungjawabnya.

Terminologi manusia dalam Al-Qur’an

Manusia adalah makhluk Allah yang memiliki komponen jasad, akal dan hati.

Sehingga manusia memiliki peran dan tanggungjawab yang berbeda dengan makhluk

lainnya. Berikut adalah terminologi manusia dalam Al-qut’an.

1.

3.

Al- Basyar
Makna ini ditampilkan melalui ungkapan basyar yang menunjuk pada

makna kulit, anggota tubuh dan fungsi-fungsinya. Sebagai basyar manusia
hanyalah kumpulan dari organ-organ tubuh yang memiliki fungsi fisiologis
semata dan memiliki kaitan dengan tindakan-tindakan yang memerlukan
topangan organ-organ fisik.

Insan
Kata ini lebih menekankan pada aspek psikologis manusia yang dapat

berpikir dan merasakan apa yang dialaminya. Namun demikian harus dipahami
bahwa insaan tidak ada tanpa ada basyar, karena sifat insaan senantiasa melekat
pada sifat basyariyah manusia. Basyar merupakan wujud materi, sementara znsaan
merupakan eksiden bagi materi tersebut.

Kata #nsaan juga dikaitkan dengan asal-usul penciptaannya. Namun
demikian, asal usul penciptaan manusia di sini sedikit agak berbeda dengan asal-
usul yang disebutkan dalam kaitannya dengan kata basyar. Meskipun juga
dikaitkan dengan unsur-unsur sebagaimana yang disebutkan dalam basyar, seperti
tanah yang liat dan debu, kata znsaan dikaitkan paling sering dengan kata nuthfah
(QS. al-Insaan: 2; QS. Yaasiin: 77; QS. al-Nahl: 4).

Naas
Pengamatan  tethadap  pemakaian kata  nzaas dalam  al-Qur'an

memperlihatkan bahwa al-Qur'an menggunakannya dalam pengertian manusia
dalam aktualnya di muka bumi dengan segala sepak terjangnya, apakah negatip ataupun
positip. Manusia ini adalah manusia yang berada dalam ruang dan waktu yang aktual.

Karena mengacu pada wujud manusia secara faktual dalam kehidupan dunia ini,

Volume 10, Nomor 1, Februati 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 81
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahroh
Manusia dalan Perspektif Al-Qur'an

kepada #aas inilah titah Tuhan sering diarahkan, seperti titah untuk menyembabh,
memakan makanan yang halal dan bagus, untuk bertakwa dan lain sebagainya.

Pemakaian al-Qur'an yang semacam ini terhadap kata naas tampak sejalan
dengan makna kata tersebut apabila ditinjau dari sisi bahasa. Di samping dikatakan
memiliki makna seperti 7zs, sebagaimana diterangkan di atas, kata zaas dari sudut
lain dapat dianggap berasal dari kata naasa-yanuusn, yang berarti bergerak ke sana
kemari. Manusia dikatakan dengan sebutan nas karena manusia bergerak dan
mengalami perubahan dan berbeda-beda serta berubah-ubah.

Dengan demikian, apabila kata-kata yang disebut sebelumnya lebih
mengacu pada konsep tentang manusia, kata #zaas lebih menunjuk pada sepak
terjang manusia yang merupakan realisasi aktual dari konsep tersebut di atas, s
dalam bentuk basyar dan insaan serta bani Adam.

4. Ins
Ditinjau dari pemakaiannya yang disebutkan secara bersama-sama dengan

kata jinn, kata ins mengacu pada makna jinak, yang berarti dapat dilihat dan
ditangkap karena memang diperlihatkan, karena makna kata "jinn" secara bahasa
berarti samar, tertutup dan tidak dapat ditangkap. Tentunya, ini dipandang dari
sudut dunia manusia. Dari makna bahasa ini dapat ditarik kesimpulan bahwa
sebenarnya makhluk Tuhan ada dua, yaitu bangsa /s, bangsa makhluk Tuhan yang
diperlihatkan sehingga terlihat, dan yang tertutup sehingga tidak terlihat (oleh
manusia), yaitu jin.

Di samping bahwa makhluk Tuhan itu ada dua jenis, yang terlihat dan
tidak tampak sebagaimana disebutkan di atas, penyebutan dua jenis makhluk ini
dalam al-Qur'an lebih ditekankan pada aspek adanya hubungan antara keduanya,
hubungan saling mempengaruhi satu sama lain dengan tekanan utamanya bahwa
jin sering dianggap sebagai yang dapat menyesatkan manusia, dan manusia sendiri
menjadikan jin sebagai tempat perlindungan, subyek yang dimintai pertolongan.

5. Bani Adam
Al-Qur'an  mempergunakan istilah ini, terutama dalam rangka

mengingatkan asal-usulnya yang berkaitan dengan cerita Adam. Mereka harus

berkaca pada pengalaman Adam yang pernah dijerumuskan oleh setan ke dalam

82 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahtroh
Manusia dalam Perspektif Al-Qur'an

tindakan yang dilarang Tuhan (QS. al-A’raaf: 27). Oleh karena itu, ungkapan bani
Adam lebih menekankan pada peringatan terhadap manusia agar memegang
nikmat yang telah diberikan kepada Allah, apakah nikmat itu berupa pemberian
kemulyaan, penghidupan di darat dan laut, pemberian rizki ataupun kedudukan di
atas makhluk lainnya, ikatan janji primordial untuk tidak menyembah setan karena
telah bersaksi bahwa Allah adalah Tuhannya, yang telah memberikan pakaian
takwa yang harus mereka pergunakan setiap kali mereka menuju ke tempat sujud,
dan itu bumi itu sendiri.

Proses Kejadian Manusia

Dalam Al-Qur’an surat Al Hajji ayat 5
P f e F e F o e Sl 6 i o o g Y 0
o3 8 e a2 dlag SESY A 55T ) 57 00 18 G5 0 ¢ 28051 1Al
of o o e Sl Sy 2R L e ST sg B o0
Artinya: Hai manusia, jzk;z kamu dalam keragnan tentang kebangkitan (dari kubur),
Maka (ketabuilah) Sesunggubnya Kami telah menjadikan kamu dari tanabh,
kemudian dari setetes mani, kemudian dari segumpal darab, kemudian dari
segumpal daging yang sempurna kejadiannya dan yang tidak sempurna, agar
Kami jelaskan kepada kamu dan Kami tetapkan dalam rabim, apa yang Kami
kehendaki sampai waktu yang sudah ditentukan, kemudian Kami kelnarkan
kamu sebagai bayi, kemudian (dengan berangsur- angsur) kamn sampailab
kepada kedewasaan, dan di antara kamu ada yang diwafatkan dan (adapula)
di antara kamn yang dipanjangkan umurnya sampai pikun, supaya Dia tidak
mengetabui lagi sesuatupun yang dabulunya telah diketabuinya. dan kamu
Lihat bumi ini kering, kemndian apabila telah Kami turunkan air di atasnya,

hiduplah bumi itn dan suburlah dan menumbubkan berbagai macam tumbub-
tumbuhan yang indab.

Dari ayat tadi jelaslah bahwa manusia (Adaz) diciptakan oleh Allah dari
tanah. Proses penciptaan anak turunannya dari setetes mani kemudian menjadi

segumpal darah dan segumpal daging sehingga menjadi sebuah janin di perut seorang

ibu. Dalam ayat tersebut juga disebutkan lafad &&! yaitu Kedewasaan yang mencapai
kesempurnaan kekuatan fisik, akal yaitu antara umur 30-40 tahun. Sedangkan yang

dimaksud dengan a\ J3y1 yaitu pikun. Disebut et J3) paling rendahnya umur

Volume 10, Nomor 1, Februati 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 83
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahroh
Manusia dalan Perspektif Al-Qur'an

karena orang pikun kembali seperti anak-anak dalam lemahnya akal dan sedikitnya

pemahaman. '

Dari ayat tersebut dapat dipahami bahwa bukti adanya hari kebangkitan
adalah:

1. Proses penciptaan manusia

2. Pertumbuhan dan perkembangan manusia dari lahir sampai mati

3. Penciptaan tumbuh-tumbuhan

Setelah Allah memerintahkan untuk ibadah, maka Allah menyebutkan 4
macam tanda adanya Allah dan kekuasan Allah yaitu: menciptakan manusia,
menciptakan langit dengan 7 lapis, menurunkan air hujan dan menciptakan
bermacam-macam hewan yang memiliki manfaat tersendiri.

Allah menunjukkan beberapa bukti adanya hari kebangkitan pada orang-
orang yang meragukannya sebagai berikut:

1. Oleh karena Allah kuasa menciptakan asal proses kejadian manusia, maka pasti
mampu mengembalikan proses kejadian tersebut di hari kebangkitan nanti.

2. Oleh karena Allah kuasa menciptakan manusia dari tidak ada menjadi ada (dalam
kandungan dan di dunia) kemudian ditiadakan (mati), maka Allah pasti mampu
membangkitkannya kembali (menjadi ada kembali)

3. Oleh karena Allah mampu menciptakan pertumbuhan dan perkembangan
manusia dari anak-anak, dewasa, tua bahkan pikun (seperti anak-anak kembali),
maka Allah pasti mampu membangkitkannya kembali.

4. Oleh karena Allah mampu menciptakan bumi dari kering menjadi hidup dan
subur, maka Allah pasti mampu membangkitkan manusia kembali.?

Allah telah menunjukkan tentang proses kejadiannya Nabi Adam sehingga
berbentuk manusia, lalu ditiupkan kepadanya sehingga manusia bernyawa (bertubuh
jasmani dan rohani). Sebagaimana disebutkan pada kata: “Twrab”(tanah) ialah zat-zat
asli yang terdapat di dalam tanah yang dinamai “zat anorganis”. Zat anorganis

tersebut terjadi setelah melalui proses penyawaan antara “fachchar” yakni: carbonium

! Muhammad bin Ali bin Muhammad Al Syaukani, Fath a/ Qadir Juz 3 ( Beirut: Dar Thya’ al Turath al Azali. tt),
430.
2 Ahmad Musthofa Al Maroghi, Tafsir A/ Maroghi Jilid 16-18 (Beirut: Dar Thya’ al Turath al Azali, tt), 88-90.
84 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahtroh
Manusia dalam Perspektif Al-Qur'an

(zat arang), dengan “shal-shal” yakni oxygenium (zat pembakar) dan “hamaa-in” ialah
“nitrogenium (zat lemas) dan “zhien” yakni “hydrogeniun’” (zat air).
Jelasnya adalah persenyawaan antara:
1. Fachchar (carboninm = zat arang ) dalam surat Ar Rahman ayat 14.
2. Shalshal (oxcygeninm = zat pembakar) juga dalam surat Ar Rahman ayat 14.
3. Hamaa-in (nitrogeninm = zat lemas) dalam surat Al Hijir ayat 28.
4. Thein (hydrogenium = zat air) dalam surat As Sajadah ayat 7.

Kemudian bersenyawa dengan zat besi (ferrum), yodium, kalium, silicium dan
mangaan, yang disebut “/aazil” (zat-zat anorganis) dalam surat As Shaffaat ayat 17.
Dalam proses persenyawaan tersebut, lalu terbentuklah zat yang dinamai “protein”.
Inilah yang disebut “Thural” (zat-zat anorganis) dalam surat Ali Imran ayat 58. Salah
satu diantara zat-zat anorganis yang terpandang penting adalah “zar kaliun’’, yang
banyak terdapat di dalam tubuh, teristimewa di dalam otot-otot. Zat kalium tersebut
dipandang terpenting karena mempunyai aktifitas dalam proses hayati, yakni dalam
pembentukan badan halus.

Dengan berlangsungnya “proteinisasi”’, menjelmakan “proses pergantian” yang
disebut “substitusi”’. Setelah selesai mengalami substitusi, lalu menggempurlah
electron-electron sinar cosmis yang mewujudkan “sebab pembentukan (formasi),
dinamai juga ““ sebab ujud (causa formatis)”. Adapun sinar cosmis itu ialah suatu sinar
yang mempunyai kemampuan untuk merubah sifat-sifat zat yang berasal dari tanah.
Maka dengan mudah sinar cosmis dapat mewujudkan pembentukan tubuh manusia
(Adam) berupa badan kasar (jasmaniah), yang terdiri dari bahan, kepala, tangan, mata,
telinga, hidung dan seterusnya. Sampai disinilah ilmu ketahuan exact dapat
menganalisa tentang pembentukan tubuh kasar (jasmaniah, jasmani manusia/Adam).

Sedangkan tentang rohani tentu dibutuhkan ilmu pengetahuan yang serba
rahaniah pula, yang sangat erat hubungannya dengan ilm “methaphissica”.’

Dari ayat tadi dapat dipahami bahwa ayat-ayat Al Qur’an yang nampaknya
berselisih antara satu ayat dengan ayat yang lain dalam hal kejadian manusia (Adam)

pada hakekatnya bukannya berselisih, melainkan menunjukkan proses asal kejadian

3 Bahaudin Mudhary, Dialog Masalah Ketuhanan Yesus. (Jakarta: Kiblat Centre, 1984), 25.

Volume 10, Nomor 1, Februati 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 85
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahroh
Manusia dalam Perspektif Al-Qur'an

tubuh jasmani Adam (visible) hingga pada halusnya (inwvisible) sampai berwujud

manusia.
Ferrum  — ]
Al — 4 ' =
— Yodium ¢
dualall  —— N proteinisasi
(zat I— Kalium ¢
L — anorganis) S
—— Sillicium substitusi
okl | v
\_ Mangan —

formasi

Figure 1: Proses penciptaan Adam

T30 —— dnae e o daka

Figure 2: Proses penciptaan manusia dalam kandungan

Rahasia Keragaman Manusia

Dalam Surat Al Hujurat ayat 13 disebutkan

S a1 e 1T ) b oy Lk ey A 85 e Sl € 0 Gl L

Artinya: Wahai manusia, sesunggubnya Kami menciptakan kalian dari golongan laki-
laki dan perempuan dan menjadikan kalian beberapa bangsa dan beberapa
qabilah untuk saling mengenal. Sesunggubnya paling mulianya kalian di sisi
Allah adalah taqwa kalian. Sesungggubnya Allah Maba Mengetahui lagi
Mabha sangat Mengetahui.

Yang dimaksud Us: adalah segolongan manusia yang menempati suatu

negara tertentu atau segolongan manusi yang dinisbatkan pada satu nenek moyang.

86 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahtroh
Manusia dalam Perspektif Al-Qur'an

Sya’ab meliputi beberapa qabilah dan lebih umum darinya. Tingkatan keturunan

4

menurut orang arab adalah Spie il a5, by Silee a3 Cad .

Dalam ayat sebelumnya Allah melarang saling meremehkan, memberikan
julukan-julukan yang tidak disukai karena semua manusia sebenarnya berasal dari satu
bapak dan satu ibu. Allah menjadikan manusia berbangsa-bangsa dan berqabilah yang
bermacam-macam agar saling mengenal dan saling membantu dengan perbedaan-
perbedaan yang dimiliki. Semua manusia adalah sama. Perbedaannya adalah kadar
taqwanya, awal kebaikannya dan kesempurnaan jiwanya.’

Abu Daud berkata: “Suatu hari Rasulullah menyuruh Bani Bayadah untuk
mengawinkan salah seorang anak perempuannya dengan seorang budak bernama
Abu Hind. Tapi mereka mengatakan: apakah kami akan mengawinkan anak-anak
perempuan kami dengan budak kami? Maka kemudian Allah menurunkan ayat di
atas.’

Abu Mulaikah berkata: ketika hari Fathul Makkah, sahabat Bilal berniat untuk
adzan di Ka’bah. Sebagian oang mengatakan: “Masak budak hitam ini mau adzan di
Ka’bah?” sebagian yang lain mengatakan: “jika Allah marah karena hal ini (dia adzan
di Ka’bah), maka Allah akan merubahnya (menjadi putih). Maka turunlah ayat di
atas.’

Allah menciptakan manusia dari laki-laki dan perempuan (ayah dan ibu),
kecuali:

1. Adam, lahir tidak dari ayah dan ibu.

2. Nabi Isa, lahir tanpa seorang ayah.

3. Hawa, lahir tanpa seorang ibu. (Wahbah Az Zuhaily)

Semua manusia memiliki persamaan dan perbedaan. Persamaannya adalah
dalam asal, pertumbuhannya, hak dan kewajibannya dalam syari’at. Perbedaannya
adalah dalam tingkat taqwanya, amal shalih dan kesempurnaan jiwanya.

Tujuan keragaman manusia adalah:

4 Al Maroghi, Tafsir Al Maroghi jilid 25-227, 142.
5 Al Maroghi, Tafsir Al Maroghi Jilid 25-27, 142
6 Al Maroghi, Tafsir Al Maroghi [ilid 25-27, 142
7 Al Syaukani, Fath al Qadir Jilid 5, 69.
Volume 10, Nomor 1, Februati 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 87
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahroh
Manusia dalan Perspektif Al-Qur'an

1. Untuk saling mengenal, bukan untuk saling membanggakan nasab dan
berselisih.
2. Untuk saling membantu.
Nabi bersabda ketika Haji Wada™
Bl o e 1853 310 1K A e 10l 1ol 1ty i By S ol e
(Olspdl olg)) s
Nabi bersabda di Mina pada hari Tasyriq:
3 ot olgy) (Shasly (Sosls 1 iy oSy (Spaly (Go A1 oy ¥ alll 0 spm Gl oo
(b oo
Dari kedua hadits tadi, jelaslah bahwa didalam mencari pasangan hidup tidak
perlu kufu’ dalam nasab kecuali dalam agama.
3. Tawashul. Untuk saling menyambung silatur rahim. *
Dari penjelasan diatas dapat kita ambil pemahaman bahwa manusia dengan
segala persamaan dan perbedaan yang dimiliki, harus memanfaatkannya untuk tujuan

ta’aruf, taawun dan tawashul. Hal tersebut dapat diilustrasikan sebagai berikut:

| Manusia

Persamaan: Perbedaan:
1. Asal penciptaan
2. Pertumbuhan
3. Hak dan kewajban

1. Taqwa
2. Amal Shalih
3. Kesempurnaan jiwa

Svariah
Tujuan:
1. oW
2. Lo
3. ey

Figur 3: Tujuan persamaan dan perbedaan manusia

Peran Dan Tanggungjawab Manusia
1. Beribadah kepada Allah SWT.

Dalam Surat Ad Dariyat ayat 56 disebutkan 0sxs ’9\ u.u‘ﬁ\j u"’L‘ HERW

8 Al Maroghi, Tafsir Al Maroghi Jilid 25-27, 142.
88 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahtroh
Manusia dalam Perspektif Al-Qur'an

Artinya: Dan tidak Aku ciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah.”

Lafadz (<) bersifat umum, tapi yang dimaksud dalam ayat ini adalah
khusus. Beberapa mufassir mengkhususkan lafadz - terhadap manusia ahli taat

atau ahli ibadah kepada Allah yaitu &b 3= Dengan demikian anak kecil dan orang

gila tidak diperintah untuk ibadah. Makna ibadah secara bahasa adalah
merendahkan diri dan patuh kepada Allah. Beribadah adalah taat mutlak kepada
yang disembah yang mengandung kesempurnaan cinta kepadaNya dan
kesempurnaan pengagungan kepada-Nya. Hal itu dapat dilakukan dengan baik
hanya dengan memahami kekuasaannya dan hak-hak-Nya. Oleh karena itu, Ibnu
Abbas memberikan tafsiran kata ‘agar mereka menyembah Ku’ dengan ‘agar
mereka memahami Aku’.

Dapat dimaklumi, jika orang yang belum memahami yang disembah ia
tidak akan menyembah secara benar, dan bisa jadi menyembah selain Allah.
Tetapi dia tidak memahami apa yang ia sembah. Berapa banyak orang yang
menganut agama yang menganggap bahwa diri mereka menyembah Allah, akan
tetapi sebenarnya ia menyembah selain-Nya.

Ibadah tidak sah kecuali dengan pengetahuan, dan pengetahuan tidak sah
kecuali dengan ibadah. Ibadah kepada Allah tidak sah kecuali dengan ikhlas
kepadaMu tanpa ada unsur kemusyrikan sedikitpun. Artinya membebaskan
manusia dari kepatuhan terhadap segala sesuatu selain Allah. Di dalam Islam,

penyembahan paling buruk di dunia adalah kepada hawa nafsu.”

Ibnu Mas’ud dan Ubay Bin Kaab menafsiri ayat di atas dengan &3 &= U
gl o 5Y5. Imam Mujahid menafsiri lafadz oskiad Yidengan 58 y=d Y1, Tmam

Al Kalby berkata: tanggungjawab beribadah itu dibebankan pada manusia yang
mu’min yaitu orag yang mengesakan Allah dalam keadaan sulit dan senang.
Adapun orang kafir mengesakan Allah dalam keadaan sulit saja. Sedang dalam

keadaan senang tidak mengesakan Allah."

9 Yususf Al Qardhawi, A/ Islam Hadharotul Ghad. Terjemalh (Jakarta: Pustaka al Kautsar. tt), 173.
10 Al Syaukani, Fath al Qadir jilid 5, 62
Volume 10, Nomor 1, Februati 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 89
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahroh
Manusia dalam Perspektif Al-Qur'an

Dalam ayat di atas, kata “43+” di dahulukan dari pada “5<3” karena jin

diciptakan lebih dulu dari pada manusia."
2. Menjadi Khalifah di Bumi (&bzlafab).

Allah memberikan tanggungjawab ini hanya kepada manusia, tidak
kepada makhluk lainnya. Tanggungjawab ini, pernah diminta oleh Malaikat
kepada Allah. Tetapi Allah tidak memberikannya. Disebutkan dalam Al Qur’an
surat Al Bagarah ayat 30

Ll lings s Ak 15 s AT i Bl o591 G el ) ool 2 s 3

025 Y L 2l ) J 8 s Az s 1

Artinya: Ingatlah ketika Tubanmu berfirman kepada Malaikat: “sesunggubnya Aku

hendak menjadian khalifah di muka bumi.” Mereka berkata: ‘“mengapa

Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat

kerusakan padanya dan menumpabkan darah, padabal kami senantiasa

bertasbib ~ dengan  memuji Engkan dan  mensucikan Engkan?” Tubhan
berfirman: “Sesunggubnya Aku mengetabui apa yang tidak kamu ketahui.

Ketika Allah menyampaikan kepada Malaikat bahwa akan menjadikan manusia
khalifah di muka bumi, maka Malaikat memprotes karena Malaikatlah yang banyak
bertasbih dan mensucikan Allah. Dan manusia dikhawatirkan akan membuat kerusakan
dan menumpahkan darah. Tapi Allah menjawab bahwa Allahlah yang mengetahui hal
tersebut.

Pengertian khalifah adalah tanggungjawab manusia dalam kaitannya
dengan menegakkan kebenaran dan keadilan serta berprilaku dengan akhlak Allah
Ta’ala dengan kapasitas manusiawi.

Ada yang berpendapat bahwa kata khalifah dalam ayat tadi berbentuk
mufrad. Ini berarti yang dimaksud khalifah adalah Adam saja. Ada juga yang
berpendapat, yang disebut khalifah adalah masing-masing manusia.

Tanggungjawab sebagai khalifah ini juga membangun bumi dan
mamakmurkannya, meningktatkan kehidupan dan merealisasikan kehendak sang

Pencipta.

11 Al Syaukani, Fath al Qadir jilid 5, 92
90 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahtroh
Manusia dalam Perspektif Al-Qur'an

Tanggungjawab sebagai khalifah kadang-kadang menimbulkan kerusakan
bahkan menumpahkan darah. Hal ini kadang-kadang wajib dilakukan oleh seorang
khalifah jika diperkirakan akan menimbulkan kebaikan yang lebih besar dan
komprehensif.'?

3. Memakmurkan Bumi
Sebagaimana dijelaskan oleh Al Qur’an, bahwa tujuan pokok ketiga bagi

hidup manusia adalah memakmurkan bumi. Dalam Surat Hud ayat 61disebutkan
e i Y e ST

Artinya: Dia telah menciptakan kamn dari bumi (tanah) dan menjadikan kanu
pemakmurnya.
Nabi Shalih as menyuruh kepada kaumnya, yakni kaum Tsamud untuk

meyembah Allah SWT. Dia yang menciptakan manusia dari tanah dan meminta
untuk memakmurkannya. Serta menyuruh untuk meminta ampun kemudian
bertaubat kepada-Nya."

Maksud klausa, “menjadikan kamu pemakmurnya” pada ayat ini adalah
bahwa Allah meminta agar manusia memakmurkan bumi ini yang menjadi bagian
dari tugas khilafah. Tugas ini secara khusus disebutkan agar tidak timbul
anggapan bahwa agama hanya memberi perhatian pada aspek akhiratnya. Dunia
menurut Islam, adalah ladang untuk bekal akhirat dan bahwa hidup ini -meskipun
relative singkat dibandingkan dengan kehidupan akhirat- mempunyai makna
penting. Hari ini adalah amal bukan perhitungan, sedangkan esok adalah
perhitungan bukan amal.

Ketiga tujuan pokok manusia ini saling melengkapi dan berkaitan: Ibadah
kepada Allah adalah bagian tugas dari khilafah, khilafah dan memakmurkan bumi
bagian ibadah kepada Allah. Maka, Mukmin sejati adalah yang memadukan ketiganya
secara seimbang dan sempurna. Dan sebesar yang dapat dicapai oleh seorang
Mukmin dari ketiga tujuan poko hidupnya di dunia ini sebesar itu pula “kemajuan”
yang ia raih. Sebaliknya sebesar kegagalan yang ia alami dalam mencapai tujuan

pokok hidupnya ini, sebesar itu pula “kemunduran” yang ia alami.

12 Sayyid Qutb, F7 Dbilalil Qur'an Jilid 4 (Beirut: Dar as Syurug, tt) 57.
13 Tbnu Katsir Ad Dimasyqi, Tafsir A/ Qur'an al Adzim Juz 4 Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyah, 1998), 286.
Volume 10, Nomor 1, Februati 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 91
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahroh
Manusia dalan Perspektif Al-Qur'an

Manusia dalam peradaban Barat, telah mampu memakmurkan bumi dan
memanfaatkan sumber yang dimilikinya. Ilmu pengetahuan yang dimiliki peradaban
Barat telah dapat mewujudkan prestasinya yang belum pernah terlintas dalam benak
generasi-generasi masa lampau. Namun peradaban ini mempunyai mahkota
kecongkakan, di sisi lain jiwanya kosong menatap ketidakpastian. Kecongkakan ini
hampir-hampir membuat dirinya mempunyai anggapan berkuasa atas segala sesuatu
dan bangsa-bangsa non-Barat dianggap kelas dua yang diciptakan untuk mengabdi
mereka. Sebab dirinyalah yang maju, sedangkan lainnya terbelakang. Padahal
kemajuannya itu bersifat parsial, tidak universal dan tidak sempurna. Sebab disana
terdapat dua faktor penting yang hilang: ibadah kepada Allah dan khalifah-Nya di
muka bumi. Faktor ketiga itu saja tidak dapat menjamin kelangsungan peradaban ini,
bahkan bisa jadi justru menjadi penyebab kehancuran dirinya.

Kaum Muslimin belum mencapai kemajuan seperti yang diharapkan oleh
Islam. Sebab pada abad-abad terakhir mereka belum “memakmurkan bumi”
sebagaimana yang diperintah oleh Al Quran dan belum memelihara sunnatallah yang
berlaku pada alam ciptaan-Nya. Maka sunnatallahlah yang berlaku terhadap mereka
yaitu mereka dikuasai oleh pihak lain. Mereka juga belum memenuhi hak hilafah
sebagaimana mestinya, hingga superioritas mereka berpindah tangan, lalu mereka
didominasi oleh pihak lain pula.'

Dari penjelasan diatas dapat dipahami bahwa peran dan tanggungjawab
terpenting bagi manusia adalah ibadah kepada Allah. Peran khilafah dan isti’'mar
harus diniati dan berrtujuan untuk ibadah kepada Allah. Dalam melakukan
khilafah, kita tidak akan lepas dari ist'mar. Demikian juga jika kita sudah
melakukan isti'mar, berarti kita telah melakukan khilafah. Hal ini dapat

diilustrasikan sebagai berikut:
sole

Figur 4: Piramida peran dan
tanggungjawab manusia

A
A

s

)L&.&C’w«r\

14 Yususf Al Qardhawi, A/ Islam Hadharotul Ghad. Terjemal (Jakarta: Pustaka al Kautsar, 1996), 175.
92 | Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Aminatuz Zahroh
Manusia dalam Perspektif Al-Qur'an

Dalam kaitannya dengan tanggungjawab ibadah, kita dituntut untuk
memiliki keshalihan spiritual. Dalam kaitannya dengan tanggungjawab khilafah
dan isti’mar, kita dituntut untuk memiliki keshalihan sosial, keshalihan akademik,
keshalihan institusional yang di dalamnya juga meliputi keshalihan managerial.

Keshalihan-keshalihan tersebut dapat divisualisasikan sebagai berikut:

Spiritual

Akademik

stitusi

Figure 5: Diagram keshalihan manusia

managefial

Kesimpulan

Terminologi manusia dalam Al-Qut’an: basyar, insaan, naas, ins, dan bani
Adam. Proses perciptaan Adam: Tanah, proteinisasi, substitusi dan formasi. Proses
penciptaan manusia dalam kandungan: tetes mani, segumpal darah, segumpal daging
dan peniupan roh. Rahasia keragaman manusia adalah untuk zz'aruf, ta’awnn, dan

tawashul. Peran dan tanggungjawab manusia: ibadah, &bilafab, dan isti’mar.

Referensi

Ad Dimasyqi, Ibnu Katsir. 1998. Tafsir Al Qur'an al Adzim Juz 4. Bairut: Dar al Kutub
al Ilmiyah.

Al Duwaiys, Ahmad bin Abdul Rozza. 1411 H. Fatawa al Lajnab ad Daimab li al
Bubutsi al Iimiyati wa al Iftai’. At Tafsir. Riyadl: Ar Riasah al amah li idaarat
al buhuts al ilmiyati wal al ifta’i wa ad da’wati wa al irsyadi.

Al Maroghi, Ahmad Musthofa. 1986. Tafsir Al Maroghi Jilid 10-12, jilid 1-2, jilid 25-27
dan jilid 16-17. Bairut: Dar Thya’ al Turath al Azali.

Al Qardhawi, Yususf. 1996. A/ Islam Hadbarotu! Ghad. Terjemab. Jakarta: Pustaka al
Kautsar.

Al Syaukani, Muhammad bin Ali bin Muhammad. TT. Fath al Qadir Jilid 1 dan 5.
Bairut: Dar Thya’ al Turath al Azali.

Mudhary, Bahaudin. 1984. Dialog Masalah Ketubanan Y esus. Jakarta: Kiblat Centre.

Qutb, Sayyid. 1993. Fi Dhilalil Qur'an Jilid 1 dan 4. Bairut: Dar as Syuruq

Volume 10, Nomor 1, Februati 2017; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 93
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



