
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 45-65 

PESANTREN DAN PEMBENTUKAN JALAN HIDUP  
KAUM SUFI URBAN 

 
Muhammad Masyhuri 

Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia 
E-mail: muhamasyhur@gmail.com 

 

Abstract: This paper explains how the adherents of urban tarekat form 
sufism that becomes a way of life in their daily life. This study is considered 
important because the existence of tarekat adherents is often positioned as 
part of traditional society, which is contrary to aspects of modernity. On the 
contrary, their current existence is not only widely embraced by the urban 
community, but also a way of life in responding to modernity. Related to 
that, the following describes the process of forming the path of life of the 
three congregation adherents of tarekat communities such as Raden Rahmad 
Pesantren and Surau Ghautsil Amin in Jember District. Using ethnographic 
methods that attempt to explain how they learn to live in conjunction, this 
study will formulate how they seek to renew tradition to modernity, and how 
they attempt to explain how modernity and tradition are an integral part of 
one another 
Keyword: Sufi Identity, urban tarekat 

 

Pendahuluan 

Keberadaan penganut tarekat, sebagaiman disebutkan Geertz  (1989) 

seringkali dipahami  sebagai asosiasi dengan struktur yang memiliki kontrol terhadap 

para anggotanya yang didominasi dari kalangan pinggiran, masyarakat pedesaan, 

masyarakat yang kurang terdidik, dan memiliki status sosial rendah, yang kemudian 

tarekat diprediksi tersingkir bahkan punah karena dianggap tidak sesuai dengan 

perkembangan zaman yang semakin modern.1 Berbeda dengan itu, kajian tarekat 

dalam konteks masyarakat yang mengalami modernisasi telah menarik sejumlah 

kalangan untuk melakukan studi empiris lebih lanjut, meski hasil kajian yang 

dirumuskan justru menunjukkan tesis yang berbeda dengan sebelumnya. Klaim para 

pengkaji komunitas muslim yang mengalami modernisasi mengalami kemunduran 

tidak lagi dapat dipertahankan, dimana dalam beebrapa studi tentang urban sufisme saat 

ini menunjukkan bahwa tarekat tidak saja mampu bertahan, namun juga mampu 

berperan secara berarti dalam masyarakat modern—dengan kesimpulan yang sama, 

                                                         
1 Clifford Geertz, Abangan Santri Priyayi dalam Masyarakat Jawa, terj. Aswab Mahasin (Jakarta: Pustaka Jaya, 1989) 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

46 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

secara umum Howell (2008) menolak pandangan sufism bertentangan dengan 

modernitas.  

Berdasarkan perdebatan baik secara konseptual maupun fenomena yang 

terjadi secara umum, kajian urban sufisme ini relevan untuk dikaji lebih lanjut meski 

terdapat sejumlah studi serupa meski dengan spesifikasi berbeda. Diantara studi-studi 

tersebut berupaya menjelaskan aspek-aspek yang berkaitan dengan konseptualisasi 

sufisme baik dari aspek sufisme, neo-sufism dalam konteks urban. Kajian urban sufisme 

dengan pembahasan tentang ini pernah dilakukan oleh Voll (2008), Howel (2001) dan 

Zamhari (2010) yang berupaya mendudukkan kembali maksud dan pengertian sufism 

dan neo-sufism, dan urban sufism yang sering menjadi perdebatan yang disalahartikan 

karena digeneralisasikan dan disederhanakan penggunaanya dalam memahami 

fenomena yang terjadi.2  

Menurut Voll, perbedaan dari konsep tersebut bisa dilihat dari penekanan 

aspek-aspek yang dilakukan  dimana  neo-sufism lebih menekankan pada praktik dan 

perilaku positif dalam kehidupan nyata. Sementara sufism lebih menekankan pada 

aktifitas spiritualitas yang lebih menekankan pada aspek teknik dzikir dan muraqabah. 

Pengertian sufisme dalam konteks ini juga dimaksudkan dengan Tarekat oleh 

Jamhari.  Dengan maksud yang sama, tidak semua sufi adalah tarekat, sementara 

semua tarekat adalah Sufi. Sedangkan neo-sufism, dimaksudkan pada gerakan-

gerakan sosial dalam masyarakat Islam yang berupaya melakukan pembaharuan. 

Sementara maksud dari urban Sufism lebih pada bentuk praktik Sufism yang 

dihubungkan dengan konteks geografis tertentu dalam konteks urban. Karena 

demikian, bentuk Tarekat, Sufisme dan Neo-Sufism bisa dimasukkan dalam kategori 

urban sufisme secara keseluruhan.3 

Perbedaan mendasar antara kajian ini dengan kajian sebelumnya adalah lebih 

pada bagaimana sufisme menjadi jalan hidup atau way of life dalam kesehariannya bagi 

penganut tarekat urban dalam mendefinisikan dirinya terhadap modernitas. Berbeda 

dengan kajian-kajian sebelumnya yang melihat bagaimana tarekat muncul, 

                                                         
2 Arif Zamhari, Rituals of Islamic Spirituality; A. Studi of Majlis Dzikir Groups in East Java. Phd Thesis (Australia: The 
Australian National Univesity, 2010) 
3 John O Voll, Neo-Sufism: Reconsidered Again (Canadian: Journal of African Studies, 2008), 314. 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 47  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

berkembang dan berjaringan di kota, kajian ini lebih pada bagaimana ketika 

keberadaan tarekat yang sudah ada di kota tetap menjadi pilihan way of life bagi orang-

orang urban. Bagaimana dengan penggunaan way of life tersebut mereka 

merepresentasikan identitasnya yang tradisional dengan konteks dunia yang semakin 

modern. Dalam konteks ini pula, bagaimana tarekat berkembang tidak hanya menjadi 

kegiatan yang bersifat ritualistik saja, namun menjadi sebuah ideologi gerakan dalam 

upayanya menampilkan identitasnya yang tradisional, konservatif dan terkesan sulit 

berubah, namun disisi lain berbeda; para penganut tarekat justru memunculkan 

gerakan keagamaan yang dinamis, fleksibel, dan berbeda dengan gerakan keagamaan 

lainnya yang terkesan formalis, kaku bahkan radikal.  

 

Research Method 

Secara umum subyek penelitian ini terdiri dari mereka kalangan orang-orang 

urban yang sudah menjadi penganut tarekat, melalui baiat. Pengalaman bertarekat 

ditiap komunitas memiliki pengalaman yang beragam, seperti penganut tarekat yang 

baru saja berbaiat namun belum melaksanakan suluk, atau mereka yang sudah lama 

berbaiat dan telah mengikuti sejumlah suluk, atau mereka yang sudah senior karena 

telah melakukan sejumlah ritual ketarekatan dan memiliki kedekatan dengan kyai 

mursyid dan dipercaya menjadi pimpinan dalam lembaga ketarekatan.  

 Selain melalui serangkaian wawancara mendalam terhadap informan dan 

subyek penelitian tersebut, peneliti juga melakukan observasi secara partisipatif. Hal 

ini diperlukan selain untuk melihat secara dekat tentang bagaimana kehidupan para 

penganut tarekat urban, juga untuk dapat merasakan secara langsung bagaimana cara-

cara yang digunakan para penganut tarekat dalam konteks masyarakat urban. 

Pengalaman dalam hal ini tidak saja berkaitan dengan pandangan penganut tarekat 

tentang sufism sendiri, namun juga bagaimana sufism tersebut diimplementasikan 

dalam konteks masyarakat modern. Dengan melakukan observasi secara partisipatif 

ini, secara mendasar dapat dirumuskan tentang makna sufism sebagaimana yang 

mereka pahami dan jalankan. 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

48 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Diantara pertimbangan yang digunakan dalam menentukan keberadaan 

informan ini adalah; pertama, adanya enkulturasi penuh; yakni mereka yang 

memahami dengan sebenarnya dunia masyarakat urban Jember, secara khusus budaya 

dalam konteks Tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah, kedua, keterlibatan langsung, yakni 

memastikan bahwa informan terlibat secara langsung dengan dunia tarekat urban, 

ketiga, suasana budaya yang tidak dikenal, dimana hal ini menjadi pembeda bagi 

informan yang sudah terenkulturasi secara penuh dan informan yang tidak 

terenkulturasi penuh, keempat, informan memiliki waktu yang cukup, dan yang ke 

lima, non-analitik; yakni tidak terjebak kedalam informasi yang diberikan informan 

dalam menganalisis perilaku dan budayanya sendiri. 4 

 

Sistem Pendidikan di Pesantren dan Surau 

 Di salah satu kunjungan lapangan di pertengahan bulan januari tahun 2016, 

Salah seorang penganut Tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah Prof. Kadirun Yahya, 

Pak Mujib, menjelaskan bahwa keberadaan surau dan pesantren di Jawa memiliki 

keamaan namun secara mendasar keduanya adalah berbeda. Bagi sebagian masyarakat 

Jawa kata „surau‟ terasa asing karena istilah ini tidak dijumpai dalam masyarakat Jawa 

pada umumnya.5Meskipun dalam beberapa literatur kata surau dapat dengan mudah 

dijumpai yang memiliki arti sebuah masjid kecil, mushola atau dijawa disebut langgar, 

namun dalam kenyataannya di Jawa jarang sekali ditemui keberadaannya.6 

Salah satu bangunan Surau yang berada di Pusat Kota Jember, terlihat 

bangunannya  yang besar, serta tidak memiliki perbedaan yang mencolok dibanding 

dengan keberadaan masjid pada umumnya. Namun surau yang ditempati para 

penganut tarekat lebih mirip dengan keberadaan pesantren. Surau memiliki beberapa 

bilik ruangan, serta adanya kegiatan yang berkaitan dengan ketarekatan, namun 

berbeda dengan itu, didalamnya tidak ditempati para santri yang tinggal untuk 

                                                         
4 Spradley, 61-66 
5Surau sebagai sarana suluk pada umumnya berada di daerah Sumatera Utara, surau dimaknai sebagai bangunan 
masjid kecil untuk tempat melaksanakan shalat. Biasanya surau dibangun dekat sungai atau pemandian wanita, 
guna memudahkan mereka untuk melaksanakan shalat setelah mandi atau bersuci, lihat Fakhriati, dalam Jurnal 
Lektur Keagamaan, Vol. 11, No. 1, 2013, 237-260. 
6 Bang Mujib, Wawancara, 8 Desember 2015. 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 49  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

mondok, namun hanya mereka para penganut tarekat yang sesekali datang secara 

rutin dan pergi atau dalam waktu yang agak lama tinggal untuk melakukan suluk.7  

Berbeda dengan di surau, di pesantren para santri diharuskan mengikuti sistem 

pendidikan keagamaan yang terjadual secara rutin. Meski sistem pendidikan di 

pesantren seringkali disebutkan belum memiliki visi yang tertulis dengan jelas, namun 

Nurcholis Madjid menyebutkan visi dan tujuan tersebut adalah tersirat dalam sosok 

kyai itu sendiri.8 Dalam hal ini seringkali kyai yang ahli dalam suatu rumpun bidang 

tertentu menjadi identitas bagi kurikulum pendidikan yang diajarkan dalam 

pesantrennya secara umum. Hal ini pula yang menjadikan Pesantren RRSA dan 

Pesantren Nurul Falah lebih identik dengan pesantren Sufism dimana kyai-nya 

merupakan mursyid tarekat. 

Saat ini, sistem pendidikan yang dikembangkan di surau dan pesantren juga 

mulai banyak melakukan perubahan-perubahan. Dengan cara mengadaptasikan 

model pembelajaran yang digunakan untuk menyesuaikan dengan subyek dan dengan 

kebutuhan yang ada. Selain itu, peralihan ini juga terlihat dari isi dan materi yang 

dikembangkan, meskipun tetap berpijak pada prinsip-prinsip dasar ketarekatan, 

namun juga kemasan dalam penggunaan teknologi juga digunakan tidak saja sebagai 

media pembelajaran, namun juga sebagai media untuk sharing informasi dan 

koordinasi dalam membangun dunia sufisme yang sesuai dengan kebutuhan penganut 

tarekat ditiap komunitas. Beberapa kyai tarekat sudah tidak asing dengan penggunaan 

media sosial seperti whats up, blackberry mesanger, twitter, dan facebook untuk 

mengkoordinasikan seluruh kegiatan ketarekatan. Bahkan, forum kajian tasawuf, 

dalam bentuk tanya jawab dan diskusi biasa dilontarkan para anggota group sosial di 

dalamnya. 

Kyai Nafi, salah satu admin dari group Matan, menjelaskan efektifitas media 

sosial dalam mengkoordinasikan kegiatan ketaraketan. Media sosial juga secara efektif 

mendorong pembentukan forum-forum diskusi publik dan tanya jawab yang secara 

langsung dapat memberi solusi bagi para murid tanpa dibatasi ruang dan waktu. Hal 

                                                         
7 Fakhruddin, Observasi, 12 Januari 2016 
8 Nurcholis Madjid, Merumuskan Kembali Tradisi Pesantren, dalam M. Dawam Raharjo Pergulatan Dunia Pesantren, 
Membenagun dari Bawah (Jakarta: LP3ES, 1985), 24. 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

50 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

inipula yang mendorong merebaknya group-group melalui media sosial yang 

dibentuk para kyai mursyid dan murid penganut tarekat.  sebagaimana yang ia katakan; 

“...kita cukup WA-an dan BBM-an untuk sharing dan koordinasi untuk 
workshop ini nanti, jadi kalo ada peserta yang siap hadir dan tidaknya cukup  
mengkonfirmasi..ketik kapan saja bisa. Bahkan teman-teman ikhwan sering 
diskusi melalui  Wa... juga facebook kita punya group...memang perlu dalam 
hal tertentu sesekali ketemu untuk koordinasi tapi itu jika dibutuhkan....”9  
 
Diantara  group-group media sosial yang diikuti para penganut tarekat 

tersebut adalah  group whats up Jatman, Gassmi Indonesia, FK Songo New, Matan, 

dan Next Wustho. Selain adaptasi dalam penggunaan teknologi informasi berbasis 

internet, beberapa materi pembelajaran dan metode yang digunakan juga mengalami 

banyak penyesuaian. Salah satunya adalah aspek kurikulum yang menjadi trend dalam 

diskursus dikalangan pesantren yang mempertanyakan bagaimana seharusnya 

pesantren mempertahankan keberadaannya saat ini.  

Diantara persoalan tentang perubahan yang dilakukan di pesantren secara 

umum, mulai mengupayakan untuk tetap pada aspek tradisi atau yang dikenal dengan 

pesantren salaf. Sementara pesantren lainnya mulai mengupayakan adanya 

pegembangan pada aspek kemodernan atau yang disebut dengan pesantren khalaf. 

Pembahasan tentang pesantren salaf dan pesantren khalaf ini juga kental dunia 

pesantren tarekat. meskipun demikian, terdapat pula pesantren yang mulai 

mengintegrasikan keduanya, atau yang dikenal salafiyah wa khalafiyah. Adanya 

pemodelan ini secara umum menunjukkan bagaimana pesantren berupaya 

menadaptasikan kurikulum keagamaan agar dapat dijalankan sebagaimana mestinya. 

Meskipun disetiap pesantren tidak dapat diposisikan sebagai yang terbaik diantara 

pesantren yang lain, namun tiap pesantren memiliki komunitas tersendiri.10  

Pesantren salaf, menekankan kepada aspek tradisi dengan mengkaji beberapa 

teks kitab kuning melalui penggunaan metode yang sama dari dulu hingga kini, seperti 

sorogan dan bandingan. Bagi kalangan santri yang mementingkan kepada aspek tradisi, 

hanya pesantren dengan model salaf merupakan pesantren sesungguhnya. Karena 

                                                         
9 Kyai Nafi, Wawancara, menjelang penyelenggaraan Workshop Matan, 24 Mei 2016. 
10 Penjelasan tentang salaf  dan khalaf ini juga dijelaskan oleh Martin van Bruinessen dalam Pesantren dan Tarekat, 
Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia (Bandung: Mizan, 1995), 69-75 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 51  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

pesantren ini sangat menekankan kepada kemurnian tradisi sebgaimana yang 

dijalankan para kyai dan mursyid sebagaimana para ulama salaf sebelumnya.

 Sementara pesantren khalaf, memiliki beberapa inovasi yang berbeda dan 

berubah dari tradisinya. Dengan memunculkan adaptasi dari aspek isi kurikulum, 

maupun metode yang dikembangkannya. Dikalangan pesantren model ini telah 

menambahkan kemampuan hard skill bagi para santri dan menekankan pada 

penguasaan bahasa asing, serta penyerapan teknologi. Lulusan dari pesantren ini juga 

dipersiapkan untuk dapat melanjutkan kepada jenjang tertentu baik berkaitan dengan 

dunia pendidikan maupun dunia kerja. Meskipun kesimpulan ini tidak dapat 

digeneralisasikan sepenuhnya kepada dunia pesantren, termasuk dengan dunia 

pesantren salaf, namun pandangan seperti ini mendorong beberapa pesantren 

melakukan upaya integrasi, denga model pesantren salafiyah wa khalafiyah.11  

 Bila dilihat dari aspek kepemimpinan, berkembang dan tidaknya sebuah 

pesantren tergantung pada cara-pandang bagaimana individu dan anggota 

komunitasnya berpartisipasi didalamnya. Pada mulanya semua pesantren terpusat 

kepada otoritas kepemimpinan dari kyai. Hal ini seringkali disebutkan mereka sebagai 

„raja kecil‟.12 Penghormatan yang luar biasa dikalangan  pesantren terhadap sosok 

seorang kyai disaat ia melintas, para santri memberikan ruang untuk jalan bagi sang 

kyai, dengan  sedikit membungkukkan badan, juga bersalaman dengan mencium 

tangan. Disaat berbicara, seringkali para santri menghindari untuk bertatapan mata 

secara langsung. Disaat kyai yang mendirikan pesantren meninggal dunia, maka 

otoritas kepemipinan secara langsung digantikan oleh putranya atau dikenal dengan 

sebutan „Gus‟. Begitu pula dengan campurtangan pihak luar dalam pengelolaan 

pesantren, seringkali pihak pesantren salaf menolak campur tangan ini. Beberapa 

informasi dari dunia luar dulu dibatasi. Namin sejak ada penggunaan internet melalui 

handphone, gadget,  dan televisi peraturan ini sangat sulit untuk diterapkan, khususny 

adikalangan santri mahasiswa. berbeda yang dengan pesantren salaf yang masih 

memberikan peratran secara ketat, dimana hanya surat kabar dan majalah tertentu 

                                                         
11 Studi ini juga dikaji oleh Nurcholish Majid, Merumuskan Kembali Tradisi Pesantren, dalam Dawam Rahardjo, 
Pergulatan Dunia Pesantren, Membangun dari Bawah (Jakarta. LP3ES, 1985), 49 
12 Penyebutan ini juga disebutkan oleh Bull, 76. 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

52 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

diperkenankan untuk dikonsumsi kalangan santri. Beberapa perlengkapan pesantren, 

seperti baju dan pakaian, serta buku yang dibutuhkan para santri disediakan di 

koperasi yang disediakan pesantren. 

Sementara terdapat pula pesantren lainnya yang mulai terbuka dengan dunia 

luar. Termasuk dalam penggunaan teknologi, sumber pembelajaran, hingga 

manajemen pesantren secara umum. Keberadaan surau sendiri yang tidak ditempati 

para santri untuk mondok, namun dalam manajemen operasional, program-program 

yang dikembangkan lebih mencerminkan penerimaan terhadap moderitas secara luas. 

Meski dalam aspek mendasar yang terkait dengan prinsip-prinsip ketarekatan tetap 

dalam koridor sepengetahuan mursyid. Beberapa pesantren juga menerima unsur 

modernitas, meski disisi lain, masih juga berpegang teguh kepada tradisi.  

Gus Badrun, salah seorang Pengasuh pesantren Nurul Falah menjelaskan 

tantangan pesantren salaf selain ada pada aspek kepemimpinan juga dalam 

penggunaan metode pengajaran. Seringkali keberadaan pesantren ditinggal para 

santrinya disaat tidak ada penerusnya. Kyai sebagai sosok kharismatik seringkali tidak 

sebanding dengan para penerus pesantren sesudahnya. Oleh karenanya, banyak 

pesantren saat ini yang sudah mulai menggabungkan sistem salaf dan khalaf, dimana 

hal ini dilakukan selain untuk menjamin keberlangsungan keberadaan pesantren, juga 

untuk meningkatkan minat masyarakat terhadap ilmu agama. Salah satu contoh 

penggabungan sistem salaf-khalaf ini adalah perubahan penerapan metode pengajaran 

dengan model bandongan, wetonan dan sorogan. Meski masih banyak digunakan 

dibeberapa pesantren, namun secara umum metode-metode sudah ditambah dengan  

metode-metode baru yang lebih komunikatif karena yang ada terkesan menjadikan 

santri pasif. Aspek penguasan nalar berfikir santri dengan metode ini dipandang 

kurang menarik. Oleh karenanya, beberapa pesantren yang khalaf mulai melihat 

model pembelajaran yang lebih bervariatif dan aktif.  

Di Pesantren Khalaf, selain manajemen pesantren lebih terbuka, juga 

penggunaan materi pendidikan dan metode pembelajaran yang digunakan juga lebih 

bervariatif. Mekanisme kepemimpinan dalam pesantren diatur dalam sistem 

manajemen yang telah ditetapkan dalam anggaran dasar dan anggaran rumah tangga 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 53  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

yang dirumuskan. Beberapa kegiatan  juga telah didasarkan atas standart operasional 

prosedur yang ditetapkan. Meski dalam beberapa pesantren yang berbasis tarekat 

belum menerapkan mekanisme manajemen terbuka sebagaimana pesantren modern 

lainnya, namun keputusan-keputusan yang bersifat strategis ditetapkan berdasarkan 

musyawarah dan mufakat. Kunjungan peneliti di pesantren tarekat, Ngalah Pasuruan, 

melihat aspek kepemimpinan tidak lagi didasarkan atas keturunan sepenuhnya. 

Beberapa posisi kepala lembaga, rektor universitas, dan anggota pengurus yayasan 

sudah menerima keanggotaan dari orang luar yang bukan dari keturunan kyai.13  

 Begitupula dalam konteks manajemen ke-surauan. Meski berbeda dalam 

beberapa aspek dan fungsinya dengan pesantren, surau menjadi rumah bagi penganut 

tarekat dalam proses pembentukan sufisme. Mekanisme kepemimpinan dan 

pengajaran diatur dengan serangkaian prosedur dan peraturan yang ditentukan secara 

demokratis. Penentuan kemursyidan, koordinator surau, diatur berdasarkan 

musyawarah dan penentuan oleh para anggota yang ada. Beberapa program kegiatan 

dikemas dalam beberapa forum kegiatan tertentu seperi seminar, workshop, dan 

pelatihan-pelatihan. Pembentukan anggota ke-surauan diawali dari keikutsertaan 

dalam proses orientasi ketarekatan, dan baiat. Para angggota baru diharuskan ter-

registrasi secara on-line atau manual untuk mengikuti beberapa kegiatan di surau. 

Program-program yang dilaksanakan tidak saja berkaitan dengan sufisme yang 

bersifat ritualistik saja, namun kegiatan-kegiatan lain yang berkaitan dengan sosial 

kemasyarakatan dan penguatan ekonomi juga mulai dikembangkan. Karena demikian, 

seringkali surau disebut sebagai kampus kaum tarekat. Karena selain didalamnya tidak 

memiliki asrama sebagaimana di pesantren, juga karena fungsinya yang lebih sebagai 

sarana atau tempat pengembangan sufisme dan penerapannya dalam kehidupan 

sehari-hari.14 

 Berdasarkan uraian tersebut, dengan demikian meski ditiap komunitas 

pesantren dan surau sedikit berbeda dalam penggunaan strategi, metode dan media 

pembelajaran yang digunakan, namun secara mendasar seluruh kegiatan yang 

                                                         
13 Kunjungan lapangan ke Pesantren Ngalah dengan Gus Nafi dan Kyai Saifullah pada tanggal 8 Juni 2016 
14 Istilah Kampus untuk Surau ditulis dalam buku yang disusun oleh Kadirun Yahya, Capita Selecta, tentang Agama 
dan Metafisika (Medan: Unpad, 1982), 4. 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

54 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

dilaksanakan di tiap komunitas bertujuan untuk membentuk pribadi muslim yang 

menjalankan sufisme melalui tarekat. Tujuan pendidikan ini secara mendasar 

menegaskan bahwa ditiap pesantren memiliki penekanan yang berbeda antara yang 

satu dengan yang lainnya—dimana pada umumnya tergantung kepada improvisasi 

kyai dalam pengelolaan manajemen pesantren.  Karena demikian, keberadaan 

Pesantren RRSA dan PNF serta Surau Ghautsil Amin yang memiliki latar belakang 

dibidang tasawuf-tarekat, maka secara umum seluruh kegiatan kepesantrenan dan 

kesurauan diarahkan untuk membentuk santri yang memiliki pemahaman, 

pengetahuan, dan pengamalan dibidang tasawuf melalui tarekat. Meskipun tujuan dari 

kurikulum di pesantren dan surau belum dirumuskan secara jelas, namun  cerminan 

dari ini terlihat pula dalam materi pembelajaran yang digunakan serta metode yang 

digunakan. Pengelompokan materi didasarkan atas 1. kitab-kitab tentang hukum 

Islam (fiqh) atau yang memuat tentang aspek syareat, kitab-kitab tentang tauhid yang 

memuat aspek keimanan,15 serta 3. kitab-kitab  tentang tasawuf, dan tarekat secara 

khusus, serta 4. Kitab-kitab yang memuat tentang nahwu dan sharaf (simantex). 

Begitupula dengan metode pembelajaran yang digunakan, sebagian pesantren masih 

menggunakan metode tardisional seperti bandongan, sorogan  dan wetonan. Sementara 

sebagian yang lain sudah mengadaptasikan dengan mengemas dalam bentuk diskusi, 

seminar, workshop.  

Hal serupa dengan penggunaan media pembelajaran, sebagian pesantren 

sudah menggunakan teknologi pembelajaran berbasis audio-visual, sementara 

sebagian lain masih menggunakan text book kitab kuning. Meskipun demikian, tiap 

santri ditiap komunitas secara umum telah aktif menggunakan media berbasis 

internet sebagai sarana diskusi, komunikasi dan koordinasi seperti whats up dan 

lainnya. Media lainnya yang secara khusus digunakan dalam pembentukan karakter 

ke-sufian melalui tarekat adalah pada aspek pengalaman „laku‟ tarekat dan 

pembentukan moral dalam kehidupan sehari-hari. Pembentukan jati diri ketarekatan  

melalaui pengalaman „laku‟ tarekat ini tercermin dalam ritual-ritual yang secara rutin 
                                                         
15 Kitab-kitab tentang fiqh seperti Fathul Qarib, Fathulum Muin, sedangkan kitab tauhid seperti „Aqidatul Awam, 
Fathul Madjid, sedangkan kitab tentang tasawuf seperti al-Hikam, Ihya’ Ulumuddin, sedangkan kitab tentang Nahwu-
Sharaf  (simantex) seperti Nahw al-Wadih, Alfiyah dan seterusnya. Sedangkan kitab yang secara khusus tetang 
tarekat sepeti Tanwirul Qulub, Sabilil Hidayah dan Sabilusalikin 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 55  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

dijalankan, seperti menjalankan wirid disetiap harinya, atau tawajjuhan disetiap malam 

selasa dan jumat-nya, atau melakukan suluk pada bulan-bulan tertentu. Pembentukan 

moral bagi santri secara umum juga tercermin dalam kegiatan sehari-hari, seperti 

melatih kesederhanaan, keikhlasan, kebersamaan, persaudaraan, kedisiplinan maupun 

kepemimpinan sebagaimana yang tercermin dalam pelaksanaan shalat berjamaah 

setiap hari. Uraian tentang pembentukan ke-dirian ketarekatan melalui pengalaman 

dan pembentukan moral akan diuraikan sebagaimana berikut ini. 

 
Pengalaman dan Pembentukan Karakter 

 Pertengahan bulan Agustus  2016 di Surau Ghautsil Amin, sebagaimana biasa 

para penganut tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah berkumpul pada hari senin malam 

selasa sesusai jamaah shalat maghrib. Sambil menunggu datangnya waktu isya‟dan 

melaksanan tawajjuhan, beberapa orang yang baru datang saling menyapa, dengan 

tersenyum, berjabat tangan, dengan sedikit membungkukkan kepada yang lebih tua 

tanpa mencium tangan. Di beberapa sudut ruangan yang terlihat rapi dan 

bersih,terlihat beberapa orang yang sibuk dengan berbagai aktivitas, mempersiapkan 

ruangan pesulukan, sementara yang lainnya duduk diteras surau panjang yang 

dipadati para jamaah yang mulai berdatangan. Salah seorang dari mereka adalah Bang 

Anton, salah seorang pengurus surau. Ia mengatakan: 

“ disini semua pengurus mempunyai tugas tertentu yang diembankan...namun 
untuk  kegiatan kesurauan yang sifatnya harian..banyak dari para ansor yang 
secara mandiri dan sukarela membantu tugas-tugas itu. Bahkan, tidak sedikit 
dari mereka yang menafkahkan harta bendanya untuk kegiatan kesurauan, 
termasuk dalam pembangunan sarana fisik...contohnya kami baru saja 
membangun gedung ini (yang menunjuk bangunan tingkat dibagian depan 
surau), semua ditanggung para ikhwan, bahkan kami tidak pernah kekurangan 
untuk masalah ini.16  

 
Salah seorang pengurus surau lainnya, Bang Nailul mengatakan: 
 

“..bertarekat saja tidak cukup dengan berbaiat dan melaksanakan ritualitasnya, 
namun yang lebih penting dari itu adalah bagaimana jadi orang yang 
berakhlak, ... Jadi tidak cukup orang bertarekat dengan berbaiat saja, itu hanya 

                                                         
16 Bang Anton, wawancara, 8 September 2016 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

56 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

masih dikulitya saja, namun menjaga hubungan yang baik dengan tuhan, 
sesama manusia, dan semua makhluk ini adalah intinya..”17  

 
Sebagaimana pembentukan pengalaman melalui penerapan moralitas dalam 

kehidupan sehari-hari, unsur utama dari kurikulum pendidikan di pesantren adalah 

pembentukan akhlak yang tercermin melalui pengalaman hidup sehari-hari. Ranah 

sufisme bagi mereka lebih menekankan kepada aspek tindakan „laku‟, dari pada 

membincang topik-topik tertentu yang bersifat penalaran semata namun tidak disertai 

dengan moral. Karena itu, bagi para santri di pesantren dituntut untuk selalu dapat 

melatih dirinya agar selalu terbiasa dalam melakukan sesuatu yang menjadi tuntunan 

dalam agama. Hal ini pula yang digambarkan dengan terbentuknya pribadi yang 

sempurna melalui pembentukan moralitas yang baik. Aspek laku yang 

diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-hari ini juga secara alamiah akan membentuk 

karaker para santri dan para penganut tarekat secara berkelanjutan. Menurut Kyai 

Nafi‟, orang yang paling buruk adalah mereka yang memiliki pengetahuan namun 

tidak diiringi dengan moralitas yang baik.18 

Di lingkungan pesantren, para santri mulai dikenalkan nilai-nilai kemandirian, 

keikhlasan, kesederhanaan, dan persaudaraan. Mereka terbiasa tinggal dalam satu 

lingkungan dengan berbagai status sosial dan latar belakang kehidupan yang beragam. 

Dengan menerapkan pola hidup yang sederhana, serta melakukan segala sesuatu 

secara mandiri, para santri juga ditutut untuk melatih keihlasan. Aspek pendidikan 

keagamaan melalui seragkaian kegiatan pengajian yang terkait erat dengan pengetahuan 

agama, termasuk tentang sufisme. Segala sesuatu yang diperoleh dari pengajian inilah 

diperlukan adanya praktik melalui pengalaman untuk keseharian yang diharapkan 

menjadi santri yang berakhlak. Santri tidak dapat menjadi pribadi yang bermoral 

tanpa adanya pengalaman dalam kehidupan sehari-hari, karena demikian, tinggal 

untuk menjadi santri dengan mondok merupakan proses pembentukan pengalaman.  

Pembentukan kesederhanaan melalui pengalaman sehari-hari tercermin dalam 

gaya hidup yang ada dilingkungan pesantren. Para santri yang tinggal terbiasa tidur 

dilantai kamar yang berisi lima sampai sepuluh orang. Di komunitas pesantren yang 
                                                         
17 Bang Nailul, Wawancara, 14 September 2016 
18 Kyai Nafi, Wawancara, 15 Mei 2016 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 57  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

ternama jumlah santri yang tinggal bisa lebih banyak lagi. Berbeda dnegan pesantren 

kecil yang masih memiliki santri  yang terbatas. Pembentukan pengalaman di 

pesantren ini juga dilakukan di Surau Ghausil Amin, meski bukan pondok pesantren. 

Selama proses suluk i’tikaf,  bilik-bilik surau ditinggali para penganut tarekat untuk 

menginap selama sepuluh sampai empat puluh hari. Setiap ruangan ditempati sekitar 

tiga puluh orang. Setiap orang yang tinggal dibatasi dengan sekat kelambu.  

Di pesantren cermin kebersamaan ini juga terlihat pada aspek kepemilikan 

barang. Meski hal tersebut diakui adanya kepemilikian harta pribadi, namun dalam 

kenyataan lebih kepada kepemilikan komunal. Untuk hal-hal kecil, setiap orang dapat 

menggunakan properti secara bebas; seperti menggunakan sandal yang ada tanpa 

meminta izin terlebih dahulu kepada pemiliknya. Dikalangan para santri juga 

seringkali memakai sepeda motor sesama temannya namun terlebih dahulu 

mendapatkan seizin pemiliknya.  

Besarnya pengaruh lingkungan pesantren dan surau dalam membentuk 

karakter pribadi santri ini dapat dicontohkan dalam penerapan aspek-aspek mendasar 

dalam ajaran Islam. Pelaksanaan shalat lima waktu dapat dilaksanakan oleh siapapun 

sesuai waktu-waktu yang ditentukan. Namun di pesantren, tuntutan bagi santri dalam 

melaksanakan shalat lima waktu secara berjamaah merupakan salah satu upaya 

pembentukan cara terbaik dalam beribadah. Dari tahapan ini secara tidak langsung 

juga terbentuk proses peraudaraan dan kebersamaan, karena setiap orang 

dipertemukan setiap saat baik yang bersifat harian (shalat lima waktu) maupun 

mingguan (shalat jumat), atau bahkan tahunan (shalat hari raya). Rutinitas dalam 

pertemuan inilah yang membentuk komunitas pesantren menjadi kuat ikatan 

emosionalnya dikalangan para anggotanya. Bahkan, melalui pembiasaan ini secara 

tidak langsung sebagaimana pelaksanan shalat berjamaah juga diajarkan aspek 

kepemimpinan.  

Seorang imam shalat merupakan panutan bagi makmum. Seorang imam 

dipilih berdasarkan syarat dan rukun tertentu, misalkan dicari yang paling tua usianya 

(senior), atau yang ahli dan bagus bacaan-nya. Bilamana seorang imam melakukan 

kesalahan, maka makmum tidak diperkenankan melakaukan protes, namun cukup 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

58 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

memberi peringatan dengan mengucapkan subhanallah. Begitupula bila imam 

melakukan atau mengalami sesuatu yang menyebabkan batalnya shalat, maka imam 

diharuskan untuk keluar dari barisan shalat jamaah, dan segera digantikan oleh 

makmum yang berada dibelakangnya.Cerminan shalat jamaah dalam shalat ini juga, 

selain menggambarkan model kepemimpinan, juga menyiratkan akan sinergitas 

hubungan antara imam dan makmum serta jalinan keberlanjutan komunitas secara 

umum.  

Selain nilai-nilai yang dikembangkan di dunia pesantren, terdapat pula aturan-

aturan tertentu yang perlu diikuti oleh para santri. Selain diharuskan untuk 

melaksanakan shalat bejamaah, adalah larangan mencuri, keluar malam dari pesantren 

tanpa izin dengan pengurus, menonton televisi disaat ada kegiatan, terlibat dengan 

narkoba, pacaran, serta segala sesuatu yang bertentangan dengan nilai-nilai ke-

pesantrenan. Seorang santri yang melakukan pelanggaran ringan akan diberi sangksi 

tertentu seperti mendapat teguran, nasehat-nasehat atau peringatan, hingga 

dikeluarkan dari pesantren untuk dikembalikan ke orang tuanya. Secara umum, 

bentuk sangsi dan hukuman di pesantren dilaksanakan atas sepengetahuan dari kyai, 

meski dalam pelaksanaan teknis dilakukan oleh pengurus pesantren. 

Kyai Nafi, dari Pesantren RRSA mengatakan untuk menamkan nilai-nilai 

tidak semudah hanya memberikan nasehat-nasehat, memberlakukan peraturan dan 

larangan-larangan. Namun lebih dari itu, secara efektif seorang kyai haruslah 

memberi teladan yang baik dalam keseharian para santrinya. Begitupula dengan 

menyikapi berbagai persoalan-persoalan yang seringkali muncul baik dari kalangan 

pesantren maupun diluar pesantren, respon tidak perlu haya memberikan jawaban 

dan perdebatan untuk menjawab masalah tersebut, namun lebih pada mendahulukan 

tindakan nyata, khususnya dalam bentuk sikap yang baik sesuai apa yang dicontohkan 

dalam ajaran agama.19Karena demikian, kepribadian dan kareakter seorang kyai dalam 

proses penananaman nilai ini sangat penting dalam membentuk model kepribadian 

Santri.  
                                                         
19 Wawancara pada tanggal 27 Juli 2016, Gus Nafi juga menceritakan bagaiman kritikan masyarakat sekitar 
pesantren diawal berdirinya saat itu. Banyak kalangan mengatakan bahwa pesanren tersebut terkesan nyeleneh, 
bidah, yang karenanya proses pembebasan jalan untuk akes ke pesantren mengalami waktu hampir setahun 
lamanya. 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 59  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

Dengan demikian, lingkungan pesantren secara terus menerus 

melangsungkan proses pembentukan penyelenggaraan pendidikan yang 

sesungguhnya. Tidak hanya memberikan pengajaran dimana didalamnya 

dilangsungkan instruksi dalam proses pembelajaran semata, namun lebih dari itu, 

pemberian contoh teladan dalam kehidupan sehari-hari bagi para santri tercermin 

dalam pribadi kyai yang tinggal didalamnya. Kyai Badrun, juga menegaskan akan 

adanya perbedaan bentuk pesantren yang hanya menerapkan model manajemen 

modern sebagaimana di perusahaan-perusahaan. Posisi kyai yang berperan 

sebagaimana seorang direktur pesantren, atau mereka yang seringkali aktif di dunia 

politik, menjadikan ia sangat jarang tinggal bersama para santri di pesantrennya. Oleh 

karenanya, model pesantren seperti ini dipandang kurang menekankan proses 

transformasi nilai-nilai dikalangan para santrinya. Karena segala bentuk interaksi 

antara kyai dan santri hanya bersifat pengajaran, bukan pendidikan sebagaimana yang 

menekankan kepada aspek keteladanan dan transformasi nilai-nilai dalam kehidupan 

kesehariannya.20 

Aspek keteladanan dan nilai-nilai yang berkembang di pesantren ini bermuara 

pada aspek tasawuf. Menurut Bang Sya‟roni, seorang Petoto Pentarekat dari Gautsil 

Amin, menyebut tiga dimensi utama yang saling terkait dalam ajaran agama Islam, 

yakni iman, islam, dan ihsan. Iman merupakan pondasi bagi keyakinan seseorang, 

sedangkan Islam lebih pada bagaimana aktualisasinya pada aspek amal dan tindakan, 

sedangkan aspek ihsan, lebih pada bagaimana agar amal atau tindakan seseorang 

tersebut sesuai dengan aspek dan etika moral. Secara lebih spesifik, aspek keilmuan 

yang berkaitan dengan iman terkait dengan ilmu-ilmu akidah atau ilmu tauhid. 

Sementara pada aspek islam, terkait dengan aturan-aturan yang menjelaskan 

hubungan antara manusia dengan tuhannya, manusia dengan sesama manusia, juga 

manusia dengan semua makhluk yang ada. Berkaitan dengan ini, aspek tasawuf 

berupaya memberikan warna bagaimana aspek keayakinan dan amal tersebut 

memiliki etika yang benar sesuai dengan tuntunan moral dalam agama (akhlak).21  

                                                         
20 Kyai Badrun, Wawancara, 27 Juni 2016  
21 Bang Roni, Wawancara, 25 Agustus 2016 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

60 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Ilmu-ilmu tasawuf yang terkonsentrasi kepada aspek moralitas dan 

aplikasinya dalam kehidupan sehari-hari, salah satunya dijelaskan dalam karya-karya 

pemikir-pemikir sufi atau tarekat tertentu. Dalam hal ini, Kyai Nafi menyebutkan 

dikalangan ulama tasawuf, imam al-Ghazali merupakan pemikir terbesar, yang 

memiliki pengaruh kuat dalam membentuk pandangan hidup  para penganut tarekat, 

termasuk dikalangan penganut tarekat Naqsyabandiyah Khalidiyah. Selain karena 

dipandang sebgai tokoh yang berpengaruh dalam aliran Suni, Imam Ghazali 

dipandang berhasil menselaraskan pertentangan antara syariah dan tasawuf, yang 

pada mulanya seringkali diperdebatkan.22  

Said Agil Siradj, disalah satu pertemuan yang diselenggarakan oleh Nahdlatul 

Ulama menyebutkan, pada mulanya terdapat perdebatan di kalangan para ulama yang 

berkaitan dengan aspek-aspek yang ada didalam komposisi ajaran agama Islam. Oleh 

karenanya, seringkali muncul varian Islam yang dominan kepada aspek tertentu, dan 

kurang pada aspek yang lain. Hala ini pula yang menjadi dasar mengapa dikalangan 

para kyai nahdliyyin, memandang perlu melakukan cara beragama berdasarkan asas 

tawassuth dan tawazzun. Dengan cara mencari titik temua diantara dua aspek yang 

ekstrim, sehingga cara beragama seseorang menjadi lebih bijaksana. Hal ini bisa 

dilihat bagaimana Imam Syafi‟i berupaya menggabungkan aspek fiqh yang 

berorientasi kepada teks (ahl hadits) dengan aspek fiqh yang berorientasi kepada nalar 

(ahl aql). Sedangkan imam Asyari, berupaya mencari titik temu antara kelompok yang 

ekstrim rasionalis yang di pelopori oleh muktazilah, dan qadariyah, dengan kelompok 

tekstualis yang diwakili oleh jabbariyah, khawarij dan murjiah. Begitupula pada aspek 

tasawuf, Imam Ghazali telah berhasil mencari titik temu antara mereka yang 

bertasawuf hanya dengan aspek syariat semata, dengan mereka yang bertasawuf 

dengan aspek hakekat semata. Imam Ghazali mempertemukan kedua aspek ini, yakni 

bertasawuf juga harus berdasarkan syariat, ditambah pelaksanaan tasawuf yang 

                                                         
22 Kyai Nafi‟, Wawancara, 25 Agustus 2016 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 61  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

berdasarkan aspek syariat. Bertasawuf untuk menghidupkan pengamalan syariat, seta 

bersyariat untuk meluruskan aspek tasawuf. 23 

 
Way of life Penganut Tarekat Urban 

Berdasarkan uraian tentang pembentukan diri melalui pengalaman „laku‟ 

bertarekat dan pembentukan moral melalui pembiasaan tersebut, secara umum 

keberadaan kurikulum di pesantren dan surau menunjukkan bahwa pemaknaan 

kurikulum tidak saja dibatasi kepada aspek pengajaran dan pembelajaran saja, namun 

lebih kepada keseluruhan kegiatan yang dilakukan di pesantren dan surau juga 

merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari kurikulum itu sendiri. Dengan 

pemaknaan ini, tidak heran bila dikalangan pemerhati dunia pesantren mengalami 

kesulitan dalam merumuskan kurikulum pesantren secara sama, terutama dalam 

penentuan tujuan yang akan dicapai. Hal ini berbeda dengan perumusan kurikulum 

dalam dunia pendidikan formal pada umunya, yang lebih banyak diterjemahkan 

kepada aspek pembelajaran didalam kelas atau seluruh aktifitas dalam lingkungan 

sekolah secara umum.24 

Kesulitan lainnya, termasuk dalam hal ini menjadi pembeda antara kurikulum 

di pesantren dan di pendidikan formal pada umumnya adalah pada aspek evaluasi 

yang diterapkan. Sejumlah pesantren salaf atau bahkan sebagian yang khalaf—

termasuk dalam hal ini PRRSA dan PNF, masih tetap menerapkan standarisasi 

kenaikan jenjang dalam pendidikan yang masih didasarkan atas selesainya kitab yang 

dikaji (khataman), meskipun semua santrinya dari kalangan mahasiswa. Begitupula 

dengan masa studi yang tidak dibatasi, dimana hal terebut memberikan kelonggaran 

bagi santri untuk meninggalkan pesantren bila ia merasa bahwa apa yang telah 

dipelajari dirasa cukup. Sebagai akibatnya, hal itu memungkinkan bagi santri untuk 

pindah ke pondok lain jika ia masih belum merasa cukup dengan apa ia dapatkan dari 

pesantren yang ia tinggali. Kemungkinan lainnya adalah ketergantungan pesantren 

                                                         
23 Pendapat Said Agil ini disampaikan dalam acara pertemuan LPTNU, Lembaga Perguruan Tinggi Nahdlatul 
Ulama di PBNU Jakarta pada tanggal 18 Januari 2017, saat itu peneliti hadir sebagai salah satu delegasi dari 
LPTNU Jatim. 
24 Sejumlah peneliti pesantren memberikan pengertian dan tujuan yang beragam tentang kurikulum pesantren, 
seperti Ziemek, Widodo, Dawam Raharjo, dan Nurcholis Madjid, termasuk Bruinessen dan Dlofier dalam hal ini. 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

62 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

dengan pendidikan diluar pesantren, yang dalam hal ini mayoritas santri adalah 

mereka yang menjadi mahasiswa di perguruan tinggi diluar pesantren. Perpindahan 

santri tidak didasarkan atas kelulusan dalam jenjang pendidikan dipesantren, namun 

lebih ditentukan oleh kelulusan pendidikan formal di perguruan tinggi dimana 

mereka kuliah. Hal serupa juga terjadi dikalangan penganut tarekat di Surau Ghautsil 

Amin, dimana fungsi surau lebih kepada tempat transit, dimana keanggotaan atas 

surau diwilayah tertentu ditentukan oleh kedekatan dengan profesi dimana bereka 

bekerja.  

Pembedaan konsep evaluasi di pesantren dan di pendidikan formal ini 

mengindikasikan adanya perbedaan dalam pola standarisasi ou-put lulusan. 

Keberhasilan lulusan peserta didik dikalangan lembaga formal ditentukan oleh 

pertimbangan rasional dan angka-angka, sementara di kalangan pesantren lebih 

dilihat kepada sejauh mana kemampuan santri dalam mengajarkan apa yang telah ia 

dapatkan kepada orang lain. Oleh karenannya, penerimaan dan penolakan santri di 

masyarakat merupakan indikator yang dipandang menentukan berhasil dan tidaknya 

sistem pendidikan di pesantren dan surau. Hal ini berbeda dengan yang ada di 

pendidikan formal yang lebih melihat nilai angka raport atau ijazah yang dituliskan, 

serta kompetensi tertentu yang ditunjukkan dengan sertifikat. Pembedaan ini juga 

menunjukkan ranah evaluasi di pesantren yang secara mendasar lebih kepada  

bagaimana penerapan aspek moral atau akhlak yang baik dari santri itu sendiri. 

Sementara akhlak yang baik dalam sistem pendidikan di pesantren, terkait erat 

dengan kedalaman pemahaman atas aspek keimanan, ke-islaman dan ke-tasawuf-an, 

dimana ketiga aspek tersebut merupakan pondasi bagi ajaran tarekat, serta menjadi 

tatanan bayangan bagi seseorang dalam bertarekat. Berkaitan dengan ini, berikut 

dijelaskan ajaran tarekat tersebut yang nantinya menjadi pedoman bagi penganut 

tarekat dalam menentukan tindakan sosialnya. 

 
Penutup 

Demikian merupakan uraian tentang ajaran sufisme dalam tarekat 

Naqsyabandiyah Khalidiyah serta pembentukan sufismenya melalui pendidikan dan 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 63  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

„laku‟ pengalaman di pesantren dan di surau. Dari uraian tersebut juga dapat 

diketahui akan adanya keterkaitan—sebagaimana diuraikan dalam bab sebelumnya, 

tentang hubungan ajaran sufisme dengan tindakan sosial ketarekatan yang dilakukan 

penganut tarekat. Gambaran tentang ini juga mencerminkan bagaimana jalan hidup 

sufisme bagi penganut tarekat merupakan pola hubungan dualitas yang saling terkait 

antara satu dengan lainnya. Ajaran sufisme dengan tindakan sosial yang dilakukan 

penganut tarekat dijalankan atas dasar refleksi diri terhadap pola hubungan tersebut 

yang darinya menentukan ke-dirian para penganut tarekat dalan menetukan jalan 

hidup ketarekatan. Berkaitan dengan ini, bagaimana penjelasan teoretik tentang 

pembentukan sufisme sebagai jalan hidup penganut tarekat? Bagaimana transisi yang 

muncul dari pembentukan ini?, atau dalam bahas berbeda bagaimana proses 

terbentuknya praktik sosial ketarekatan yang terus berulang dikalangan penganut 

tarekat? 

Bila merujuk kepada konsepsi Giddens (1984) tentang itu, Sebagaimana yang 

dijelaskan sebelumnya, seluruh praktik sosial merupakan refleksi diri yang terlintas 

dalam bingkai ruang-waktu melalui proses strukturasi.25 Proses strukturasi berarti 

adanya kesadaran atas diri dalam merefleksikan struktur dan tindakan, serta tindakan 

yang merefleksikan struktur. Struktur ketarekatan mencerminkan skemata yang 

menjadi tatanan bayangan atas diri dalam menentukan tindakan sosial ketarekatan. 

Pola hubungan dualitas struktur dengan tindakan sosial ketarekatan secara sederhana 

tercermin dalam pula dengan konsepsi Giddens tentang, yang dimaksudkan sebagai 

tatanan bayangan dalam praktik sosial.26 Tatanan bayangan yang mencakup skemata 

penandaan atau signifikansi, dominasi dan legitimasi yang diantara ke-tiganya memiliki 

keterkaitan satu dengan  lainnya. Skemata ini tidak dapat dipahami langsung bagi diri 

penganut tarekat tanpa adanya sarana-antara (medium), seperti adanya Kyai yang 

menerjemahkan simbol-simbol ketarekatan tersebut, lembaga ketarekatan seperti 

surau dan pesantren yang memberikan kontrol atau wewenang bagi kyai, serta adanya 

legitimasi normatif yang didasarkan atas geneologi ketarekatan atau kitab tasawuf 

tertentu.  

                                                         
25 Anthony Giddens, The Constitution of Society (Cambridge: Polity Press, 1984), 2. 
26 Giddens, The Constitution, 2. 



 
 

Muhammad Masyhuri  
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

64 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 
        p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

Begitupula hubungan sebaliknya, keberadaan struktur ketarekatan terbentuk 

melalui sedimentasi keterulangan praktik sosial yang dilakukan penganut tarekat. 

Kegiatan  tawajjuhan dipesantren disetiap malam selasa dan malam jumat, pelaksanaan 

suluk pada bulan-bulan tertentu, merupakan pembakuan atas struktur yang terus 

berulang. Begitupula pelaksanaan prosesi baiat  terhadap Kyai, juga mencerminkan 

pembakuan atas skemata, dominasi dan legitimasi  terhadap struktur ke-kyaian 

didalam tarekat. Seorang kyai memiliki sarana-antara berupa fasilitas untuk 

memberikan kontrol, penugasan, pembinaan terhadap murid tarekat; dengan 

legitimasi geneologi ketarekatan berikut norma-norma yang didasarkan atas tradisi 

ketarekatan. Keterulangan praktik sosial ketarekatan ini terus berlangsung dalam 

bingkai ruang-waktu secara dualitas.  

Berkaitan dengan ini, bilamana sufisme sebagai way of life dimaknai sebagai 

keseluruhan jalan hidup—sebagaimana yang disebutkan oleh para antropolog dalam 

mendefinisikan kebudayaan, maka dalam konsepsi Giddens, pemaknaan ini  lebih 

mendekati kepada keseluruhan gugus skemata sufisme yang menjadi prinsip praktik 

sosial para penganut tarekat; atau struktur dalam pengertian Giddens yang meliputi 

aspek signifikansi, dominasi dan legitimasi. Namun bilamana pengertian tentang 

budaya sebagai gugus nilai, sebagaimana yang seringkali disebutkan para sosiolog, dan 

ekonom; maka pemaknaan budaya lebih mendekati merujuk kepada skemata 

signifikansi, yang berkaitan dengan ritus, cara wacana, simbol-simbol dan 

semacamnya—bukan merujuk kepada skemata dominasi dan legitimasi. 

Berkaitan dengan pemaknaan ini, dimana kemudian letak transisi dalam 

ketarekatan dalam konsepsi Giddens tentang ini? Transisi berarti adanya perubahan 

dalam struktur yang dipahami penganut tarekat. Perubahan struktur disebabkan oleh 

adanya keusangan (obsoslonce, obsoslotenes),27 atau struktur sufisme di beberapa aspek 

dipandang tidak lagi sesuai dengan dunia penganut tarekat saat ini. Oleh karenanya, 

penganut tarekat melakukan perubahan atas strukturnya, dengan memberikan 

pemaknaan ulang atas skemata signifikansi, dominasi, dan legitimasi. Perubahan 

pemaknaan tersebut memunculkan adaptasi dikalangan penganut tarekat, agar 

                                                         
27 Anthony Giddens, Central Problem in Social Theory (London: Mac Millan, 1979), 114, 210. 



 
 

Muhammad Masyhuri 
Pesantren dan Jalan Hidup Kaum Sufi Urban 

 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017| 65  
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579 

 

keseluruhan jalan hidup ketarekatannya dapat tetap berlangsung dalam kehidupannya 

yang berubah. Untuk mengetahui bagaimana gambaran tentang  transisi terebut, 

berikut akan dijelaskan dalam bab selanjutnya, implikasi teoretik dari transisi yang 

didasarkan atas potret diri penganut tarekat sekaligus membahas tentang implikasi 

teoretik secara keseluruhan dari studi ini.  

 
Referensi 

Bruinessen, Martin Van. 1995, in Pesantren dan Tarekat, Tradisi-tradisi Islam di  Indonesia. 

Bandung: Mizan 

Bull, Linken. 2005, A Peaceful Jihad, Negotiating Identity and Modernity in Muslim Java, 

New York: Mac Millan 

Fakhriati, dalam Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 11, No. 1, 2013: 237 - 260 

Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of Society. Cambridge: Polity Press. 

______, 1979. Central Problem in Social Theory. London: Mac Millan 

Herri Priyono. 2002. Anthony Giddens, Suatu Pengantar. Bogor, Grafika Mardi Yuana  

Madjid, Nurcholis. 1985. Merumuskan Kembali Tradisi Pesantren, in M. Dawam Raharjo 

Pergulatan Dunia Pesantren, Membangun dari Bawah. Jakarta: LP3ES 

Yahya, Kadirun. 1982. Capita Selecta, tentang Agama dan Metafisika, Medan:  Unpad 

 
Interviews: 
Observasi ke Pesantren Ngalah dengan gus Nafi dan Kyai Saifullah pada tanggal 8 

Juni 2016 
Observasi dengan Pak Fakhruddin, 12 Januari 2016 
Wawancara dengan Bang Mujib 18 Desember 2015 
Wawancara dengan Kyai Nafi 15 mei 2016 
Wawancara dengan Kyai Badrun, 27 Juni 2016 
Wawancara dengan Bang Roni 25 Agustus 2016 
Wawancara dengan Kyai Nafi 25 augstus 2016 
 
 
 
 
 


