PESANTREN DAN PEMBENTUKAN JALAN HIDUP
KAUM SUFI URBAN

Muhammad Masyhuri
Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia
E-mail: muhamasyhur@gmail.com

Abstract: This paper explains how the adherents of urban farekat form
sufism that becomes a way of life in their daily life. This study is considered
important because the existence of farekat adherents is often positioned as
part of traditional society, which is contrary to aspects of modernity. On the
contrary, their current existence is not only widely embraced by the urban
community, but also a way of life in responding to modernity. Related to
that, the following describes the process of forming the path of life of the
three congregation adherents of zarekat communities such as Raden Rahmad
Pesantren and Surau Ghautsil Amin in Jember District. Using ethnographic
methods that attempt to explain how they learn to live in conjunction, this
study will formulate how they seek to renew tradition to modernity, and how
they attempt to explain how modernity and tradition are an integral part of
one another

Keyword: Sufi Identity, urban farekat

Pendahuluan

Keberadaan penganut tarekat, sebagaiman disebutkan Geertz — (1989)
seringkali dipahami sebagai asosiasi dengan struktur yang memiliki kontrol terhadap
para anggotanya yang didominasi dari kalangan pinggiran, masyarakat pedesaan,
masyarakat yang kurang terdidik, dan memiliki status sosial rendah, yang kemudian
tarekat diprediksi tersingkir bahkan punah karena dianggap tidak sesuai dengan
perkembangan zaman yang semakin modern.' Berbeda dengan itu, kajian tarekat
dalam konteks masyarakat yang mengalami modernisasi telah menarik sejumlah
kalangan untuk melakukan studi empiris lebih lanjut, meski hasil kajian yang
dirumuskan justru menunjukkan tesis yang berbeda dengan sebelumnya. Klaim para
pengkaji komunitas muslim yang mengalami modernisasi mengalami kemunduran
tidak lagi dapat dipertahankan, dimana dalam beebrapa studi tentang wrban sufisme saat
ini menunjukkan bahwa tarekat tidak saja mampu bertahan, namun juga mampu

berperan secara berarti dalam masyarakat modern—dengan kesimpulan yang sama,

1 Clifford Geertz, Abangan Santri Priyayi dalam Masyarakat Jawa, terj. Aswab Mahasin (Jakarta: Pustaka Jaya, 1989)
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 10, Nomor 1, Februari 2017; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 45-65



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

secara umum Howell (2008) menolak pandangan sufism bertentangan dengan
modernitas.

Berdasarkan perdebatan baik secara konseptual maupun fenomena yang
terjadi secara umum, kajian wrban sufisme ini relevan untuk dikaji lebih lanjut meski
terdapat sejumlah studi serupa meski dengan spesifikasi berbeda. Diantara studi-studi
tersebut berupaya menjelaskan aspek-aspek yang berkaitan dengan konseptualisasi
sufisme baik dari aspek sufisme, neo-sufism dalam konteks #rban. Kajian urban sufisme
dengan pembahasan tentang ini pernah dilakukan oleh Voll (2008), Howel (2001) dan
Zambhari (2010) yang berupaya mendudukkan kembali maksud dan pengertian sufism
dan neo-sufism, dan wurban sufism yang sering menjadi perdebatan yang disalahartikan
karena digeneralisasikan dan disederhanakan penggunaanya dalam memahami
fenomena yang tetjadi.?

Menurut Voll, perbedaan dari konsep tersebut bisa dilihat dari penekanan
aspek-aspek yang dilakukan dimana #eo-sufism lebih menekankan pada praktik dan
perilaku positif dalam kehidupan nyata. Sementara sufismz lebih menekankan pada
aktifitas spiritualitas yang lebih menekankan pada aspek teknik dzikir dan muragabah.
Pengertian sufisme dalam konteks ini juga dimaksudkan dengan Tarekat oleh
Jamhari. Dengan maksud yang sama, tidak semua sufi adalah tarekat, sementara
semua tarekat adalah Sufi. Sedangkan neo-sufism, dimaksudkan pada gerakan-
gerakan sosial dalam masyarakat Islam yang berupaya melakukan pembaharuan.
Sementara maksud dari wrban Sufism lebih pada bentuk praktik Sufism yang
dihubungkan dengan konteks geografis tertentu dalam konteks #rban. Karena
demikian, bentuk Tarekat, Sufisme dan Neo-Sufism bisa dimasukkan dalam kategori
urban sufisme secara keseluruhan.’

Perbedaan mendasar antara kajian ini dengan kajian sebelumnya adalah lebih
pada bagaimana sufisme menjadi jalan hidup atau way of /ife dalam kesehariannya bagi
penganut tarekat #rban dalam mendefinisikan dirinya terhadap modernitas. Berbeda

dengan kajian-kajian sebelumnya yang melihat bagaimana tarekat muncul,

2 Arif Zambhari, Rituals of Islamic Spirituality; A. Studi of Majlis Dzikir Groups in East Java. Phd Thesis (Australia: The
Australian National Univesity, 2010)

3 John O Voll, Neo-Sufism: Reconsidered Again (Canadian: Journal of African Studies, 2008), 314.

46 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

berkembang dan berjaringan di kota, kajian ini lebih pada bagaimana ketika
keberadaan tarekat yang sudah ada di kota tetap menjadi pilihan way of /ife bagi orang-
orang urban. Bagaimana dengan penggunaan way of /fe tersebut mereka
merepresentasikan identitasnya yang tradisional dengan konteks dunia yang semakin
modern. Dalam konteks ini pula, bagaimana tarekat berkembang tidak hanya menjadi
kegiatan yang bersifat ritualistik saja, namun menjadi sebuah ideologi gerakan dalam
upayanya menampilkan identitasnya yang tradisional, konservatif dan terkesan sulit
berubah, namun disisi lain berbeda; para penganut tarekat justru memunculkan
gerakan keagamaan yang dinamis, fleksibel, dan berbeda dengan gerakan keagamaan

lainnya yang terkesan formalis, kaku bahkan radikal.

Research Method

Secara umum subyek penelitian ini terdiri dari mereka kalangan orang-orang
urban yang sudah menjadi penganut tarekat, melalui baiat. Pengalaman bertarekat
ditiap komunitas memiliki pengalaman yang beragam, seperti penganut tarekat yang
baru saja berbaiat namun belum melaksanakan su#/uk, atau mereka yang sudah lama
berbaiat dan telah mengikuti sejumlah su/uk, atau mereka yang sudah senior karena
telah melakukan sejumlah ritual ketarekatan dan memiliki kedekatan dengan kyai
mursyid dan dipercaya menjadi pimpinan dalam lembaga ketarekatan.

Selain melalui serangkaian wawancara mendalam terhadap informan dan
subyek penelitian tersebut, peneliti juga melakukan observasi secara partisipatif. Hal
ini diperlukan selain untuk melihat secara dekat tentang bagaimana kehidupan para
penganut tarekat urban, juga untuk dapat merasakan secara langsung bagaimana cara-
cara yang digunakan para penganut tarekat dalam konteks masyarakat urban.
Pengalaman dalam hal ini tidak saja berkaitan dengan pandangan penganut tarekat
tentang sufism sendiri, namun juga bagaimana sufism tersebut diimplementasikan
dalam konteks masyarakat modern. Dengan melakukan observasi secara partisipatif
ini, secara mendasar dapat dirumuskan tentang makna sufisz sebagaimana yang

mereka pahami dan jalankan.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 47
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

Diantara pertimbangan yang digunakan dalam menentukan keberadaan
informan ini adalah; pertama, adanya enkulturasi penuh; yakni mereka yang
memahami dengan sebenarnya dunia masyarakat urban Jember, secara khusus budaya
dalam konteks Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah, kedua, keterlibatan langsung, yakni
memastikan bahwa informan terlibat secara langsung dengan dunia tarekat urban,
ketiga, suasana budaya yang tidak dikenal, dimana hal ini menjadi pembeda bagi
informan yang sudah terenkulturasi secara penuh dan informan yang tidak
terenkulturasi penuh, keempat, informan memiliki waktu yang cukup, dan yang ke
lima, non-analitik; yakni tidak terjebak kedalam informasi yang diberikan informan

dalam menganalisis perilaku dan budayanya sendiri. *

Sistem Pendidikan di Pesantren dan Surau

Di salah satu kunjungan lapangan di pertengahan bulan januari tahun 2016,
Salah seorang penganut Tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah Prof. Kadirun Yahya,
Pak Mujib, menjelaskan bahwa keberadaan surau dan pesantren di Jawa memiliki
keamaan namun secara mendasar keduanya adalah berbeda. Bagi sebagian masyarakat
Jawa kata ‘surau’ terasa asing karena istilah ini tidak dijumpai dalam masyarakat Jawa
pada umumnya.’Meskipun dalam beberapa literatur kata surau dapat dengan mudah
dijumpai yang memiliki arti sebuah masjid kecil, mushola atau dijawa disebut /anggar,
namun dalam kenyataannya di Jawa jarang sekali ditemui keberadaannya.’

Salah satu bangunan Surau yang berada di Pusat Kota Jember, terlihat
bangunannya yang besar, serta tidak memiliki perbedaan yang mencolok dibanding
dengan keberadaan masjid pada umumnya. Namun surau yang ditempati para
penganut tarekat lebih mirip dengan keberadaan pesantren. Surau memiliki beberapa
bilik ruangan, serta adanya kegiatan yang berkaitan dengan ketarekatan, namun

berbeda dengan itu, didalamnya tidak ditempati para santri yang tinggal untuk

4 Spradley, 61-66

SSurau sebagai sarana suluk pada umumnya berada di daerah Sumatera Utara, surau dimaknai sebagai bangunan
masjid kecil untuk tempat melaksanakan shalat. Biasanya surau dibangun dekat sungai atau pemandian wanita,
guna memudahkan mereka untuk melaksanakan shalat setelah mandi atau bersuci, lihat Fakhriati, dalam Jurnal
Lektur Keagamaan, Vol. 11, No. 1, 2013, 237-260.

6 Bang Mujib, Wawancara, 8 Desember 2015.

48 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 201

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

mondok, namun hanya mereka para penganut tarekat yang sesekali datang secara
rutin dan pergi atau dalam waktu yang agak lama tinggal untuk melakukan suluk.’

Berbeda dengan di surau, di pesantren para santri diharuskan mengikuti sistem
pendidikan keagamaan yang terjadual secara rutin. Meski sistem pendidikan di
pesantren seringkali disebutkan belum memiliki visi yang tertulis dengan jelas, namun
Nurcholis Madjid menyebutkan visi dan tujuan tersebut adalah tersirat dalam sosok
kyai itu sendiri.* Dalam hal ini seringkali kyai yang ahli dalam suatu rumpun bidang
tertentu menjadi identitas bagi kurikulum pendidikan yang diajarkan dalam
pesantrennya secara umum. Hal ini pula yang menjadikan Pesantren RRSA dan
Pesantren Nurul Falah lebih identik dengan pesantren Sufism dimana kyai-nya
merupakan mursyid tarekat.

Saat ini, sistem pendidikan yang dikembangkan di surau dan pesantren juga
mulai banyak melakukan perubahan-perubahan. Dengan cara mengadaptasikan
model pembelajaran yang digunakan untuk menyesuaikan dengan subyek dan dengan
kebutuhan yang ada. Selain itu, peralihan ini juga terlihat dari isi dan materi yang
dikembangkan, meskipun tetap berpijak pada prinsip-prinsip dasar ketarekatan,
namun juga kemasan dalam penggunaan teknologi juga digunakan tidak saja sebagai
media pembelajaran, namun juga sebagai media untuk sharing informasi dan
koordinasi dalam membangun dunia sufisme yang sesuai dengan kebutuhan penganut
tarekat ditiap komunitas. Beberapa kyai tarekat sudah tidak asing dengan penggunaan
media sosial seperti whats wup, blackberry mesanger, twitter, dan facebook untuk
mengkoordinasikan seluruh kegiatan ketarekatan. Bahkan, forum kajian tasawuf,
dalam bentuk tanya jawab dan diskusi biasa dilontarkan para anggota group sosial di
dalamnya.

Kyai Nafi, salah satu admin dari group Matan, menjelaskan efektifitas media
sosial dalam mengkoordinasikan kegiatan ketaraketan. Media sosial juga secara efektif
mendorong pembentukan forum-forum diskusi publik dan tanya jawab yang secara

langsung dapat memberi solusi bagi para murid tanpa dibatasi ruang dan waktu. Hal

7 Fakhruddin, Observasi, 12 Januari 2016
8 Nurcholis Madjid, Merumuskan Kembali Tradisi Pesantren, dalam M. Dawam Raharjo Pergulatan Dunia Pesantren,
Membenagun dari Bawah (Jakarta: LP3ES, 1985), 24.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 49
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

inipula yang mendorong merebaknya group-group melalui media sosial yang
dibentuk para kyai zursyid dan murid penganut tarekat. sebagaimana yang ia katakan;

“.kita cukup WA-an dan BBM-an untuk sharing dan koordinasi untuk

workshop ini nanti, jadi kalo ada peserta yang siap hadir dan tidaknya cukup

mengkonfirmasi..ketik kapan saja bisa. Bahkan teman-teman ikhwan sering
diskusi melalui Wa... juga facebook kita punya group...memang perlu dalam
hal tertentu sesekali ketemu untuk koordinasi tapi itu jika dibutuhkan....””

Diantara  group-group media sosial yang ditkuti para penganut tarekat
tersebut adalah group whats up Jatman, Gassmi Indonesia, FK Songo New, Matan,
dan Next Wustho. Selain adaptasi dalam penggunaan teknologi informasi berbasis
internet, beberapa materi pembelajaran dan metode yang digunakan juga mengalami
banyak penyesuaian. Salah satunya adalah aspek kurikulum yang menjadi trend dalam
diskursus dikalangan pesantren yang mempertanyakan bagaimana seharusnya
pesantren mempertahankan keberadaannya saat ini.

Diantara persoalan tentang perubahan yang dilakukan di pesantren secara
umum, mulai mengupayakan untuk tetap pada aspek tradisi atau yang dikenal dengan
pesantren sazlaf. Sementara pesantren lainnya mulai mengupayakan adanya
pegembangan pada aspek kemodernan atau yang disebut dengan pesantren kbalaf.
Pembahasan tentang pesantren sa/af dan pesantren Ahalaf ini juga kental dunia
pesantren tarekat. meskipun demikian, terdapat pula pesantren yang mulai
mengintegrasikan keduanya, atau yang dikenal salafiyah wa khalafiyah. Adanya
pemodelan ini secara umum menunjukkan bagaimana pesantren berupaya
menadaptasikan kurikulum keagamaan agar dapat dijalankan sebagaimana mestinya.
Meskipun disetiap pesantren tidak dapat diposisikan sebagai yang terbaik diantara
pesantren yang lain, namun tiap pesantren memiliki komunitas tersendiri."

Pesantren salaf, menekankan kepada aspek tradisi dengan mengkaji beberapa
teks kztab kuning melalui penggunaan metode yang sama dari dulu hingga kini, seperti
sorggan dan bandingan. Bagi kalangan santri yang mementingkan kepada aspek tradisi,

hanya pesantren dengan model salaf merupakan pesantren sesungguhnya. Karena

9 Kyai Nafi, Wawancara, menjelang penyelenggaraan Workshop Matan, 24 Mei 2016.
10 Penjelasan tentang salaf dan kbalaf ini juga dijelaskan oleh Martin van Bruinessen dalam Pesantren dan Tarekat,
Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia (Bandung: Mizan, 1995), 69-75

50 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 201

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

pesantren ini sangat menekankan kepada kemurnian tradisi sebgaimana yang
dijalankan para kyai dan mursyid sebagaimana para ulama salaf sebelumnya.

Sementara pesantren Abalaf, memiliki beberapa inovasi yang berbeda dan
berubah dari tradisinya. Dengan memunculkan adaptasi dari aspek isi kurikulum,
maupun metode yang dikembangkannya. Dikalangan pesantren model ini telah
menambahkan kemampuan hbard skill bagi para santri dan menekankan pada
penguasaan bahasa asing, serta penyerapan teknologi. Lulusan dari pesantren ini juga
dipersiapkan untuk dapat melanjutkan kepada jenjang tertentu baik berkaitan dengan
dunia pendidikan maupun dunia kerja. Meskipun kesimpulan ini tidak dapat
digeneralisasikan sepenuhnya kepada dunia pesantren, termasuk dengan dunia
pesantren sazlaf, namun pandangan seperti ini mendorong beberapa pesantren
melakukan upaya integrasi, denga model pesantren salafiyah wa khalafiyah.”

Bila dilihat dari aspek kepemimpinan, berkembang dan tidaknya sebuah
pesantren tergantung pada cara-pandang bagaimana individu dan anggota
komunitasnya berpartisipasi didalamnya. Pada mulanya semua pesantren terpusat
kepada otoritas kepemimpinan dari kyai. Hal ini seringkali disebutkan mereka sebagai
‘raja kecil.'”” Penghormatan yang luar biasa dikalangan pesantren terhadap sosok
seorang kyai disaat ia melintas, para santri memberikan ruang untuk jalan bagi sang
kyai, dengan sedikit membungkukkan badan, juga bersalaman dengan mencium
tangan. Disaat berbicara, seringkali para santri menghindari untuk bertatapan mata
secara langsung. Disaat kyai yang mendirikan pesantren meninggal dunia, maka
otoritas kepemipinan secara langsung digantikan oleh putranya atau dikenal dengan
sebutan ‘Gus’. Begitu pula dengan campurtangan pihak luar dalam pengelolaan
pesantren, seringkali pihak pesantren sa/af menolak campur tangan ini. Beberapa
informasi dari dunia luar dulu dibatasi. Namin sejak ada penggunaan internet melalui
handphone, gadget, dan televisi peraturan ini sangat sulit untuk diterapkan, khususny
adikalangan santri mahasiswa. berbeda yang dengan pesantren salaf yang masih

memberikan peratran secara ketat, dimana hanya surat kabar dan majalah tertentu

11 Studi ini juga dikaji oleh Nurcholish Majid, Merumuskan Kembali Tradisi Pesantren, dalam Dawam Rahardjo,
Pergulatan Dunia Pesantren, Membangun dari Bawalh (Jakarta. LP3ES, 1985), 49
12 Penyebutan ini juga disebutkan oleh Bull, 76.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 51
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

diperkenankan untuk dikonsumsi kalangan santri. Beberapa perlengkapan pesantren,
seperti baju dan pakaian, serta buku yang dibutuhkan para santri disediakan di
koperasi yang disediakan pesantren.

Sementara terdapat pula pesantren lainnya yang mulai terbuka dengan dunia
luar. Termasuk dalam penggunaan teknologi, sumber pembelajaran, hingga
manajemen pesantren secara umum. Keberadaan surau sendiri yang tidak ditempati
para santri untuk mondok, namun dalam manajemen operasional, program-program
yang dikembangkan lebih mencerminkan penerimaan terhadap moderitas secara luas.
Meski dalam aspek mendasar yang terkait dengan prinsip-prinsip ketarekatan tetap
dalam koridor sepengetahuan mursyid. Beberapa pesantren juga menerima unsur
modernitas, meski disisi lain, masih juga berpegang teguh kepada tradisi.

Gus Badrun, salah seorang Pengasuh pesantren Nurul Falah menjelaskan
tantangan pesantren sa/af selain ada pada aspek kepemimpinan juga dalam
penggunaan metode pengajaran. Seringkali keberadaan pesantren ditinggal para
santrinya disaat tidak ada penerusnya. Kyai sebagai sosok kharismatik seringkali tidak
sebanding dengan para penerus pesantren sesudahnya. Oleh karenanya, banyak
pesantren saat ini yang sudah mulai menggabungkan sistem sa/af dan &halaf, dimana
hal ini dilakukan selain untuk menjamin keberlangsungan keberadaan pesantren, juga
untuk meningkatkan minat masyarakat terhadap ilmu agama. Salah satu contoh
penggabungan sistem salaf-khalaf ini adalah perubahan penerapan metode pengajaran
dengan model bandongan, wetonan dan sorogan. Meski masih banyak digunakan
dibeberapa pesantren, namun secara umum metode-metode sudah ditambah dengan
metode-metode baru yang lebih komunikatif karena yang ada terkesan menjadikan
santri pasif. Aspek penguasan nalar berfikir santri dengan metode ini dipandang
kurang menarik. Oleh karenanya, beberapa pesantren yang £halaf mulai melihat
model pembelajaran yang lebih bervariatif dan aktif.

Di Pesantren Khalaf, selain manajemen pesantren lebih terbuka, juga
penggunaan materi pendidikan dan metode pembelajaran yang digunakan juga lebih
bervariatif. Mekanisme kepemimpinan dalam pesantren diatur dalam sistem
manajemen yang telah ditetapkan dalam anggaran dasar dan anggaran rumah tangga

52 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 201

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

yang dirumuskan. Beberapa kegiatan juga telah didasarkan atas standart operasional
prosedur yang ditetapkan. Meski dalam beberapa pesantren yang berbasis tarekat
belum menerapkan mekanisme manajemen terbuka sebagaimana pesantren modern
lainnya, namun keputusan-keputusan yang bersifat strategis ditetapkan berdasarkan
musyawarah dan mufakat. Kunjungan peneliti di pesantren tarekat, Ngalah Pasuruan,
melihat aspek kepemimpinan tidak lagi didasarkan atas keturunan sepenuhnya.
Beberapa posisi kepala lembaga, rektor universitas, dan anggota pengurus yayasan
sudah menerima keanggotaan dari orang luar yang bukan dari keturunan kyai."

Begitupula dalam konteks manajemen ke-surauan. Meski berbeda dalam
beberapa aspek dan fungsinya dengan pesantren, surau menjadi rumah bagi penganut
tareckat dalam proses pembentukan sufisme. Mekanisme kepemimpinan dan
pengajaran diatur dengan serangkaian prosedur dan peraturan yang ditentukan secara
demokratis. Penentuan kemursyidan, koordinator surau, diatur berdasarkan
musyawarah dan penentuan oleh para anggota yang ada. Beberapa program kegiatan
dikemas dalam beberapa forum kegiatan tertentu seperi seminar, workshop, dan
pelatihan-pelatthan. Pembentukan anggota ke-surauan diawali dari keikutsertaan
dalam proses orientasi ketarekatan, dan bazat. Para angggota baru diharuskan ter-
registrasi secara on-/ne atau manual untuk mengikuti beberapa kegiatan di surau.
Program-program yang dilaksanakan tidak saja berkaitan dengan sufisme yang
bersifat ritualistik saja, namun kegiatan-kegiatan lain yang berkaitan dengan sosial
kemasyarakatan dan penguatan ekonomi juga mulai dikembangkan. Karena demikian,
seringkali surau disebut sebagai kampus kaum tarekat. Karena selain didalamnya tidak
memiliki asrama sebagaimana di pesantren, juga karena fungsinya yang lebih sebagai
sarana atau tempat pengembangan sufisme dan penerapannya dalam kehidupan
sehari-hari."

Berdasarkan wuraian tersebut, dengan demikian meski ditiap komunitas
pesantren dan surau sedikit berbeda dalam penggunaan strategi, metode dan media

pembelajaran yang digunakan, namun secara mendasar seluruh kegiatan yang

13 Kunjungan lapangan ke Pesantren Ngalah dengan Gus Nafi dan Kyai Saifullah pada tanggal 8 Juni 2016
14 Istilah Kampus untuk Swrax ditulis dalam buku yang disusun oleh Kadirun Yahya, Capita Selecta, tentang Agama
dan Metafisika (Medan: Unpad, 1982), 4.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 53
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

dilaksanakan di tiap komunitas bertujuan untuk membentuk pribadi muslim yang
menjalankan sufisme melalui tarekat. Tujuan pendidikan ini secara mendasar
menegaskan bahwa ditiap pesantren memiliki penekanan yang berbeda antara yang
satu dengan yang lainnya—dimana pada umumnya tergantung kepada improvisasi
kyai dalam pengelolaan manajemen pesantren. Karena demikian, keberadaan
Pesantren RRSA dan PNF serta Surau Ghautsil Amin yang memiliki latar belakang
dibidang tasawuf-tarekat, maka secara umum seluruh kegiatan kepesantrenan dan
kesurauan diarahkan untuk membentuk santri yang memiliki pemahaman,
pengetahuan, dan pengamalan dibidang tasawuf melalui tarekat. Meskipun tujuan dari
kurikulum di pesantren dan surau belum dirumuskan secara jelas, namun cerminan
dari ini terlihat pula dalam materi pembelajaran yang digunakan serta metode yang
digunakan. Pengelompokan materi didasarkan atas 1. kitab-kitab tentang hukum
Islam (figh) atau yang memuat tentang aspek syareat, kitab-kitab tentang tauhid yang
memuat aspek keimanan,'” serta 3. kitab-kitab tentang tasawuf, dan tarekat secara
khusus, serta 4. Kitab-kitab yang memuat tentang nahwu dan sharaf (simantex).
Begitupula dengan metode pembelajaran yang digunakan, sebagian pesantren masih
menggunakan metode tardisional seperti bandongan, sorogan dan wetonan. Sementara
sebagian yang lain sudah mengadaptasikan dengan mengemas dalam bentuk diskusi,
seminar, workshop.

Hal serupa dengan penggunaan media pembelajaran, sebagian pesantren
sudah menggunakan teknologi pembelajaran berbasis audio-visual, sementara
sebagian lain masih menggunakan fext book kitab kuning. Meskipun demikian, tiap
santri ditiap komunitas secara umum telah aktif menggunakan media berbasis
internet sebagai sarana diskusi, komunikasi dan koordinasi seperti whats up dan
lainnya. Media lainnya yang secara khusus digunakan dalam pembentukan karakter
ke-sufian melalui tarekat adalah pada aspek pengalaman ‘laku’ tarekat dan
pembentukan moral dalam kehidupan sehari-hari. Pembentukan jati diri ketarekatan

melalaui pengalaman ‘laku’ tarekat ini tercermin dalam ritual-ritual yang secara rutin

15 Kitab-kitab tentang fiqgh seperti Fathul Qarib, Fathulum Muin, sedangkan kitab tauhid seperti “Agidatul Awam,
Fathul Madjid, sedangkan kitab tentang tasawuf seperti a/-Hikam, 1hya’ Ulumuddin, sedangkan kitab tentang Nahwa-
Sharaf  (simantex) seperti Nabw al-Wadih, Alfiyah dan seterusnya. Sedangkan kitab yang secara khusus tetang
tarekat sepeti Tamwirnl Qulub, Sabilil Hidayalh dan Sabilusalikin

54 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 201

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

dijalankan, seperti menjalankan wirid disetiap harinya, atau fawajjuban disetiap malam
selasa dan jumat-nya, atau melakukan suluk pada bulan-bulan tertentu. Pembentukan
moral bagi santri secara umum juga tercermin dalam kegiatan sehari-hari, seperti
melatih kesederhanaan, keikhlasan, kebersamaan, persaudaraan, kedisiplinan maupun
kepemimpinan sebagaimana yang tercermin dalam pelaksanaan shalat berjamaah
setiap hari. Uraian tentang pembentukan ke-dirian ketarekatan melalui pengalaman

dan pembentukan moral akan diuraikan sebagaimana berikut ini.

Pengalaman dan Pembentukan Karakter

Pertengahan bulan Agustus 2016 di Surau Ghautsil Amin, sebagaimana biasa
para penganut tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah berkumpul pada hari senin malam
selasa sesusai jamaah shalat maghrib. Sambil menunggu datangnya waktu isya’dan
melaksanan zawajjuban, beberapa orang yang baru datang saling menyapa, dengan
tersenyum, berjabat tangan, dengan sedikit membungkukkan kepada yang lebih tua
tanpa mencium tangan. Di beberapa sudut ruangan yang terlihat rapi dan
bersih,terlihat beberapa orang yang sibuk dengan berbagai aktivitas, mempersiapkan
ruangan pesulukan, sementara yang lainnya duduk diteras surau panjang yang
dipadati para jamaah yang mulai berdatangan. Salah seorang dari mereka adalah Bang
Anton, salah seorang pengurus surau. Ia mengatakan:

“ disini semua pengurus mempunyai tugas tertentu yang diembankan...namun
untuk kegiatan kesurauan yang sifatnya harian..banyak dari para ansor yang
secara mandiri dan sukarela membantu tugas-tugas itu. Bahkan, tidak sedikit
dari mereka yang menatkahkan harta bendanya untuk kegiatan kesurauan,
termasuk dalam pembangunan sarana fisik..contohnya kami baru saja
membangun gedung ini (yang menunjuk bangunan tingkat dibagian depan
surau), semua ditanggung para i&hwan, bahkan kami tidak pernah kekurangan
untuk masalah ini."

Salah seorang pengurus surau lainnya, Bang Nailul mengatakan:
“..bertarekat saja tidak cukup dengan berbaiat dan melaksanakan ritualitasnya,

namun yang lebih penting dari itu adalah bagaimana jadi orang yang
berakhlak, ... Jadi tidak cukup orang bertarekat dengan berbazat saja, itu hanya

16 Bang Anton, wawancara, 8 September 2016
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 55
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

masih dikulitya saja, namun menjaga hubungan yang baik dengan tuhan,

sesama manusia, dan semua makhluk ini adalah intinya..”"”

Sebagaimana pembentukan pengalaman melalui penerapan moralitas dalam
kehidupan sehari-hari, unsur utama dari kurikulum pendidikan di pesantren adalah
pembentukan akhlak yang tercermin melalui pengalaman hidup sehari-hari. Ranah
sufisme bagi mereka lebih menekankan kepada aspek tindakan ‘laku’, dari pada
membincang topik-topik tertentu yang bersifat penalaran semata namun tidak disertai
dengan moral. Karena itu, bagi para santri di pesantren dituntut untuk selalu dapat
melatih dirinya agar selalu terbiasa dalam melakukan sesuatu yang menjadi tuntunan
dalam agama. Hal ini pula yang digambarkan dengan terbentuknya pribadi yang
sempurna melalui pembentukan moralitas yang baik. Aspek laku yang
diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-hari ini juga secara alamiah akan membentuk
karaker para santri dan para penganut tarekat secara berkelanjutan. Menurut Kyai
Nafr’, orang yang paling buruk adalah mereka yang memiliki pengetahuan namun
tidak diiringi dengan moralitas yang baik."

Di lingkungan pesantren, para santri mulai dikenalkan nilai-nilai kemandirian,
keikhlasan, kesederhanaan, dan persaudaraan. Mereka terbiasa tinggal dalam satu
lingkungan dengan berbagai status sosial dan latar belakang kehidupan yang beragam.
Dengan menerapkan pola hidup yang sederhana, serta melakukan segala sesuatu
secara mandiri, para santri juga ditutut untuk melatih keihlasan. Aspek pendidikan
keagamaan melalui seragkaian kegiatan pengajian yang terkait erat dengan pengetahuan
agama, termasuk tentang sufisme. Segala sesuatu yang diperoleh dari pengajian inilah
diperlukan adanya praktik melalui pengalaman untuk keseharian yang diharapkan
menjadi santri yang berakhlak. Santri tidak dapat menjadi pribadi yang bermoral
tanpa adanya pengalaman dalam kehidupan sehari-hari, karena demikian, tinggal
untuk menjadi santri dengan mondok merupakan proses pembentukan pengalaman.

Pembentukan kesederhanaan melalui pengalaman sehari-hari tercermin dalam
gaya hidup yang ada dilingkungan pesantren. Para santri yang tinggal terbiasa tidur

dilantai kamar yang berisi lima sampai sepuluh orang. Di komunitas pesantren yang

17 Bang Nailul, Wawancara, 14 September 2016
18 Kyai Nafi, Wawancara, 15 Mei 2016
56 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 201

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

ternama jumlah santri yang tinggal bisa lebih banyak lagi. Berbeda dnegan pesantren
kecil yang masih memiliki santri yang terbatas. Pembentukan pengalaman di
pesantren ini juga dilakukan di Surau Ghausil Amin, meski bukan pondok pesantren.
Selama proses suluk i'tikaf, bilik-bilik surau ditinggali para penganut tarekat untuk
menginap selama sepuluh sampai empat puluh hari. Setiap ruangan ditempati sekitar
tiga puluh orang. Setiap orang yang tinggal dibatasi dengan sekat kelambu.

Di pesantren cermin kebersamaan ini juga terlihat pada aspek kepemilikan
barang. Meski hal tersebut diakui adanya kepemilikian harta pribadi, namun dalam
kenyataan lebih kepada kepemilikan komunal. Untuk hal-hal kecil, setiap orang dapat
menggunakan properti secara bebas; seperti menggunakan sandal yang ada tanpa
meminta izin terlebih dahulu kepada pemiliknya. Dikalangan para santri juga
seringkali memakai sepeda motor sesama temannya namun tetlebih dahulu
mendapatkan seizin pemiliknya.

Besarnya pengaruh lingkungan pesantren dan surau dalam membentuk
karakter pribadi santri ini dapat dicontohkan dalam penerapan aspek-aspek mendasar
dalam ajaran Islam. Pelaksanaan shalat lima waktu dapat dilaksanakan oleh siapapun
sesual waktu-waktu yang ditentukan. Namun di pesantren, tuntutan bagi santri dalam
melaksanakan shalat lima waktu secara berjamaah merupakan salah satu upaya
pembentukan cara terbaik dalam beribadah. Dari tahapan ini secara tidak langsung
juga terbentuk proses peraudaraan dan kebersamaan, karena setiap orang
dipertemukan setiap saat baik yang bersifat harian (shalat lima waktu) maupun
mingguan (shalat jumat), atau bahkan tahunan (shalat hari raya). Rutinitas dalam
pertemuan inilah yang membentuk komunitas pesantren menjadi kuat ikatan
emosionalnya dikalangan para anggotanya. Bahkan, melalui pembiasaan ini secara
tidak langsung sebagaimana pelaksanan shalat berjamaah juga diajarkan aspek
kepemimpinan.

Seorang imam shalat merupakan panutan bagi makmum. Seorang imam
dipilih berdasarkan syarat dan rukun tertentu, misalkan dicari yang paling tua usianya
(senior), atau yang ahli dan bagus bacaan-nya. Bilamana seorang imam melakukan

kesalahan, maka makmum tidak diperkenankan melakaukan protes, namun cukup

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 57
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

memberi peringatan dengan mengucapkan swbbanallah. Begitupula bila imam
melakukan atau mengalami sesuatu yang menyebabkan batalnya shalat, maka imam
diharuskan untuk keluar dari barisan shalat jamaah, dan segera digantikan oleh
makmum yang berada dibelakangnya.Cerminan shalat jamaah dalam shalat ini juga,
selain menggambarkan model kepemimpinan, juga menyiratkan akan sinergitas
hubungan antara imam dan makmum serta jalinan keberlanjutan komunitas secara
umum.

Selain nilai-nilai yang dikembangkan di dunia pesantren, terdapat pula aturan-
aturan tertentu yang perlu diikuti oleh para santri. Selain diharuskan untuk
melaksanakan shalat bejamaah, adalah larangan mencuri, keluar malam dari pesantren
tanpa izin dengan pengurus, menonton televisi disaat ada kegiatan, terlibat dengan
narkoba, pacaran, serta segala sesuatu yang bertentangan dengan nilai-nilai ke-
pesantrenan. Seorang santri yang melakukan pelanggaran ringan akan diberi sangksi
tertentu seperti mendapat teguran, nasehat-nasehat atau peringatan, hingga
dikeluarkan dari pesantren untuk dikembalikan ke orang tuanya. Secara umum,
bentuk sangsi dan hukuman di pesantren dilaksanakan atas sepengetahuan dari kyai,
meski dalam pelaksanaan teknis dilakukan oleh pengurus pesantren.

Kyai Nafi, dari Pesantren RRSA mengatakan untuk menamkan nilai-nilai
tidak semudah hanya memberikan naschat-nasehat, memberlakukan peraturan dan
larangan-larangan. Namun lebih dari itu, secara efektif seorang kyai haruslah
memberi teladan yang baik dalam keseharian para santrinya. Begitupula dengan
menyikapi berbagai persoalan-persoalan yang seringkali muncul baik dari kalangan
pesantren maupun diluar pesantren, respon tidak perlu haya memberikan jawaban
dan perdebatan untuk menjawab masalah tersebut, namun lebih pada mendahulukan
tindakan nyata, khususnya dalam bentuk sikap yang baik sesuai apa yang dicontohkan
dalam ajaran agama."’Karena demikian, kepribadian dan kareakter seorang kyai dalam
proses penananaman nilai ini sangat penting dalam membentuk model kepribadian

Santri.

19 Wawancara pada tanggal 27 Juli 2016, Gus Nafi juga menceritakan bagaiman kritikan masyarakat sekitar
pesantren diawal berdirinya saat itu. Banyak kalangan mengatakan bahwa pesantren tersebut terkesan nyeleneh,
bidah, yang karenanya proses pembebasan jalan untuk akes ke pesantren mengalami waktu hampir setahun
lamanya.

58 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

Dengan  demikian, lingkungan pesantren secara terus menerus
melangsungkan  proses  pembentukan  penyelenggaraan  pendidikan  yang
sesungguhnya. Tidak hanya memberikan pengajaran dimana didalamnya
dilangsungkan instruksi dalam proses pembelajaran semata, namun lebih dari itu,
pemberian contoh teladan dalam kehidupan sehari-hari bagi para santri tercermin
dalam pribadi kyai yang tinggal didalamnya. Kyai Badrun, juga menegaskan akan
adanya perbedaan bentuk pesantren yang hanya menerapkan model manajemen
modern sebagaimana di perusahaan-perusahaan. Posisi kyai yang berperan
sebagaimana seorang direktur pesantren, atau mereka yang seringkali aktif di dunia
politik, menjadikan ia sangat jarang tinggal bersama para santri di pesantrennya. Oleh
karenanya, model pesantren seperti ini dipandang kurang menckankan proses
transformasi nilai-nilai dikalangan para santrinya. Karena segala bentuk interaksi
antara kyai dan santri hanya bersifat pengajaran, bukan pendidikan sebagaimana yang
menekankan kepada aspek keteladanan dan transformasi nilai-nilai dalam kehidupan
kesehariannya.”

Aspek keteladanan dan nilai-nilai yang berkembang di pesantren ini bermuara
pada aspek tasawuf. Menurut Bang Sya’roni, seorang Petoto Pentarekat dari Gautsil
Amin, menyebut tiga dimensi utama yang saling terkait dalam ajaran agama Islam,
yakni zman, islam, dan ibsan. Iman merupakan pondasi bagi keyakinan seseorang,
sedangkan Islam lebih pada bagaimana aktualisasinya pada aspek amal dan tindakan,
sedangkan aspek ihsan, lebih pada bagaimana agar amal atau tindakan seseorang
tersebut sesuai dengan aspek dan etika moral. Secara lebih spesifik, aspek keilmuan
yang berkaitan dengan iman terkait dengan ilmu-ilmu akidah atau ilmu tauhid.
Sementara pada aspek islam, terkait dengan aturan-aturan yang menjelaskan
hubungan antara manusia dengan tuhannya, manusia dengan sesama manusia, juga
manusia dengan semua makhluk yang ada. Berkaitan dengan ini, aspek tasawuf
berupaya memberikan warna bagaimana aspek keayakinan dan amal tersebut

memiliki etika yang benar sesuai dengan tuntunan moral dalam agama (akhlak).”’

20 Kyai Badrun, Wawancara, 27 Juni 2016
21 Bang Roni, Wawancara, 25 Agustus 2016

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 59
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

Imu-ilmu  tasawuf yang terkonsentrasi kepada aspek moralitas dan
aplikasinya dalam kehidupan sehari-hari, salah satunya dijelaskan dalam karya-karya
pemikir-pemikir sufi atau tarekat tertentu. Dalam hal ini, Kyai Nafi menyebutkan
dikalangan ulama tasawuf, imam al-Ghazali merupakan pemikir terbesar, yang
memiliki pengaruh kuat dalam membentuk pandangan hidup para penganut tarekat,
termasuk dikalangan penganut tarekat Nagsyabandiyah Khalidiyah. Selain karena
dipandang sebgai tokoh yang berpengaruh dalam aliran Suni, Imam Ghazali
dipandang berhasil menselaraskan pertentangan antara syariah dan tasawuf, yang
pada mulanya seringkali diperdebatkan.”

Said Agil Siradj, disalah satu pertemuan yang diselenggarakan oleh Nahdlatul
Ulama menyebutkan, pada mulanya terdapat perdebatan di kalangan para ulama yang
berkaitan dengan aspek-aspek yang ada didalam komposisi ajaran agama Islam. Oleh
karenanya, seringkali muncul varian Islam yang dominan kepada aspek tertentu, dan
kurang pada aspek yang lain. Hala ini pula yang menjadi dasar mengapa dikalangan
para kyai nabdliyyin, memandang perlu melakukan cara beragama berdasarkan asas
tawassuth dan fawazzun. Dengan cara mencari titik temua diantara dua aspek yang
ekstrim, sehingga cara beragama seseorang menjadi lebih bijaksana. Hal ini bisa
dilihat bagaimana Imam Syafii berupaya menggabungkan aspek figh yang
berorientasi kepada teks (ah/ hadits) dengan aspek figh yang berorientasi kepada nalar
(ahl agl). Sedangkan imam Asyari, berupaya mencari titik temu antara kelompok yang
ekstrim rasionalis yang di pelopori oleh muktazilah, dan qadariyah, dengan kelompok
tekstualis yang diwakili oleh jabbariyah, khawarij dan murjiah. Begitupula pada aspek
tasawuf, Imam Ghazali telah berhasil mencari titkk temu antara mereka yang
bertasawuf hanya dengan aspek syariat semata, dengan mereka yang bertasawuf
dengan aspek hakekat semata. Imam Ghazali mempertemukan kedua aspek ini, yakni

bertasawuf juga harus berdasarkan syariat, ditambah pelaksanaan tasawuf yang

22 Kyai Nafi’, Wawancara, 25 Agustus 2016
60 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 201

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

berdasarkan aspek syariat. Bertasawuf untuk menghidupkan pengamalan syariat, seta

bersyariat untuk meluruskan aspek tasawuf. *

Way of life Penganut Tarekat Urban

Berdasarkan uraian tentang pembentukan diri melalui pengalaman ‘laku’
bertarekat dan pembentukan moral melalui pembiasaan tersebut, secara umum
keberadaan kurikulum di pesantren dan surau menunjukkan bahwa pemaknaan
kurikulum tidak saja dibatasi kepada aspek pengajaran dan pembelajaran saja, namun
lebih kepada keseluruhan kegiatan yang dilakukan di pesantren dan surau juga
merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari kurikulum itu sendiri. Dengan
pemaknaan ini, tidak heran bila dikalangan pemerhati dunia pesantren mengalami
kesulitan dalam merumuskan kurikulum pesantren secara sama, terutama dalam
penentuan tujuan yang akan dicapai. Hal ini berbeda dengan perumusan kurikulum
dalam dunia pendidikan formal pada umunya, yang lebih banyak diterjemahkan
kepada aspek pembelajaran didalam kelas atau seluruh aktifitas dalam lingkungan
sekolah secara umum.**

Kesulitan lainnya, termasuk dalam hal ini menjadi pembeda antara kurikulum
di pesantren dan di pendidikan formal pada umumnya adalah pada aspek evaluasi
yang diterapkan. Sejumlah pesantren salaf atau bahkan sebagian yang &balaf—
termasuk dalam hal ini PRRSA dan PNF, masih tetap menerapkan standarisasi
kenaikan jenjang dalam pendidikan yang masih didasarkan atas selesainya kitab yang
dikaji (khataman), meskipun semua santrinya dari kalangan mahasiswa. Begitupula
dengan masa studi yang tidak dibatasi, dimana hal terebut memberikan kelonggaran
bagi santri untuk meninggalkan pesantren bila ia merasa bahwa apa yang telah
dipelajari dirasa cukup. Sebagai akibatnya, hal itu memungkinkan bagi santri untuk
pindah ke pondok lain jika ia masih belum merasa cukup dengan apa ia dapatkan dari

pesantren yang ia tinggali. Kemungkinan lainnya adalah ketergantungan pesantren

2 Pendapat Said Agil ini disampaikan dalam acara pertemuan LPTNU, Lembaga Perguruan Tinggi Nahdlatul
Ulama di PBNU Jakarta pada tanggal 18 Januari 2017, saat itu peneliti hadir sebagai salah satu delegasi dari
LPTNU Jatim.
24 Sejumlah peneliti pesantren memberikan pengertian dan tujuan yang beragam tentang kurikulum pesantren,
seperti Ziemek, Widodo, Dawam Raharjo, dan Nurcholis Madjid, termasuk Bruinessen dan Dlofier dalam hal ini.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 61
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

dengan pendidikan diluar pesantren, yang dalam hal ini mayoritas santri adalah
mereka yang menjadi mahasiswa di perguruan tinggi diluar pesantren. Perpindahan
santri tidak didasarkan atas kelulusan dalam jenjang pendidikan dipesantren, namun
lebih ditentukan oleh kelulusan pendidikan formal di perguruan tinggi dimana
mereka kuliah. Hal serupa juga terjadi dikalangan penganut tarekat di Surau Ghautsil
Amin, dimana fungsi surau lebih kepada tempat transit, dimana keanggotaan atas
surau diwilayah tertentu ditentukan oleh kedekatan dengan profesi dimana bereka
bekerja.

Pembedaan konsep evaluasi di pesantren dan di pendidikan formal ini
mengindikasikan adanya perbedaan dalam pola standarisasi ou-put lulusan.
Keberhasilan lulusan peserta didik dikalangan lembaga formal ditentukan oleh
pertimbangan rasional dan angka-angka, sementara di kalangan pesantren lebih
dilihat kepada sejauh mana kemampuan santri dalam mengajarkan apa yang telah ia
dapatkan kepada orang lain. Oleh karenannya, penerimaan dan penolakan santri di
masyarakat merupakan indikator yang dipandang menentukan berhasil dan tidaknya
sistem pendidikan di pesantren dan surau. Hal ini berbeda dengan yang ada di
pendidikan formal yang lebih melihat nilai angka raport atau ijazah yang dituliskan,
serta kompetensi tertentu yang ditunjukkan dengan sertifikat. Pembedaan ini juga
menunjukkan ranah evaluasi di pesantren yang secara mendasar lebih kepada
bagaimana penerapan aspek moral atau akhlak yang baik dari santri itu sendiri.
Sementara akhlak yang baik dalam sistem pendidikan di pesantren, terkait erat
dengan kedalaman pemahaman atas aspek keimanan, ke-islaman dan ke-tasawuf-an,
dimana ketiga aspek tersebut merupakan pondasi bagi ajaran tarekat, serta menjadi
tatanan bayangan bagi seseorang dalam bertarekat. Berkaitan dengan ini, berikut
dijelaskan ajaran tarekat tersebut yang nantinya menjadi pedoman bagi penganut

tarekat dalam menentukan tindakan sosialnya.

Penutup
Demikian merupakan uraian tentang ajaran sufisme dalam tarekat

Nagsyabandiyah Khalidiyah serta pembentukan sufismenya melalui pendidikan dan

62 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 201

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

‘laku’ pengalaman di pesantren dan di surau. Dari uraian tersebut juga dapat
diketahui akan adanya keterkaitan—sebagaimana diuraikan dalam bab sebelumnya,
tentang hubungan ajaran sufisme dengan tindakan sosial ketarekatan yang dilakukan
penganut tarekat. Gambaran tentang ini juga mencerminkan bagaimana jalan hidup
sufisme bagi penganut tarekat merupakan pola hubungan dualitas yang saling terkait
antara satu dengan lainnya. Ajaran sufisme dengan tindakan sosial yang dilakukan
penganut tarekat dijalankan atas dasar refleksi diri terhadap pola hubungan tersebut
yang darinya menentukan ke-dirian para penganut tarekat dalan menetukan jalan
hidup ketarekatan. Berkaitan dengan ini, bagaimana penjelasan teoretik tentang
pembentukan sufisme sebagai jalan hidup penganut tarekat? Bagaimana transisi yang
muncul dari pembentukan ini?, atau dalam bahas berbeda bagaimana proses
terbentuknya praktik sosial ketarekatan yang terus berulang dikalangan penganut
tarekat?

Bila merujuk kepada konsepsi Giddens (1984) tentang itu, Sebagaimana yang
dijelaskan sebelumnya, seluruh praktik sosial merupakan refleksi diri yang terlintas
dalam bingkai ruang-waktu melalui proses strukturasi.”” Proses strukturasi berarti
adanya kesadaran atas diri dalam merefleksikan struktur dan tindakan, serta tindakan
yang merefleksikan struktur. Struktur ketarekatan mencerminkan skemata yang
menjadi tatanan bayangan atas diri dalam menentukan tindakan sosial ketarekatan.
Pola hubungan dualitas struktur dengan tindakan sosial ketarekatan secara sederhana
tercermin dalam pula dengan konsepsi Giddens tentang, yang dimaksudkan sebagai
tatanan bayangan dalam praktik sosial.”* Tatanan bayangan yang mencakup skemata
penandaan atau signifikansi, dominasi dan legitimasi yang diantara ke-tiganya memiliki
keterkaitan satu dengan lainnya. Skemata ini tidak dapat dipahami langsung bagi diri
penganut tarekat tanpa adanya sarana-antara (wedium), seperti adanya Kyai yang
menerjemahkan simbol-simbol ketarekatan tersebut, lembaga ketarekatan seperti
surau dan pesantren yang memberikan kontrol atau wewenang bagi kyai, serta adanya
legitimasi normatif yang didasarkan atas geneologi ketarekatan atau kitab tasawuf

tertentu.

25 Anthony Giddens, The Constitution of Society (Cambridge: Polity Press, 1984), 2.
26 Giddens, The Constitution, 2.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 63
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuti
Pesantren dan Pembentukan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

Begitupula hubungan sebaliknya, keberadaan struktur ketarekatan terbentuk
melalui sedimentasi keterulangan praktik sosial yang dilakukan penganut tarekat.
Kegiatan tawajjuban dipesantren disetiap malam selasa dan malam jumat, pelaksanaan
sulnk pada bulan-bulan tertentu, merupakan pembakuan atas struktur yang terus
berulang. Begitupula pelaksanaan prosesi baiat terhadap Kyai, juga mencerminkan
pembakuan atas skemata, dominasi dan legitimasi terhadap struktur ke-kyaian
didalam tarekat. Seorang kyai memiliki sarana-antara berupa fasilitas untuk
memberikan kontrol, penugasan, pembinaan terhadap murid tarekat; dengan
legitimasi geneologi ketarekatan berikut norma-norma yang didasarkan atas tradisi
ketarekatan. Keterulangan praktik sosial ketarekatan ini terus berlangsung dalam
bingkai ruang-waktu secara dualitas.

Berkaitan dengan ini, bilamana sufisme sebagai way of /ife dimaknai sebagai
keseluruhan jalan hidup—sebagaimana yang disebutkan oleh para antropolog dalam
mendefinisikan kebudayaan, maka dalam konsepsi Giddens, pemaknaan ini lebih
mendekati kepada keseluruhan gugus skemata sufisme yang menjadi prinsip praktik
sosial para penganut tarekat; atau struktur dalam pengertian Giddens yang meliputi
aspek signifikansi, dominasi dan legitimasi. Namun bilamana pengertian tentang
budaya sebagai gugus nilai, sebagaimana yang seringkali disebutkan para sosiolog, dan
ckonom; maka pemaknaan budaya lebih mendekati merujuk kepada skemata
signifikansi, yang berkaitan dengan ritus, cara wacana, simbol-simbol dan
semacamnya—bukan merujuk kepada skemata dominasi dan legitimasi.

Berkaitan dengan pemaknaan ini, dimana kemudian letak transisi dalam
ketarekatan dalam konsepsi Giddens tentang ini? Transisi berarti adanya perubahan
dalam struktur yang dipahami penganut tarekat. Perubahan struktur disebabkan oleh
adanya keusangan (obsoslonce, obsoslotenes),” atau struktur sufisme di beberapa aspek
dipandang tidak lagi sesuai dengan dunia penganut tarekat saat ini. Oleh karenanya,
penganut tarekat melakukan perubahan atas strukturnya, dengan memberikan
pemaknaan ulang atas skemata signifikansi, dominasi, dan legitimasi. Perubahan

pemaknaan tersebut memunculkan adaptasi dikalangan penganut tarekat, agar

27 Anthony Giddens, Central Problem in Social Theory (London: Mac Millan, 1979), 114, 210.
64 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017

p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Masyhuri
Pesantren dan Jalan Hidup Kanm Sufi Urban

keseluruhan jalan hidup ketarekatannya dapat tetap berlangsung dalam kehidupannya
yang berubah. Untuk mengetahui bagaimana gambaran tentang transisi terebut,
berikut akan dijelaskan dalam bab selanjutnya, implikasi teoretik dari transisi yang
didasarkan atas potret diri penganut tarekat sekaligus membahas tentang implikasi

teoretik secara keseluruhan dari studi ini.

Referensi

Bruinessen, Martin Van. 1995, in Pesantren dan Tarekat, Tradisi-tradisi Islam di Indonesia.
Bandung: Mizan

Bull, Linken. 2005, A Peaceful Jibad, Negotiating Identity and Modernity in Muslim Java,
New York: Mac Millan

Fakhriati, dalam Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 11, No. 1, 2013: 237 - 260

Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of Society. Cambridge: Polity Press.

_ ., 1979. Central Problem in Social Theory. London: Mac Millan

Herri Priyono. 2002. Anthony Giddens, Sunatn Pengantar. Bogor, Grafika Mardi Yuana

Madjid, Nurcholis. 1985. Merumuskan Kembali Tradisi Pesantren, in M. Dawam Raharjo
Pergutatan Dunia Pesantren, Membangun dari Bawah. Jakarta: LP3ES

Yahya, Kadirun. 1982. Capita Selecta, tentang Agama dan Metafisika, Medan: Unpad

Interviews:

Observasi ke Pesantren Ngalah dengan gus Nafi dan Kyai Saifullah pada tanggal 8
Juni 2016

Observasi dengan Pak Fakhruddin, 12 Januari 2016

Wawancara dengan Bang Mujib 18 Desember 2015

Wawancara dengan Kyai Nafi 15 mei 2016

Wawancara dengan Kyai Badrun, 27 Juni 2016

Wawancara dengan Bang Roni 25 Agustus 2016

Wawancara dengan Kyai Nafi 25 augstus 2016

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 10, Nomor 1, Februari 2017 | 65
p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579



