
 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 16, Nomor 1, Februari 2023; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 48-63 

PONDOK PESANTREN DAN KONSTRUKSI 
PEMIKIRAN PENDIDIKAN K.H. IMAM ZARKASYI 

 
Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia 

E-mail: yusronmaulana@unsuri.ac.id 
 

 
Abstrak: K.H. Imam Zarkasyi memberikan bukti keberhasilan pendidikan pondok 
pesantren, yaitu; Hasil pendidikannya yang bersifat keilmuan dan kerohanian itu berupa 
bekal mental yang akan dijadikan modal untuk hidup, dan dengan modal kerohanian dan 
mental yang kuat, yang diperoleh selama pendidikan di madrasah dan pondok pesantren. 
Artikel ini bertujuan untuk mengenalkan kehidupan Pondok Pesantren, Pesantren sebagai 
lembaga pendidikan, Pesantren dalam pembaruan, serta Pondok pesantren dan sekolah 
umum. Metode yang digunakan dalam jurnal ini adalah metode penelitian kepustakaan 
(Library Research). Data telah dilakukan finalisasi, dan kondisi data yang diambil tidak 
dibatasi oleh ruang dan waktu, dengan menggunakan teknik content analysis. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa pesantren telah mengambil selangkah lebih berani (kalau 
tidak dikatakan lebih maju) dengan memperkenalkan sekolah umum yang terlepas dari 
madrasah. Oleh karena itu bebarapa pesantren telah memiliki lembaga pendidikan yang 
sangat besar. Simpulan dari artikel ini Pondok Pesantren ternyata telah memberlakukan 
beberapa strategi penggabungan sistem pesantren dengan sekolah umum (model barat), 
dengan selalu mempertimbangkan kondisi objektif pesantren, tujuan institusional dan 
arah pendidikannya. 
Kata Kunci: Pondok Pesantren, Konstruksi Pemikiran, Pendidikan 

  

Pendahuluan 

Fakta sejarah menyatakan bahwa idealitas pemikiran pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

yang menginginkan intensifikasi dan ekstensifikasi pendidikan agama dengan tanpa meninggalkan 

pendidikan umum tidak dapat ‘diterima’ dan sementara konsep Abdullah Sigit yang menginginkan 

intensifikasi dan ekstensifikasi pendidikan umum dengan memberikan pendidikan agama 

sekedarnya lebih diterima di Kementerian Agama, sehingga konsep pendidikan K.H. Imam 

Zarkasyi dapat dianggap “gagal” untuk diimplementasikan pada sekolah-sekolah Islam.1 Peristiwa 

tersebut, pada saat dia menjabat sebagai Ketua Penyusun Rencana Pendidikan Agama Negeri, 

serta meletakkan kerangka dasar operasionalnya, dan akhirnya pada tanggal 1 Februari 1947 pada 

masa Menteri Agama  K.H. Fathurrahman, dia memutuskan untuk melepaskan jabatannya di 

Kementerian Agama. 

Definisi terminologis yang mungkin dapat dianggap bersifat universal mewakili unsur 

material dan immaterial- telah diungkapkan K.H. Imam Zarkasyi dengan pernyataannya yang 

cukup sederhana tetapi mengandung makna yang sangat filosofis; “Pondok adalah lembaga 

 
1 Ari Prayoga dan Ima Siti Mukarroham, “Kiai Pondok Pesantren Mahasiswa”, Madrasa: Journal of Islamic Educational 
Management, vol. 1 (Desember, 2018); 32. DOI: https//doi.org/10.32940/mjiem.v1i0.72   

mailto:yusronmaulana@unsuri.ac.id
https/doi.org/10.32940/mjiem.v1i0.72


Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 49 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

pendidikan Islam dengan sistem asrama, kyai sebagai sentral figurnya dan masjid sebagai titik pusat yang 

menjiwainya”.2  

Manfred Ziemak mengistilahkan pondok dengan suatu bentuk pendidikan Islam yang 

melembaga di Indonesia, pondok (kamar, gubuk, rumah kecil) dipakai dalam bahasa Indonesia 

dengan menekankan kesederhanaan bangunan, sementara kata pondok dihubungkan dengan 

pesantren, karena merupakan tempat pendidikan manusia baik-baik.3 Definisi tersebut 

merefleksikan tiga unsur pokok penting secara material selain santri sebagai penghuninya; asrama, 

kyai, dan masjid, dan dua unsur pokok yang harus ada pada sebuah pesantren sebagai unsur 

immaterial, yaitu; pandangan terhadap figur, dan semangat menjiwai.4 

Pernyataan tersebut dapat diilustrasikan bahwa sebuah pondok pesantren harus selalu 

terpenuhi unsur: Material;  asrama, bagaimanapun bentuk bangunan, kyai yang selalu berada di 

pondok, masjid, santri, satuan pelajaran dan lainnya menurut keadaan. Immaterial; filsafat hidup 

sebagai azas pikiran dan tujuan, jiwa sebagai ruh kehidupan dan dinamika pesantren serta sistem 

sebagai aturan kehidupan beserta sunnah dan nilia-nilainya.5  

Sosok pondok pesantren dalam perjalanan sejarahnya telah menjadi objek penelitian para 

sarjana barat yang mempelajari Islam di Indonesia. J.F.B. Brumund menulis buku tentang sistem 

pendidikan di Jawa pada tahun 1857 dan buku ini diikuti oleh sejumlah karya lain, baik dalam 

bahasa Belanda maupun Inggris, tetapi seperti apa yang dikemukakan oleh A.H. Johns; kita 

sebenarnya hanya tahu sedikit saja tentang pesantren.6  

Pernyataan di atas dapat dibandingkan dengan suatu pendapat bahwa lembaga pendidikan 

dapat disebut pondok pesantren apabila memiliki unsur atau elemen sebagai berikut: kyai, santri 

dengan pondok/asramanya, dan masjid.7 Menurut Zamakhsyari Dhofier, elemen-elemen dasar 

dari tradisi pesantren ada lima, yaitu: pondok (asrama), masjid, santri, pengajaran kitab-kitab 

kuning (klasik) dan kyai.8 Jadi standarisasi dari suatu definisi termenologis pondok pesantren 

 
2 KH. Imam Zarkasyi, “Panca Jiwa Pondok Pesantren”, Disampaikan pada Seminar Pesantren Seluruh Indonesia, di 
Yogyakarta, 4-7 Juli 1965. 
3 Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial (Jakarta: P3M, 1986), 98-99. 
4 M. Yunus Abu Bakar, “Konsep Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi dan Implementasinya pada Pondok 
Pesantren Alumni”, (Disertasi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2007), 65. 
5 Achdiat K. Mihardja, Polemik Kebudayaan (Jakarta: Balai Pustaka, 1986), 29. 
6 A.H. Johns, “Islam in Southeast Asia: Problems of Perspective”, Readings on Islam, 20; Sejarah Melayu, 1612, 76, 
dalam Anthony Reid, Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680 (New Haven & London: Yale University Press, 
1993), 133. 
7 Zaini Ahmad Syis, dkk, Standarisasi Pengajaran Agama Islam di Pondok Pesantren (Jakarta: Proyek Pembinaan Bantuan 
Kepada Pondok Pesantren, 1982), 1. 
8 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia 
(Jakarta: LP3ES, 1984), 56. 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

50 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023 
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

harus dapat merefleksikan unsur-unsur pokok material dan immaterial dalam sebuah pengertian 

pondok pesantren. 

Seseorang harus mempunyai Keberanian untuk hidup dan suka bekerja, tanpa menunggu 

kesempatan kerja yang disediakan orang lain. Pada aspek rohaniah dan mental, yaitu Keimanan 

dan Ketakwaan merupakan tenaga penggerak yang tak ternilai harganya bagi pengisian aspirasi-

aspirasi bangsa, dan akan lebih baik apabila modal mental tadi disertai dengan ketrampilan yang 

memadai. Tetapi perlu diingat, bahwa kesanggupan dan kesenangan bekerja seseorang bukan 

terletak pada ketrampilan yang telah dimilikinya, melainkan pada mental yang mendasari dan 

menjadi motor penggerak. Sejarah mencatat banyak pahlawan yang gugur dari keluaran madrasah 

dan pesantren, dan yang masih hidup tidak mengharapkan imbalan ataupun bintang jasa. 

Adapun beberapa Penelitian Terdahulu membahas tentang Konsep Pendidikan islam 

menurut Imam Zarkasyi,9 mengungkapkan tentang konsep pendidikan islamnya yang bertumpu 

pada tujuan pendidikan untuk memahami pembelajaran, sedangkan dari peneliti lebih fokus 

kepada Pondok Pesantrennya dan Kontruksi pada Pemikiran Pendidikan KH. Imam Zarkasyi. 

Adapun Tujuan dari Artikel ini membahas tentang mengenalkan Kehidupan Pondok Pesantren, 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan, Pesantren dalam pembaruan, serta Pondok pesantren dan 

sekolah umum. 

Artikel ini bertujuan untuk mengenalkan kehidupan Pondok Pesantren sebagai lembaga 

pendidikan, Pesantren dalam pembaruan, serta Pondok pesantren dan sekolah umum. Desain 

penelitian ini memakai metode penelitian kepustakaan atau Library Research. Menjawab sebuah 

problematika, artikel ini menggunakan teknik content analysis.10 Dalam Teknik ini untuk digunakan 

menjawab setia tahap Data di Peneltiain, selanjutnya digunakan dengan content analysis pada data 

tersebut untuk bisa mendeskripsikan sebuah pertanyaan penelitian. 

 
Kehidupan Pondok Pesantren 

Pesantren dengan ruh, sunnah, jiwa dan kehidupan bersama dengan kyai sebagai sentral 

figurnya dan masjid sebagai pusat yang menjiwainya, merupakan sistem pendidikan tersendiri dan 

mempunyai corak khusus. Di dalam ruh, jiwa, sunnah dan kehidupan berasrama itulah antara lain 

letak kekhususan pondok sebagai suatu sistem pendidikan. 

 
9 Dwi Budiman Assiroji, “Konsep Pendidikan Islam Menurut KH. Imam Zarkasyi”, Jurnal Bina Ummat: Membina dan 
Membentengi Ummat, vol. 1, no. 1 (Juni, 2018); 39. DOI: https://doi.org/10.38214/jurnalbinaummatstidnatsir.v1i01.17 
10 Rizaldy Fatha Pringgar dan Bambang Sujatmiko, “Penelitian Kepustakaan (Library Research) Modul Pembelajaran 
Berbasis Augmented Reality pada Pembelajaran Siswa”, IT-Edu: Jurnal Information Technology and Education, vol. 5, no. 1 
(Januari, 2020); 319.  

https://doi.org/10.38214/jurnalbinaummatstidnatsir.v1i01.17


Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 51 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Keseluruhan kehidupan pondok pesantren sebagai satu kesatuan sistem kehidupan 

pesantren atau budaya yang ber jalan 24 jam terus menerus dari tahun ke tahun, bersama dengan 

adanya unsur material dan fe’iimmaterial ataupun unsur organis dan anorganis itulah yang 

memformulasikan sistem pendidikan pesantren yang “mencetak dan membentuk” perilaku santri, 

pola berfikir dan sikap hidup serta filsafat hidupnya, di dalam kehidupan pesantren itulah 

terkandung “nilai-nilai kehidupan” yang luhur dan yang dicita-citakan.11  

Kehidupan pesantren sebagai unit budaya yang berdiri terpisah dari dan pada waktu 

bersamaan menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Peranan ganda inilah yang sebenarnya 

dapat dikatakan menjadi ciri utama pesantren sebagai sub-kultur. Dalam perjalanan peran ganda 

inilah, pesantren terlibat dalam proses penciptaan tata-nilai yang memiliki dua unsur utama, yaitu 

peniruan juga pengekangan. Unsur pertama, yaitu peniruan adalah usaha yang dilakukan terus-

menerus secara sadar untuk memidahkan pola kehidupan para sahabat Nabi Muhammad saw dan 

para ulama salaf,12 ke dalam praktek kehidupan di pesantren, tercermin dalam hal berikut; 

ketaatan beribadah ritual secara maksimal, penerimaan atas kondisi materiil yang relatif serba 

sederhana dan kesadaran kelompok (esprit de corps) yang tinggi. Unsur kedua, pengekangan 

(ostracization), memiliki perwujudan utama dalam disiplin atas sosial yang ketat di pesantren. 

Kesetiaan tunggal kepada pesantren adalah dasar pokok disiplin ini, sedangkan pengucilan yang 

dijatuhkan atas pembangkangnya sebagai konsekwensi mekanisme pengekangan yang 

dipergunakan.13  

Susunan organisasi kehidupan lengkap dengan kepemimpinan dan norma-norma yang 

mengatur mekanis kehidupan pondok pesantren, baik tertulis maupun tidak tertulis berisi 

ketentuan hak dan kewajiban, hadiah dan sanksi dan aturan-atuaran lain yang memelihara warga 

pondok pesantren, ketentuan itu menjangkau urusan ‘ubudiyah-‘amaliyah dan batiniyah-lahiriyah.  

Memang sistem asrama dalam pondok pesantren ini memerlukan adanya pengaturan, 

penertiban, pembimbingan dan pengawasan. Tanpa demikian, suasana kolektivitas itu akan 

membawa akibat-akibat negatif pula, sifat-sifat negatif yang semula ada pada seseorang atau hal-

hal yang merugikan kepentingan pendidikan dapat saja beredar dengan leluasa di pondok. Tanpa 

ada pengawasan yang baik, penghuni asrama pondok yang tak sebaya akan membawa akibat 

negatif bagi kepentingan pendidikan. Namun eksistensi ini dapat diatasi apabila guru/al-ustadh 

 
11 Imam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter”, Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan 
Islam, vol. 8, no. 1 (2017); 65. DOI: https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.2097 
12 Irfan Abd al-Hamid, Dirasat fi al-Firaq wa al-Aqa’ide al Islamiyyah (Baghdad: Mathba’ah As’ad: t.t.), 278. 
13 M. Dawam Rahardjo, “The Kyai, The Pesantren, and The Village: a Preliminary Sketch”, Malaycivilization, accessed 
April 8, 2023, https://www.malaycivilization.com.my/items/show/141164. 

https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.2097
https://www.malaycivilization.com.my/items/show/141164


Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

52 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023 
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

dapat menempatkan dirinya sebagai pengganti orang tua (inloco parentis), ketiadaan orang tua bagi 

santri akan digantikan dengan kedekatan dengan para guru.14  

Adapun satuan pelajaran dapat disampaikan dengan metode tertentu (sorogan, 

bandongan ataupun klasikal), dengan doktrin-doktrin dan filsafat hidup yang ditanamkan, baik 

melalui lisan, tulisan atau perbuatan keteladanan sehari-hari, sehingga sampai pada suatu  

“pendidikan dalam kehidupan”; apa yang dilihat, dirasakan, difikirkan dan dialami tak lepas dari 

unsur-unsur pendidikan, inilah realisasi riil dari aplikasinya “hiden curriculum”.  

Dalam pesantren kyai mempunyai otoritas, wewenang yang menentukan dan mampu 

menentukan semua aspek kegiatan pendidikan dan kehidupan agama atas tanggungjawabnya 

sendiri.15 Ia sekaligus sebagai guru dalam pesantren, kyai dan santri hidup bersama dalam 

komplek pesantren yang merupakan keluarga besar, dan memandang kyai sebagai pucuk 

kepemimpinan yang tertinggi dan sebagai kepala keluarga. Para kyai dengan kelebihan 

pengetahuan dalam Islam, seringkali dilihat sebagai seorang yang senantiasa dapat memahami 

keagungan Tuhan dan rahasia alam, hingga dengan demikian mereka dianggap memiliki 

kebudayaan yang tak terjangkau, terutama oleh kebanyakan orang awam. Dalam beberapa hal, 

mereka menunjukkan kekhususan mereka dalam bentuk-bentuk pakaian yang merupakan simbul 

kealiman yaitu kopiah dengan surban.16  

Implikasi otoritas dan wewenang kyai di dalam pesantren yang absolut dan mutlak ini, 

menjadikan bentuk pesantren dan santrinya sangat dominan diwarnai oleh pribadi kyai. Sehingga 

pribadi kyai menjadi daya tarik tersendiri dan sekaligus yang menentukan besar-kecilnya sebuah 

pesantren.  

 
Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan 

Kemenangan NU dalam pemilihan umum tahun 1955 sebagai partai politik keempat 

terbesar, telah menyadarkan banyak orang tentang pengaruh kyai dan ulama dalam kehidupan 

politik sekalipun, namun tidak disadari bahwa pengaruh para kyai dan ulama itu berbasis pada 

pondok pesantren di pedesaan Jawa. Banyak orang yang tidak melihat segi kekuatannya, sebagai 

lembaga yang mengkonservasikan suatu produk budaya Indonesia yang unik dan khas, yang bila 

proses modernisasi berhasil menyapu eksistensinya, masyarakat baru merasakan kehilangannya, 

 
14 Muhammad Riza, “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam”, Jurnal As-Salam, vol. 1, no. 1 (Juni, 2016); 73. 
15 M. Dawam Rahardjo, “The Kyai, The Pesantren, and The Village: a Preliminary Sketch”. 
16 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia, 
56. 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 53 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

seperti orang kehilangan kekayaan arsitektur tradisional.17 Untung saja pesantren masih tetap eksis 

dan belum sempat punah, orangpun sempat membaca karangan KI Hajar Dewantara yang 

pernah mencita-citakan model pondok pesantren bagi sistem pendidikan yang ingin 

dikembangkan kalau model ini dinilainya sebagai kreasi budaya Indonesia.18  

Pada dasarnya sistem pendidikan pesantren dan pendidikan nasional pernah menjadi 

topik perbincangan dikalangan Intelegensia Indonesia berpendidikan Belanda. Perbincangan 

bermula dari gagasan Soetomo  dalam prasarannya (praeadvies) pada Kongres Permusyawaratan 

Perguruan Nasional (National Onderweijs Congres) bulan Juni 1935, tentang penggunaan sistem 

pesantren sebagai sistem pendidikan nasional. Tetapi banyak tanggapan bahkan sanggahan keras 

yang dilancarkan pihak yang tidak sependapat, terutama dari kalangan intelek, bahkan 

pembahasannya itu tidak selesai dalam forum permusyawaratan perguruan nasional tersebut, dan 

dilanjutkan di luar forum dalam bentuk polemik di mass media yang terbit pada waktu itu, seperti 

Poejangga Baru, Soeara Umum Dewata Deli dan Wasita, antara Oktober 1935 sampai April 1936, yang 

kemudian lebih dikenal sebagai “Polemik Kebudayaan”. Dalam polemik itu ada dua pendapat dan 

kelompok yang saling bertentangan, pihat pertama Soetomo, Ki Hajar Dewantoro dan Sutopo 

Adiseputro dan pihak kedua St. Takdir Alisyabana.19  

Akhirnya St. Takdir Alisyabana menerima sistem pesantren sebagai bentuk Pendidikan 

Nasional alternatif apabila maksudnya teristimewa dengan jalan semudah-mudahnya dan secepat-

cepatnya membasmi buta-huruf dan membawa pengetahuan ke desa. Anggapan terhadap sistem 

pendidikan pesantren terletak dari murahnya biaya penyelenggaraannya kurang tepat, karena apa 

yang didapatkan dari sistem pendidikan pesantren sesuatu yang nyata adanya (hasilnya) dan sudah 

dirasakan bangsa Indonesia bertahun-tahun. 

Ki Hajar Dewantoro mencatat kelebihan sistem pendidikan pesantren sebagai usaha 

pengajaran nasional:  

1. Membuat murahnya belanja yang berarti memberi keringanan bagi kehidupan para siswa 

uang sekolah dan belanja serta pondokan, murid bisa dijadikan satu dalam sehari–hari 

untuk keperluan murid. Murid dan guru hidup dalam suasana kesederhanaan.  

2. Dengan cara pondok kita dapat mengadakan dunia kesiswaan yaitu dunia pendidikan. 

Oleh karena itu, guru dan murid tiap hari dapat hidup bersama-sama; dengan demikian 

 
17 Muh. Khamdan, “Pengembangan Nasionalisme Keagamaan sebagai Strategi Penanganan Potensi Radikalisme 
Islam Transnasional”, ADDIN: Media Dialektika Ilmu Islam, vol. 10, no. 1 (Februari, 2016); 208. 
DOI: http://dx.doi.org/10.21043/addin.v10i1.1135 
18 Baca: “Pondok Pesantren, Kyai dan Ulama, Sebuah Antologi”, Institut Pendidikan Darussalam (1973), 31. 
19 Achdiat K. Mihardja, Polemik Kebudayaan, 44. 

http://dx.doi.org/10.21043/addin.v10i1.1135


Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

54 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023 
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

teranglah di sini anak-anak dapat belajar dengan sempurna, tidak saja menurut buku, 

tetapi menurut paedagogik hidup.  

Dengan cara demikian anak tidak terpisah dari dunia orang tua, anak merasa terlindung 

dan aman, dan akan insyaf dalam hidup karena hidupnya terlatih secara organis dalam masyarakat 

pondok.20  

Sekalipun dengan segala kesederhanaan dan kekurangan sebagaimana pendidikan atau 

lembaga pendidikan lainnya, namun sejarah mencatat, bahwa pesantren dengan sistem, tradisi dan 

kepribadiannya telah dapat melahirkan manusia-manusia yang berkualitas. Gambaran kualitas dan 

mentalitas produk pesantren, yaitu:21 

1. Insan-insan yang tafakkuh fi al-din, yaitu dalam wujud ulama/kyai hampir semua adalah 

produk dari pondok pesantren. 

2. Insan-insan yang tidak mengharapkan civil-efek, memiliki kepribadian dan kepercayaan 

pada diri sendiri, bermodalkan tawakal dan panggilan Tuhan. 

3. Insan-insan yang memiliki semangat swadaya, hidup gotong-royong penuh solidaritas di 

atas jalinan hidup yang sederhana dan mempunyai rasa tanggungjawab terhadap 

masyarakat. 

4. Insan-insan dengan bekal ilmu pengetahuan yang didapatnya dari pondok pesantren itu 

kembali ke tempat asalnya masing-masing, menjadi kader-kader pembangunan. 

 
Pesantren dalam Pembaruan 

Dalam perspektif historis, pergumulan antara pendidikan Islam dengan realitas sosio-

kultural menemui suatu pembaruan dalam segala aspek yang ada, begitu juga pondok pesantren, 

hanya rasanya sulit untuk mengetahui dengan pasti kapan dimulai pembaruan sistem pesantren 

itu?, dan apa saja yang bisa diperbaiki bahkan dirubah?.  

Ada indikasi korelatif yang signifikan atas pengaruh gerakan pembaruan di Timur-Tengah 

dan gerakan politik etika Belanda terhadap perkembangan pendidikan Islam pada umumnya dan 

pondok pesantren pada khususnya.22 Sejak pertengahan abad XIX tersebut, banyak sekali anak-

anak muda Jawa yang tinggal menetap di Mekah dan Madinah untuk memperdalam pengetahuan 

mereka, bahkan mereka terlibat aktif dalam kehidupan intelektual dan spiritual Timur-Tengah. 

 
20 Suhartono Wiryopranoto, dkk, Perjuangan Ki Hajar Dewantara: Dari Politik ke Pendidikan (Jakarta: Museum 
Kebangkitan Nasional, 2017), 164. 
21 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian tentang Unsur dan Nilai Sistem Pendidikan Pesantren 
(Jakarta: INIS, 1994), 55. 
22 Ninik Masruroh dan Umiarso, Modernisasi Pendidikan Islam ala Azyumardi Azra (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2017), 
33-34. 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 55 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Islam di Jawa makin kehilangan sifat-sifatnya yang lokal dan semakin kurangnya aspek-aspek 

tarikat.23 

Masuknya sistem sekolah ke Indonesia membawa pengaruh kepada pondok pesantren 

yang ingin maju, maka timbullah madrasah-madrasah di pondok pesantren, disamping mengajar 

ilmu pengetahuan agama juga dilengkapi dengan ilmu pengetahuan umum, dengan tidak 

meninggalkan dasar semula, yaitu ibadah, keikhlasan menjalankan perintah agama. Dalam pada itu 

rasa benci kepada penjajah yang melekat di hati para ulama’ mengakibatkan kebencian pada 

sebagian dari mereka terhadap sistem sekolah yang diperkenalkan oleh penjajah itu, tanpa 

mempertimbangkan kebaikan dan manfaatnya. Sekolah-sekolah tipe barat untuk penduduk 

pribumi mulai dibuka dan dikembangkan  pemerintahan Belanda atas saran C. Snouck Hurgronje. 

Banyak kaum muda pada awal abad XX yang menimba ilmu di Mesir,24 sehingga muncul 

pengikut-pengikut Syaikh  Muhammad Abduh yang terus mengembangkan pikiran-pikirannya dan 

berimplikasi pada fungsi kultur pondok pesantren dari dominasi kaum tarekat menjadi dominasi 

kaum syara’. Hal ini telah menimbulkan perubahan dalam pendidikan agama dalam masyarakat.25 

Dilihat dari fungsinya, pondok pesantren sebenarnya mempunyai peranan dan fungsi 

tertentu. Sebelum Belanda datang ke Indonesia, pesantren adalah suatu lembaga yang merupakan 

pusat dari perubahan-perubahan masyarakat lewat kegiatan penyebaran agama, seperti tercermin 

dalam berbagai pengaruh pesantren terhadap kegiatan politik di antara raja dan pangeran Jawa.26 

Ketika Belanda telah berhasil menguasai kerajaan-kerajaan di Nusantara, pesantren menjadi pusat 

perlawanan dan pertahanan terhadap kekuasaan Belanda. Pada masa periode 1959-1965, 

pesantren disebut sebagai alat revolusi dan sesudah itu hingga orde baru pemerintah menganggap 

sebagai potensi pembangunan.  

Isu gagasan pembaharuan pesantren dilansir oleh pemerintah pada awal tahun 1972 -

dalam hal ini A. Mukti Ali saat  menjadi Menteri Agama RI, maka dunia pesantrenpun  menerima 

dengan terkejut dan bahkan “curiga”. Ada sebagian orang yang menghubungkan  dengan “issue 

politic” mengenai modernisasi dan pembaharuan yang muncul awal tahun 1970 oleh sekelompok 

pemuda dan mahasiswa Islam. Bahkan ada yang mengkaitkan dengan gerakan “sekulerisasi”, yaitu 

suatu faham yang berusaha memisahkan agama dan dunia.27  

 
23 Clifford Geerts, The Religion of Jawa (Chicago: The University of Chicago Press, 1959), 177. 
24 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: Mutiara Sumber Widya, 1992), 210. 
25 Sadikun Sugihwaras, Pondok Pesantren dan Pembangunan Pedesaan (Jakarta: Dharma Bakti, 1980), 61-62. 
26 Panitia Penulisan Riwayat Hidup & Perjuangan K.H. Imam Zarkasyi Pondok Modern Gontor Ponegoro, Biografi 
K.H. Imam Zarkasyi dari Gontor, Merintis Pesantren Modern (Ponorogo: Gontor Press, 1996), 10. 
27 Taufik, “Pendidikan Karakter di Sekolah: Pemahaman, Metode Penerapan, dan Peranan Tiga Elemen”, Jurnal Ilmu 
Pendidikan, vol. 20, no. 1 (Juni, 2014), 60. 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

56 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023 
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Pondok Pesantren tiba-tiba menarik perhatian kebanyakan orang pada dasa warsa tujuh-

puluhan. Ada tiga pemikiran dibalik perhatian mereka terhadap pondok pesantren:28 

1. Pembangunan memerlukan dukungan dari dunia pesantren yang diperkirakan berakar 

pengaruhnya pada masyarakat, dukungan ini tidak mesti ditujukan kepada rezim  yang 

memerintah, tetapi terhadap program pembangunan itu sendiri. 

2. Pembangunan itu pada akhirnya adalah kegiatan dari masyarakat sendiri dan pemerintah 

seharusnya hanya bersifat mendorong, memfasilitasi, melindungi dan membina kegiatan 

masyarakat itu sendiri. 

3. Dalam proses pembangunan berjalan cepat, terdapat kemungkinan besar, bahwa lembaga 

tradisional semacam pesantren, tidak saja ketinggalan dalam perkembangan dan 

perubahan, tetapi bisa juga terancam akan eksistensinya, sehingga tidak memiliki 

kesempatan untuk melakukan respons secara posistif kreatif. Untuk itu diperlukan usaha 

“penyelamatan” dengan memperkuat fungsi-fungsi kelembagaannya serta kemampuan 

swadayanya, mengingat lembaga seperti pesantren bisa memberikan sumbangan yang 

besar terhadap perkembangan masyarakat, paling tidak di bidang sekolah dan pendidikan   

masyarakat.  

Adapun alasan keharusan dilakukan pembaruan pondok pesantren, telah dikemukakan 

oleh A. Mukti Ali -Menteri Agama RI saat itu- sebagai berikut:  

1. Adanya sistem madrasah pada pelajaran dan pendidikan di pondok pesantren. 

2. Kriteria kebaikan suatu pendidikan dan pengajaran diukur dengan sejauh mana 

pendidikan pesantren menunjang pembangunan nasional. 

3. Tujuan pendidikannya harus sesuai dengan tujuan pembangunan nasional, pada pokoknya 

adalah kesejahteraan lahir-batin, material dan spiritual, membentuk masyrakat adil dan 

makmur berdasarkan Pancasila. 

4. Pondok pesantren pada umumnya di luar kota atau di desa-desa, dan kebanyakan santri 

adalah anak-anak petani. 

5. Pondok pesantren mempunyai jasa besar sekali dalam kebangkitan nasional dan 

mempertahankan tegak berdirinya Negara Republik Indonesia. 

Menurutnya yang harus diperbaharui adalah: 

1. Mengintegrasikan sistem pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren dengan 

kebutuhan masyarakat. 

2. Mengubah mental “mau dibangun” menjadi mental “membangun”. 

 
28 M. Dawam Rahardjo, Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun dari Bawah (Jakarta: P3M, 1985), 144. 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 57 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

3. Kurikulum pondok pesantren harus diperbarui atau  (kalau perlu) diubah dengan 

menambah pelajaran yang menimbulkan ketrampilan, karena pendidikan dan pengajaran 

di pesantren selama ini lebih banyak ditekankan kepada agama (dalam arti sempit), mental 

dan intelek. 

Pada kenyataannya pembaruan sistem pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren 

sudah dilakukan jauh sebelum isu pembaruan ini muncul, seperti halnya:  

1. Lembaga Alkhairiyah Surabaya yang didirikan oleh Alhabib Muhammad bin Ahmad 

Almuhdhor sejak tahun 1895 telah mengaplikasikan sistem klasikal dalam proses 

pembelajaran (diyakini sebagai lembaga pendidikan Islam pertama yang mempraktekkan 

sistem klasikal di Indonesia) 

2. Pesantren Tebuireng dengan gerakan K.H. Muhammad Ilyas dan K.H. A. Wahid Hasyim 

(mulai tahun 1916); 

a. Memasukkan bahan bacaan seperti buku, majalah dan surat kabar bertuliskan huruf 

latin dan  berisi pengetahuan umum. 

b. Memasukkan ilmu pengetahuan dengan huruf latin ke dalam kurikulum klasikal. 

c. Perbaikan organisasi, pengaturan gedung dan kelas secara teratur. 

d. Mendirikan cabang perguruan yang bernama Madrasah Nizamiyah yang khusus 

mempelajari bahasa dan kesusasteraan asing; Belanda atau Inggris.  

3. Pondok Modern Gontor Ponorogo dengan sistem klasikal dan pengajaran bahasa asing 

dengan metode langsung (direct method), serta keorganisasian, pergedungan, perwakafan  

dan lainnya.  

4. Pesantren Termas Pacitan, disamping membuka kelas Nizamiyah, juga melengkapi 

perpustakaannya dengan majalah dan kitab mutakhir yang tidak tergolong lagi kitab klasik. 

5. Di Sumatra, berdirinya Sumatra Tawalib (Normal Islam), membawa masyarakat Siak 

mengenal manfaatnya sistem dan metode modern, dan banyak lagi pesantren yang lainnya. 

Perubahan  yang tampak pada pesantren tersebut dapat dikatakan bersifat “vertical”, dan 

bukan “horizontal”, karena alur perubahannya dari pondok pesantren murni berubah dan bahkan  

ditambah dengan sistem  madrasah (classical). 

 
Pondok pesantren dan sekolah umum 

Adanya keinginan maju, pondok pesantren bersikap responsif terhadap perkembangan 

zaman (menzaman/’asriy), dan akhirnya ia menerima kehadiran sekolah umum (SMP/SMA) di 

lingkungannya. Gejala ini mulai muncul sekitar tahun 1975 sampai sekarang. Berdasarkan tingkat 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

58 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023 
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

perkembangan, dewasa ini terdapat variasi berbagai pesantren sebagaimana sketsa fisik sebagai 

berikut:29  

1. Pola 1 

Masjid 

 

Pesantren   ini  masih   bersifat  
sederhana, di mana kyai 
mempergunakan masjid atau 
rumahnya sendiri untuk 
mengajar. Dalam pola ini santri 
hanya datang dari daerah rumah 
kyai sekitar   pesantren   itu  
sendiri namun mereka telah 
mempelajari ilmu agama secara 
kontinu,  teratur dan sitematis. 

Rumah Kyai 

 

2. Pola 2 

Masjid 

 

Dalam pola ini pesantren telah 
memiliki pondok atau asrama 
yang disediakan bagi para santri 
yang datang dari daerah lain. 

Rumah Kyai 

Pondok 

 

3. Pola 3 

Masjid 

 

Pesantren ini telah memakai 
sistem klasikal, di mana santri di 
pondok mendapat pendidikan di 
madrasah. Adakalanya murid 
datang dari daerah pesantren itu 
sendiri. Disamping sistim klasikal, 
juga digunakan sistem weton 
(hoofdelijk) yang dilakukan oleh 
seorang kyai. Pengajar madrasah 
biasanya disebut; guru 
agama/usta>dh 

Rumah Kyai 

Pondok 

Madrasah 

 

 

 

 

 
29 Sudjoko Prasodjo, Profil Pesantren (Jakarta: LP3ES, 1975), 12. 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 59 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

4. Pola 4 

Masjid 

 

Disamping ada madrasah, 
terdapat pula tempat-tempat 
untuk latihan ketrampilan, 
umpamanya; peternakan, 
kerajinan rakyat, toko koperasi, 
sawah, dan ladang. 

Rumah Kyai 

Pondok 

Madrasah 

Tempat Keterampilan 

 

5. Pola 5 

Masjid 

 

Dalam pola ini pesantren telah 
berkembang dan bisa disebut 
“Pondok Modern”. Disamping 
bangunan-bangunan yang 
disebutkan itu, mungkin terdapat 
pula bangunan lainnya, seperti:   
 
a. Perpustakaan b. Dapur umum. 
c. Ruang Makan. d. Kantor 
Adminis trasi.e. Toko. f. Rumah 
penginapan tamu/wali. g. Ruang 
operation, dan lainnya.  
 
Diantara pesantren yang ada 
terdapat pula sekolah umum atau 
kejuruan (SMP/SMU dan SMK). 

Rumah Kyai 

Pondok 

Madrasah 

Tempat Keterampilan 

Universitas 

Gedung Pertemuan 

Tempat Olahraga 

Sekolah Umum 

 

Tetapi kalau didasarkan pada Keputusan Menteri Agama RI No. 3/1979, maka terdapat 

empat tipe (pola) pondok pesantren, yaitu: 

a. Pondok pesantren tipe A, yaitu pondok pesantren di mana para santri belajar dan 

bertempat tinggal bersama dengan guru (kyai); kurikulumnya terserah pada kyainya, cara 

memberi pelajaran individual dan tidak menyelenggarakan madrasah untuk belajar. 

b. Pondok Pesantren tipe B, yaitu pondok pesantren yang mempunyai madrasah dan 

mempunyai kurikulum; Pengajaran dari kyai dilakukan dengan cara studium general, 

pengajaran pokok terletak pada madrasah yang diselenggarakannya, kyai memberikan 

pelajaran secara umum kepada para santri pada waktu yang telah ditentukan, para santri 

tinggal di lingkungan itu dan mengikuti pelajaran dari kyai disamping mendapat ilmu 

pengetahuan agama dan umum di madrasah. 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

60 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023 
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

c. Pondok Pesantren tipe C, yaitu pondok pesantren yang fungsi utamanya hanya sebagai 

tempat tinggal atau asrama; fungsi kyai di sini sebagai pengawas dan pembina mental dan 

juga pengajar agama. 

d. Pondok Pesantren tipe D, yaitu pondok pesantren yang menyelenggarakan sistem pondok 

dan sekaligus  sistem sekolah dan atau madrasah.   

Berdasarkan pembagian pola atau tipe pondok pesantren tersebut, dapat juga dibagi 

menjadi 3 bentuk secara lebih ekstrim, yaitu: 

a. Pesantren dalam bentuk aslinya, sebagaimana tujuan pendidikannya mencetak ulama, 

sehingga pesantren dalam bentuk ini membatasi pelajaran-pelajaran yang mengganggu 

tujuan pokok, seperti kegiatan ketrampilan, organisasi dan koperasi tidak terdapat dalam 

bentuk ini. 

b. Pesantren dalam bentuk kedua ini, sudah memasukkan sebagian ketrampilan ke 

kurikulum pelajarannya  (integrated curriculum). 

c. Pesantren dalam bentuknya yang ketiga ini, telah memasukkan sekolah umum di 

lingkungannya, sehingga adanya sekolah di pesantren dengan sendirinya, menjanjikan 

ijazah, dan ijazah itu lapangan kerja. Dibandingkan  santri dulu sama sekali belajar di 

pondok pesantren hanya untuk mencari ilmu semata, sedangkan ijazah adalah batu 

loncatan untuk mencapai pekerjaan. 

Kenyataan membuktikan bahwa apapun dan bagaimanapun pembagian tipe, pola atau 

bentuk pondok pesantren, ternyata lembaga pendidikan ini telah melakukan pembaruan dan 

bahkan perubahan secara evolusif dan mengarah ke sifat "horizontal" yang sudah barang tentu 

perubahan samacam ini banyak mempengaruhi hidup dan kehidupan dan sejarah perjalanan 

pondok pesantren. 

Adanya perkembangan, pembaruan dan bahkan perubahan sistem pendidikan  pondok 

pesantren sebagaimana di atas memberikan optimisme terhadap Abdurrahman Wahid: Sejumlah 

pesantren telah mengembangkan sistem pendidikan baru dengan mendirikan “sekolah umum” di 

lingkungan mereka sendiri. Walaupun sifatnya masih sporadis, tetapi dapat diharapkan pola baru 

ini akan meluas di banyak pesantren, sehingga nantinya akan merupakan jenis ketiga di samping 

kedua jenis pendidikan lainnya. 

Soal “ketidakmurnian” pesantren dengan banyaknya unsur-unsur “tambahan” di 

dalamnya secara pragmatis merupakan cara mengantisipasi zaman, atau tuntutan modernisasi 

yang bergulir deras ini. Implikasi perkem bangan dan perubahan pesantren seperti ini, adalah 

adanya pergeseran orientasi santri sebagaimana yang dikeluhkan oleh K.H. EZ. Muttaqin; 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 61 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

diantara efek sampingan masuknya sekolah  ke dalam pesantren, warna pesantren  tidak semurni 

dulu lagi, dan  akhirnya pondok pesantren itu rela melepaskan bagian esensial dari fungsi 

tradisional mereka, yakni dengan memberikan pendidikan umum.30  

Meski ada ketidakefesienan sistem sekolah pemerintah (model barat), namun sejumlah 

alasan dikemukan untuk memasukkan komponen pelajaran  umum dan pengajaran yang siste-

matis. Karena meningkatnya industrialisasi dan diversifikasi struktur profesional yang sedang 

tumbuh, pendidikan agama secara eksklusif tidak akan memadai untuk mempersiapkan pemuda 

untuk menghadapi masa depan. Begitu juga bidang keilmuan dan pengetahuan baru akan menjadi 

relevan dengan masyarakat pedesaan. Dalam upaya memahami lingkungan teknis yang meluas, 

pelajaran dasar dalam ilmu-ilmu alam menjadi prasyarat. Hal ini juga memerlukan suatu terobosan 

pengetahuan dan pemahaman yang sistematis, dalam mempersiapkan diri untuk pembagian kerja 

yang meningkat dalam profesi, spesialisasi menjadi semakin penting. Tantangan teknis dan 

dedaktis terhadap guru muncul, dengan demikian telah memperkuat kecenderungan ke arah 

profesionalisme selama pendidikan. Pesantren tidak dapat keluar dari perkembangan ini jika 

mereka ingin menjaga diri dari kehampaan pendidikan.31  

Beberapa pesantren telah mengambil selangkah lebih berani (kalau tidak dikatakan lebih 

maju) dengan memperkenalkan sekolah umum  yang terlepas dari madrasah. Oleh karena itu 

bebarapa pesantren telah memiliki lembaga pendidikan yang sangat besar, dan telah melaksanakan 

program-program pendidikan tertier.  

Akibat pengadopsian program-program yang diakui pemerintah bagi pesantren pada 

dasarnya masih belum bisa dijelaskan. Di satu pihak ada keyakinan bahwa kekuatan integrasi 

praktek pendidikan pondok dapat menghasilkan pendidikan agama yang baik dan pendidikan 

umum yang baik, dan menetralisasi beberapa komponen negatif dari adanya pendidikan yang 

berijazah. Di lain pihak terdapat keprihatinan bahwa kontrol eksternal program pemerintah yang 

ketat dan mekanisme inheren secara struktural merubah motivasi belajar di pesantren, mentransfer 

ke wilayah lain, dan berakibat merongrong konsep pendidikan pesantren. Akhirnya akan muncul 

“nilai baru”, dan apakah kemunculan nilai baru  tersebut tidak berarti kemunduran. 

Pondok Pesantren ternyata telah memberlakukan beberapa strategi penggabungan sistem 

pesantren dengan sekolah umum (model barat), dengan selalu mempertimbangkan kondisi 

objektif pesantren, tujuan institusional dan arah pendidikannya. Sebagian pesantren 

 
30 Manfred Oepen dan Wolfgang Karcher, Dinamika Pesantren: Dampak Pesantren dalam Pendidikan dan Pengembangan 
Masyarakat (Jakarta: P3M, 1988), 210. 
31 Asmaun Sahlan, Mewujudkan Budaya Religius di Sekolah: Upaya Mengembangkan PAI dari Teori ke Aksi (Malang: UIN-
Maliki Press, 2010), 56. 



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

62 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023 
         p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

memberlakuan suatu strategi yang membolehkan santri memasuki sekolah dan memusatkan diri 

pada pengajian-pengajian agama yang komplementer sebelum dan terutama sesudah jam sekolah. 

Strategi ini mudah dilakukan dan pesantren bisa mempertahankan sebagian besar orientasi 

aslinya. Akan tetapi tetap ada suatu fungsi yang hilang, yaitu pendidikan komprehensif lama hanya 

menjadi suplemen pendidikan saja. Selain itu ada ketidaksesuaian yang signifikan dalam praktek 

pedagogis dua lembaga tersebut, yang dapat berakibat merusak pendidikan pesantren. 

 
Kesimpulan 

Kehidupan Pesantren tersistem asrama dalam pondok pesantren ini sangat memerlukan 

adanya pengaturan, penertiban, pembimbingan dan pengawasan. Tanpa demikian, suasana 

kolektivitas itu akan membawa akibat-akibat negatif pula, sifat-sifat negatif yang semula ada pada 

seseorang atau hal-hal yang merugikan kepentingan pendidikan dapat saja beredar dengan leluasa 

di pondok. Dari sini Pondok Pesantren menjadi lembaga Pendidikan yang baik karena 

mempunyai Lulusan dengan Gambaran kualitas dan terbentuk mentalitas dari produk pesantren. 

Tentunya Pesantren selalu melakukan Perubahan yang tampak dan dapat dikatakan bersifat 

“vertical”, bukan “horizontal”, karena alur perubahannya dari pondok pesantren murni berubah dan 

bahkan ditambah dengan sistem madrasah (classical). Sehingga adanya keinginan maju, pondok 

pesantren bersikap responsif terhadap perkembangan zaman (menzaman/’asriy), dan akhirnya ia 

menerima kehadiran sekolah umum (SMP/SMA) di lingkungannya. 

 
Referensi 

“Pondok Pesantren, Kyai dan Ulama, Sebuah Antologi”. Institut Pendidikan Darussalam (1973). 

al-Hamid, Irfan Abd. Dirasat fi al-Firaq wa al-Aqa’ide al Islamiyyah. Baghdad: Mathba’ah As’ad: t.t. 

Assiroji, Dwi Budiman. “Konsep Pendidikan Islam Menurut KH. Imam Zarkasyi”. Jurnal Bina 
Ummat: Membina dan Membentengi Ummat, vol. 1, no. 1 (Juni, 2018); 33-46. 
DOI: https://doi.org/10.38214/jurnalbinaummatstidnatsir.v1i01.17 

Bakar, M. Yunus A. “Konsep Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi dan Implementasinya 
pada Pondok Pesantren Alumni”. (Disertasi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2007). 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai 
Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 1984. 

Geerts, Clifford. The Religion of Jawa. Chicago: The University of Chicago Press, 1959. 

Johns, A.H. “Islam in Southeast Asia: Problems of Perspective”. Readings on Islam. Sejarah 
Melayu, 1612, dalam Anthony Reid, Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680. New 
Haven & London: Yale University Press, 1993. 

Khamdan, Muh. “Pengembangan Nasionalisme Keagamaan sebagai Strategi Penanganan Potensi 
Radikalisme Islam Transnasional”. ADDIN: Media Dialektika Ilmu Islam, vol. 10, no. 1 
(Februari, 2016); 207-231. DOI: http://dx.doi.org/10.21043/addin.v10i1.1135 

https://doi.org/10.38214/jurnalbinaummatstidnatsir.v1i01.17
http://dx.doi.org/10.21043/addin.v10i1.1135


Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi 
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi 

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 63 
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579 

 

Masruroh, Ninik dan Umiarso. Modernisasi Pendidikan Islam ala Azyumardi Azra. Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media, 2017. 

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian tentang Unsur dan Nilai Sistem Pendidikan 
Pesantren. Jakarta: INIS, 1994. 

Mihardja, A. K. Polemik Kebudayaan. Jakarta: Balai Pustaka, 1986. 

Oepen, Manfred dan Karcher, Wolfgang. Dinamika Pesantren: Dampak Pesantren dalam Pendidikan 
dan Pengembangan Masyarakat. Jakarta: P3M, 1988. 

Panitia Penulisan Riwayat Hidup & Perjuangan K.H. Imam Zarkasyi Pondok Modern Gontor 
Ponegoro. Biografi K.H. Imam Zarkasyi dari Gontor, Merintis Pesantren Modern. Ponorogo: 
Gontor Press, 1996. 

Prasodjo, Sudjoko. Profil Pesantren. Jakarta: LP3ES, 1975. 

Prayoga, Ari dan Mukarroham, I. S. “Kiai Pondok Pesantren Mahasiswa”. Madrasa: Journal of 
Islamic Educational Management, vol. 1 (Desember, 2018); 30-38. DOI: 
https//doi.org/10.32940/mjiem.v1i0.72   

Pringgar, Rizaldy Fatha dan Sujatmiko, Bambang. “Penelitian Kepustakaan (Library Research) 
Modul Pembelajaran Berbasis Augmented Reality pada Pembelajaran Siswa”. IT-Edu: Jurnal 
Information Technology and Education, vol. 5, no. 1 (Januari, 2020).  

Rahardjo, M. Dawam. “The Kyai, The Pesantren, and The Village: a Preliminary Sketch”. 
Malaycivilization, accessed April 8, 
2023. https://www.malaycivilization.com.my/items/show/141164. 

Rahardjo, M. Dawam. Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun dari Bawah. Jakarta: P3M, 1985. 

Riza, Muhammad. “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam”. Jurnal As-Salam, vol. 1, no. 1 
(Juni, 2016); 73-82. 

Sahlan, Asmaun. Mewujudkan Budaya Religius di Sekolah: Upaya Mengembangkan PAI dari Teori ke 
Aksi. Malang: UIN-Maliki Press, 2010. 

Sugihwaras, Sadikun. Pondok Pesantren dan Pembangunan Pedesaan. Jakarta: Dharma Bakti, 1980. 

Syafe’i, Imam. “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter”. Al-Tadzkiyyah: 
Jurnal Pendidikan Islam, vol. 8, no. 1 (2017); 61-82. 
DOI: https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.2097 

Syis, Zaini Ahmad., dkk. Standarisasi Pengajaran Agama Islam di Pondok Pesantren. Jakarta: Proyek 
Pembinaan Bantuan Kepada Pondok Pesantren, 1982. 

Taufik. “Pendidikan Karakter di Sekolah: Pemahaman, Metode Penerapan, dan Peranan Tiga 
Elemen”. Jurnal Ilmu Pendidikan, vol. 20, no. 1 (Juni, 2014), 59-65. 

Wiryopranoto, Suhartono., dkk. Perjuangan Ki Hajar Dewantara: Dari Politik ke Pendidikan. Jakarta: 
Museum Kebangkitan Nasional, 2017. 

Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Mutiara Sumber Widya, 1992. 

Zarkasyi, KH. Imam. “Panca Jiwa Pondok Pesantren”, Disampaikan pada Seminar Pesantren Seluruh 
Indonesia, di Yogyakarta, 4-7 Juli 1965. 

Ziemek, Manfred. Pesantren dalam Perubahan Sosial. Jakarta: P3M, 1986. 

 

https/doi.org/10.32940/mjiem.v1i0.72
https://www.malaycivilization.com.my/items/show/141164
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.2097

