PONDOK PESANTREN DAN KONSTRUKSI
PEMIKIRAN PENDIDIKAN K.H. IMAM ZARKASYI

Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Universitas Sunan Giri Surabaya, Indonesia
E-mail: yusronmaulana@unsuri.ac.id

Abstrak: K.H. Imam Zarkasyi memberikan bukti keberhasilan pendidikan pondok
pesantren, yaitu; Hasil pendidikannya yang bersifat keilmuan dan kerohanian itu berupa
bekal mental yang akan dijadikan modal untuk hidup, dan dengan modal kerohanian dan
mental yang kuat, yang diperoleh selama pendidikan di madrasah dan pondok pesantren.
Artikel ini bertujuan untuk mengenalkan kehidupan Pondok Pesantren, Pesantren sebagai
lembaga pendidikan, Pesantren dalam pembaruan, serta Pondok pesantren dan sekolah
umum. Metode yang digunakan dalam jurnal ini adalah metode penelitian kepustakaan
(Library Research). Data telah dilakukan finalisasi, dan kondisi data yang diambil tidak
dibatasi oleh ruang dan waktu, dengan menggunakan teknik content analysis. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pesantren telah mengambil selangkah lebih berani (kalau
tidak dikatakan lebih maju) dengan memperkenalkan sekolah umum yang terlepas dari
madrasah. Oleh karena itu bebarapa pesantren telah memiliki lembaga pendidikan yang
sangat besar. Simpulan dari artikel ini Pondok Pesantren ternyata telah memberlakukan
beberapa strategi penggabungan sistem pesantren dengan sekolah umum (model barat),
dengan selalu mempertimbangkan kondisi objektif pesantren, tujuan institusional dan
arah pendidikannya.

Kata Kunci: Pondok Pesantren, Konstruksi Pemikiran, Pendidikan

Pendahuluan

Fakta sejarah menyatakan bahwa idealitas pemikiran pendidikan K.H. Imam Zarkasyi
yang menginginkan intensifikasi dan ekstensifikasi pendidikan agama dengan tanpa meninggalkan
pendidikan umum tidak dapat ‘diterima’ dan sementara konsep Abdullah Sigit yang menginginkan
intensifikasi dan ekstensifikasi pendidikan umum dengan memberikan pendidikan agama
sckedarnya lebih diterima di Kementerian Agama, sehingga konsep pendidikan K.H. Imam
Zarkasyi dapat dianggap “gagal” untuk diimplementasikan pada sekolah-sekolah Islam.' Peristiwa
tersebut, pada saat dia menjabat sebagai Ketua Penyusun Rencana Pendidikan Agama Negeri,
serta meletakkan kerangka dasar operasionalnya, dan akhirnya pada tanggal 1 Februari 1947 pada
masa Menteri Agama K.H. Fathurrahman, dia memutuskan untuk melepaskan jabatannya di
Kementerian Agama.

Definisi terminologis yang mungkin dapat dianggap bersifat universal mewakili unsur
material dan immaterial- telah diungkapkan K.H. Imam Zarkasyi dengan pernyataannya yang

cukup sederhana tetapi mengandung makna yang sangat filosofis; “Pondok adalah lembaga

! Ari Prayoga dan Ima Siti Mukarroham, “Kiai Pondok Pesantren Mahasiswa”, Madrasa: Journal of Islamic Educational
Management, vol. 1 (Desembet, 2018); 32. DOL https//doi.org/10.32940/mjiem.v1i0.72
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam
Volume 16, Nomor 1, Februari 2023; p-ISSN: 2085-6539, e-ISSN: 2242-4579; 48-63


mailto:yusronmaulana@unsuri.ac.id
https/doi.org/10.32940/mjiem.v1i0.72

Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

pendidikan Islam dengan sistem asrama, kyai sebagai sentral figurnya dan masjid sebagai titik pusat yang
menjimainya”’

Manfred Ziemak mengistilahkan pondok dengan suatu bentuk pendidikan Islam yang
melembaga di Indonesia, pondok (kamar, gubuk, rumah kecil) dipakai dalam bahasa Indonesia
dengan menckankan kesederhanaan bangunan, sementara kata pondok dihubungkan dengan
pesantren, karena merupakan tempat pendidikan manusia baik-baik.” Definisi tersebut
merefleksikan tiga unsur pokok penting secara material selain santri sebagai penghuninya; asrama,
kyai, dan masjid, dan dua unsur pokok yang harus ada pada sebuah pesantren sebagai unsur
immaterial, yaitu; pandangan terhadap figur, dan semangat menjiwai.*

Pernyataan tersebut dapat diilustrasikan bahwa sebuah pondok pesantren harus selalu
terpenuhi unsur: Material, asrama, bagaimanapun bentuk bangunan, kyai yang selalu berada di
pondok, masjid, santri, satuan pelajaran dan lainnya menurut keadaan. Immaterial, filsafat hidup
sebagai azas pikiran dan tujuan, jiwa sebagai ruh kehidupan dan dinamika pesantren serta sistem
sebagai aturan kehidupan beserta sunnah dan nilia-nilainya.’

Sosok pondok pesantren dalam perjalanan sejarahnya telah menjadi objek penelitian para
sarjana barat yang mempelajari Islam di Indonesia. J.F.B. Brumund menulis buku tentang sistem
pendidikan di Jawa pada tahun 1857 dan buku ini diikuti oleh sejumlah karya lain, baik dalam
bahasa Belanda maupun Inggris, tetapi seperti apa yang dikemukakan oleh A.H. Johns; kita
sebenarnya hanya tahu sedikit saja tentang pesantren.’

Pernyataan di atas dapat dibandingkan dengan suatu pendapat bahwa lembaga pendidikan
dapat disebut pondok pesantren apabila memiliki unsur atau elemen sebagai berikut: kyai, santri
dengan pondok/asramanya, dan masjid.” Menurut Zamakhsyari Dhofier, elemen-elemen dasar
dari tradisi pesantren ada lima, yaitu: pondok (asrama), masjid, santri, pengajaran kitab-kitab

kuning (klasik) dan kyai.® Jadi standarisasi dari suatu definisi termenologis pondok pesantren

2 KH. Imam Zarkasyi, “Panca Jiwa Pondok Pesantren”, Disampaikan pada Seminar Pesantren Seluruh Indonesia, di
Yogyakarta, 4-7 Juli 1965.
3 Manfred Ziemek, Pesantren dalam Pernbaban Sosial (Jakarta: P3M, 1986), 98-99.
4 M. Yunus Abu Bakar, “Konsep Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi dan Implementasinya pada Pondok
Pesantren Alumni”, (Disertasi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2007), 65.
> Achdiat K. Mihatdja, Polemik Kebudayaan (Jakarta: Balai Pustaka, 1986), 29.
¢ A.H. Johns, “Islam in Southeast Asia: Problems of Perspective”, Readings on Islam, 20; Sejarah Melayu, 1612, 76,
dalam Anthony Reid, Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680 (New Haven & London: Yale University Press,
1993), 133.
7 Zaini Ahmad Syis, dkk, Standarisasi Pengajaran Agama Islam di Pondok Pesantren (Jakarta: Proyek Pembinaan Bantuan
Kepada Pondok Pesantren, 1982), 1.
8 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia
(Jakarta: LP3ES, 1984), 56.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023 | 49

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

harus dapat merefleksikan unsur-unsur pokok material dan immaterial dalam sebuah pengertian
pondok pesantren.

Seseorang harus mempunyai Keberanian untuk hidup dan suka bekerja, tanpa menunggu
kesempatan kerja yang disediakan orang lain. Pada aspek rohaniah dan mental, yaitu Keimanan
dan Ketakwaan merupakan tenaga penggerak yang tak ternilai harganya bagi pengisian aspirasi-
aspirasi bangsa, dan akan lebih baik apabila modal mental tadi disertai dengan ketrampilan yang
memadai. Tetapi perlu diingat, bahwa kesanggupan dan kesenangan bekerja seseorang bukan
terletak pada ketrampilan yang telah dimilikinya, melainkan pada mental yang mendasari dan
menjadi motor penggerak. Sejarah mencatat banyak pahlawan yang gugur dari keluaran madrasah
dan pesantren, dan yang masih hidup tidak mengharapkan imbalan ataupun bintang jasa.

Adapun beberapa Penelitian Terdahulu membahas tentang Konsep Pendidikan islam
menurut Imam Zarkasyi,” mengungkapkan tentang konsep pendidikan islamnya yang bertumpu
pada tujuan pendidikan untuk memahami pembelajaran, sedangkan dari peneliti lebih fokus
kepada Pondok Pesantrennya dan Kontruksi pada Pemikiran Pendidikan KH. Imam Zarkasyi.
Adapun Tujuan dari Artikel ini membahas tentang mengenalkan Kehidupan Pondok Pesantren,
Pesantren sebagai lembaga pendidikan, Pesantren dalam pembaruan, serta Pondok pesantren dan
sekolah umum.

Artikel ini bertujuan untuk mengenalkan kehidupan Pondok Pesantren sebagai lembaga
pendidikan, Pesantren dalam pembaruan, serta Pondok pesantren dan sekolah umum. Desain
penelitian ini memakai metode penelitian kepustakaan atau Library Research. Menjawab sebuah
problematika, artikel ini menggunakan teknik content analysis.” Dalam Teknik ini untuk digunakan
menjawab setia tahap Data di Peneltiain, selanjutnya digunakan dengan content analysis pada data

tersebut untuk bisa mendeskripsikan sebuah pertanyaan penelitian.

Kehidupan Pondok Pesantren

Pesantren dengan ruh, sunnabh, jiwa dan kehidupan bersama dengan kyai sebagai sentral
figurnya dan masjid sebagai pusat yang menjiwainya, merupakan sistem pendidikan tersendiri dan
mempunyai corak khusus. Di dalam ruh, jiwa, sunnah dan kehidupan berasrama itulah antara lain

letak kekhususan pondok sebagai suatu sistem pendidikan.

® Dwi Budiman Assiroji, “Konsep Pendidikan Islam Menurut KH. Imam Zarkasyi”, Jurnal Bina Ummat: Membina dan
Mentbentengi Ummat, vol. 1, no. 1 (Juni, 2018); 39. DOL https://doi.org/10.38214/jurnalbinaummatstidnatsir.v1i01.17
10 Rizaldy Fatha Pringgar dan Bambang Sujatmiko, ‘“Penelitian Kepustakaan (Library Research) Modul Pembelajaran
Berbasis Augmented Reality pada Pembelajaran Siswa”, IT-Edu: Jurnal Information Technology and Education, vol. 5, no. 1
(Januari, 2020); 319.

50 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


https://doi.org/10.38214/jurnalbinaummatstidnatsir.v1i01.17

Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

Keseluruhan kehidupan pondok pesantren sebagai satu kesatuan sistem kehidupan
pesantren atau budaya yang ber jalan 24 jam terus menerus dari tahun ke tahun, bersama dengan
adanya unsur material dan fe’iimmaterial ataupun unsur organis dan anorganis itulah yang
memformulasikan sistem pendidikan pesantren yang “wencetak dan membentnk” perilaku santri,
pola berfikir dan sikap hidup serta filsafat hidupnya, di dalam kehidupan pesantren itulah
terkandung “nilai-nilai kehidupan” yang luhur dan yang dicita-citakan."

Kehidupan pesantren sebagai unit budaya yang berdiri terpisah dari dan pada waktu
bersamaan menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Peranan ganda inilah yang sebenarnya
dapat dikatakan menjadi ciri utama pesantren sebagai sub-kultur. Dalam perjalanan peran ganda
inilah, pesantren terlibat dalam proses penciptaan tata-nilai yang memiliki dua unsur utama, yaitu
peniruan juga pengekangan. Unsur pertama, yaitu peniruan adalah usaha yang dilakukan terus-
menerus secara sadar untuk memidahkan pola kehidupan para sahabat Nabi Muhammad saw dan
para ulama salaf,”” ke dalam praktek kehidupan di pesantren, tercermin dalam hal berikut;
ketaatan beribadah ritual secara maksimal, penerimaan atas kondisi materiil yang relatif serba
sederhana dan kesadaran kelompok (esprit de corps) yang tinggi. Unsur kedua, pengekangan
(ostracization), memiliki perwujudan utama dalam disiplin atas sosial yang ketat di pesantren.
Kesetiaan tunggal kepada pesantren adalah dasar pokok disiplin ini, sedangkan pengucilan yang
dijatuhkan atas pembangkangnya sebagai konsekwensi mekanisme pengekangan yang
dipergunakan."

Susunan organisasi kehidupan lengkap dengan kepemimpinan dan norma-norma yang
mengatur mekanis kehidupan pondok pesantren, baik tertulis maupun tidak tertulis berisi
ketentuan hak dan kewajiban, hadiah dan sanksi dan aturan-atuaran lain yang memelihara warga
pondok pesantren, ketentuan itu menjangkau urusan ‘wbudiyah-‘amaliyah dan batiniyab-labiriyab.

Memang sistem asrama dalam pondok pesantren ini memerlukan adanya pengaturan,
penertiban, pembimbingan dan pengawasan. Tanpa demikian, suasana kolektivitas itu akan
membawa akibat-akibat negatif pula, sifat-sifat negatif yang semula ada pada seseorang atau hal-
hal yang merugikan kepentingan pendidikan dapat saja beredar dengan leluasa di pondok. Tanpa
ada pengawasan yang baik, penghuni asrama pondok yang tak sebaya akan membawa akibat

negatif bagi kepentingan pendidikan. Namun eksistensi ini dapat diatasi apabila guru/a/-ustadp

11 ITmam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter”, AL Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan
Istam, vol. 8, no. 1 (2017); 65. DOL https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.2097
12 Trfan Abd al-Hamid, Dirasat fi al-Firaq wa al-Aga’ide al Islamiyyah (Baghdad: Mathba’ah As’ad: t.t.), 278.
13 M. Dawam Rahardjo, “The Kyai, The Pesantren, and The Village: a Preliminary Sketch”, Malaycivilization, accessed
April 8, 2023, https:/ /www.malaycivilization.com.my/items/show/141164.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 51

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.2097
https://www.malaycivilization.com.my/items/show/141164

Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

dapat menempatkan dirinya sebagai pengganti orang tua (inloco parentis), ketiadaan orang tua bagi
santri akan digantikan dengan kedekatan dengan para guru."

Adapun satuan pelajaran dapat disampaikan dengan metode tertentu (sorogan,
bandongan ataupun klasikal), dengan doktrin-doktrin dan filsafat hidup yang ditanamkan, baik
melalui lisan, tulisan atau perbuatan keteladanan sehari-hari, sehingga sampai pada suatu
“pendidikan dalam kehidupan”; apa yang dilihat, dirasakan, difikirkan dan dialami tak lepas dari
unsur-unsur pendidikan, inilah realisasi riil dari aplikasinya “biden curriculum:”.

Dalam pesantren kyai mempunyai otoritas, wewenang yang menentukan dan mampu
menentukan semua aspek kegiatan pendidikan dan kehidupan agama atas tanggungjawabnya
sendiri.” Ia sekaligus sebagai guru dalam pesantren, kyai dan santri hidup bersama dalam
komplek pesantren yang merupakan keluarga besar, dan memandang kyai sebagai pucuk
kepemimpinan yang tertinggi dan sebagai kepala keluarga. Para kyai dengan kelebihan
pengetahuan dalam Islam, seringkali dilihat sebagai seorang yang senantiasa dapat memahami
keagungan Tuhan dan rahasia alam, hingga dengan demikian mereka dianggap memiliki
kebudayaan yang tak terjangkau, terutama oleh kebanyakan orang awam. Dalam beberapa hal,
mereka menunjukkan kekhususan mereka dalam bentuk-bentuk pakaian yang merupakan simbul
kealiman yaitu kopiah dengan surban."®

Implikasi otoritas dan wewenang kyai di dalam pesantren yang absolut dan mutlak ini,
menjadikan bentuk pesantren dan santrinya sangat dominan diwarnai oleh pribadi kyai. Sehingga
pribadi kyai menjadi daya tarik tersendiri dan sekaligus yang menentukan besar-kecilnya sebuah

pesantren.

Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan

Kemenangan NU dalam pemilihan umum tahun 1955 sebagai partai politik keempat
terbesar, telah menyadarkan banyak orang tentang pengaruh kyai dan ulama dalam kehidupan
politik sekalipun, namun tidak disadari bahwa pengaruh para kyai dan ulama itu berbasis pada
pondok pesantren di pedesaan Jawa. Banyak orang yang tidak melihat segi kekuatannya, sebagai
lembaga yang mengkonservasikan suatu produk budaya Indonesia yang unik dan khas, yang bila

proses modernisasi berhasil menyapu eksistensinya, masyarakat baru merasakan kehilangannya,

14 Muhammad Riza, “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam”, Jurnal As-Salam, vol. 1, no. 1 (Juni, 2016); 73.
15 M. Dawam Rahatdjo, “The Kyai, The Pesantren, and The Village: a Preliminary Sketch”.
16 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia,
50.
52 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

seperti orang kehilangan kekayaan atsitektur tradisional.'” Untung saja pesantren masih tetap eksis
dan belum sempat punah, orangpun sempat membaca karangan KI Hajar Dewantara yang
pernah mencita-citakan model pondok pesantren bagi sistem pendidikan yang ingin
dikembangkan kalau model ini dinilainya sebagai kreasi budaya Indonesia."®

Pada dasarnya sistem pendidikan pesantren dan pendidikan nasional pernah menjadi
topik perbincangan dikalangan Intelegensia Indonesia berpendidikan Belanda. Perbincangan
bermula dari gagasan Soetomo dalam prasarannya (pracadvies) pada Kongres Permusyawaratan
Perguruan Nasional (National Onderweijs Congres) bulan Juni 1935, tentang penggunaan sistem
pesantren sebagai sistem pendidikan nasional. Tetapi banyak tanggapan bahkan sanggahan keras
yang dilancarkan pihak yang tidak sependapat, terutama dari kalangan intelek, bahkan
pembahasannya itu tidak selesai dalam forum permusyawaratan perguruan nasional tersebut, dan
dilanjutkan di luar forum dalam bentuk polemik di mass media yang terbit pada waktu itu, seperti
Poejangga Barn, Soeara Umum Dewata Deli dan Wasita, antara Oktober 1935 sampai April 1936, yang
kemudian lebih dikenal sebagai “Polemik Kebudayaan”. Dalam polemik itu ada dua pendapat dan
kelompok yang saling bertentangan, pihat pertama Soetomo, Ki Hajar Dewantoro dan Sutopo
Adiseputro dan pihak kedua St. Takdir Alisyabana."

Akhirnya St. Takdir Alisyabana menerima sistem pesantren sebagai bentuk Pendidikan
Nasional alternatif apabila maksudnya teristimewa dengan jalan semudah-mudahnya dan secepat-
cepatnya membasmi buta-huruf dan membawa pengetahuan ke desa. Anggapan terhadap sistem
pendidikan pesantren terletak dari murahnya biaya penyelenggaraannya kurang tepat, karena apa
yang didapatkan dari sistem pendidikan pesantren sesuatu yang nyata adanya (hasilnya) dan sudah
dirasakan bangsa Indonesia bertahun-tahun.

Ki Hajar Dewantoro mencatat kelebihan sistem pendidikan pesantren sebagai usaha
pengajaran nasional:

1. Membuat murahnya belanja yang berarti memberi keringanan bagi kehidupan para siswa
uang sekolah dan belanja serta pondokan, murid bisa dijadikan satu dalam sehari—hari
untuk keperluan murid. Murid dan guru hidup dalam suasana kesederhanaan.

2. Dengan cara pondok kita dapat mengadakan dunia kesiswaan yaitu dunia pendidikan.

Oleh karena itu, guru dan murid tiap hari dapat hidup bersama-sama; dengan demikian

17 Muh. Khamdan, “Pengembangan Nasionalisme Keagamaan sebagai Strategi Penanganan Potensi Radikalisme
Islam Transnasional”, ADDIN: Media Dialektika Ilmn  Islam, vol. 10, no. 1 (Februari, 2016); 208.
DOTL: http://dx.doi.org/10.21043/addin.v10i1.1135
18 Baca: “Pondok Pesantren, Kyai dan Ulama, Sebuah Antologi”, Institut Pendidikan Datrussalam (1973), 31.
19 Achdiat K. Mihardja, Polemik Kebudayaan, 44.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 53

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


http://dx.doi.org/10.21043/addin.v10i1.1135

Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

teranglah di sini anak-anak dapat belajar dengan sempurna, tidak saja menurut buku,

tetapi menurut paedagogik hidup.

Dengan cara demikian anak tidak terpisah dari dunia orang tua, anak merasa terlindung
dan aman, dan akan insyaf dalam hidup karena hidupnya terlatih secara organis dalam masyarakat
pondok.”

Sekalipun dengan segala kesederhanaan dan kekurangan sebagaimana pendidikan atau
lembaga pendidikan lainnya, namun sejarah mencatat, bahwa pesantren dengan sistem, tradisi dan
kepribadiannya telah dapat melahirkan manusia-manusia yang berkualitas. Gambaran kualitas dan
mentalitas produk pesantren, yaitu:*

1. Insan-insan yang fafakkub fi al-din, yaitu dalam wujud ulama/kyai hampir semua adalah
produk dari pondok pesantren.

2. Insan-insan yang tidak mengharapkan civil-efek, memiliki kepribadian dan kepercayaan
pada diri sendiri, bermodalkan tawakal dan panggilan Tuhan.

3. Insan-insan yang memiliki semangat swadaya, hidup gotong-royong penuh solidaritas di
atas jalinan hidup yang sederhana dan mempunyai rasa tanggungjawab terhadap
masyarakat.

4. Insan-insan dengan bekal ilmu pengetahuan yang didapatnya dari pondok pesantren itu

kembali ke tempat asalnya masing-masing, menjadi kader-kader pembangunan.

Pesantren dalam Pembaruan

Dalam perspektif historis, pergumulan antara pendidikan Islam dengan realitas sosio-
kultural menemui suatu pembaruan dalam segala aspek yang ada, begitu juga pondok pesantren,
hanya rasanya sulit untuk mengetahui dengan pasti kapan dimulai pembaruan sistem pesantren
itu?, dan apa saja yang bisa diperbaiki bahkan dirubah?.

Ada indikasi korelatif yang signifikan atas pengaruh gerakan pembaruan di Timur-Tengah
dan gerakan politik etika Belanda terhadap perkembangan pendidikan Islam pada umumnya dan
pondok pesantren pada khususnya.” Sejak pertengahan abad XIX tersebut, banyak sekali anak-
anak muda Jawa yang tinggal menetap di Mekah dan Madinah untuk memperdalam pengetahuan

mereka, bahkan mereka terlibat aktif dalam kehidupan intelektual dan spiritual Timur-Tengah.

20 Suhartono Wityopranoto, dkk, Peyuangan Ki Hajar Dewantara: Dari Politik ke Pendidikan (Jakarta: Museum
Kebangkitan Nasional, 2017), 164.

2t Mastuhu, Dinamika Sistems Pendidikan Pesantren: Suatn Kajian tentang Unsur dan Nilai Sistemr Pendidifan Pesantren
(Jakarta: INIS, 1994), 55.

22 Ninik Masruroh dan Umiarso, Modernisasi Pendidikan Isiam ala Agynmardi Azra (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2017),
33-34.

54 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

Islam di Jawa makin kehilangan sifat-sifatnya yang lokal dan semakin kurangnya aspek-aspek
tarikat.”

Masuknya sistem sekolah ke Indonesia membawa pengaruh kepada pondok pesantren
yang ingin maju, maka timbullah madrasah-madrasah di pondok pesantren, disamping mengajar
ilmu pengetahuan agama juga dilengkapi dengan ilmu pengetahuan umum, dengan tidak
meninggalkan dasar semula, yaitu ibadah, keikhlasan menjalankan perintah agama. Dalam pada itu
rasa benci kepada penjajah yang melekat di hati para ulama’ mengakibatkan kebencian pada
sebagian dari mereka terhadap sistem sekolah yang diperkenalkan oleh penjajah itu, tanpa
mempertimbangkan kebaikan dan manfaatnya. Sekolah-sekolah tipe barat untuk penduduk
pribumi mulai dibuka dan dikembangkan pemerintahan Belanda atas saran C. Snouck Hurgronje.

Banyak kaum muda pada awal abad XX yang menimba ilmu di Mesir,”* sehingga muncul
pengikut-pengikut Syaikh Muhammad Abduh yang terus mengembangkan pikiran-pikirannya dan
berimplikasi pada fungsi kultur pondok pesantren dari dominasi kaum tarekat menjadi dominasi
kaum syara’. Hal ini telah menimbulkan perubahan dalam pendidikan agama dalam masyarakat.”

Dilihat dari fungsinya, pondok pesantren sebenarnya mempunyai peranan dan fungsi
tertentu. Sebelum Belanda datang ke Indonesia, pesantren adalah suatu lembaga yang merupakan
pusat dari perubahan-perubahan masyarakat lewat kegiatan penyebaran agama, seperti tercermin
dalam berbagai pengaruh pesantren terhadap kegiatan politik di antara raja dan pangeran Jawa.”
Ketika Belanda telah berhasil menguasai kerajaan-kerajaan di Nusantara, pesantren menjadi pusat
petlawanan dan pertahanan terhadap kekuasaan Belanda. Pada masa periode 1959-1965,
pesantren disebut sebagai a/at revolusi dan sesudah itu hingga orde baru pemerintah menganggap
sebagai potensi pembangunan.

Isu gagasan pembaharuan pesantren dilansir oleh pemerintah pada awal tahun 1972 -
dalam hal ini A. Mukti Ali saat menjadi Menteri Agama RI, maka dunia pesantrenpun menerima
dengan terkejut dan bahkan “curiga”. Ada sebagian orang yang menghubungkan dengan ‘“Gssue
politic” mengenai modernisasi dan pembaharuan yang muncul awal tahun 1970 oleh sekelompok
pemuda dan mahasiswa Islam. Bahkan ada yang mengkaitkan dengan gerakan “sekulerisasi”, yaitu

suatu faham yang berusaha memisahkan agama dan dunia.”

23 Clifford Geerts, The Religion of Jawa (Chicago: The University of Chicago Press, 1959), 177.
24 Mahmud Yunus, Segjarah Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: Mutiara Sumber Widya, 1992), 210.
25 Sadikun Sugihwaras, Pondok Pesantren dan Pembangunan Pedesaan (Jakarta: Dharma Bakti, 1980), 61-62.
26 Panitia Penulisan Riwayat Hidup & Petjuangan K.H. Imam Zarkasyi Pondok Modern Gontor Ponegoro, Biggrafi
K.H. Imam Zarkasyi dari Gontor, Merintis Pesantren Modern (Ponorogo: Gontor Press, 1996), 10.
27 Taufik, “Pendidikan Karakter di Sekolah: Pemahaman, Metode Penerapan, dan Peranan Tiga Elemen”, Jurnal Iimn
Pendidifan, vol. 20, no. 1 (Juni, 2014), 60.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 55

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi

Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

Pondok Pesantren tiba-tiba menarik perhatian kebanyakan orang pada dasa warsa tujuh-

puluhan. Ada tiga pemikiran dibalik perhatian mereka terhadap pondok pesantren:*

1.

oleh A.

Pembangunan memerlukan dukungan dari dunia pesantren yang diperkirakan berakar
pengaruhnya pada masyarakat, dukungan ini tidak mesti ditujukan kepada rezim yang
memerintah, tetapi terhadap program pembangunan itu sendiri.

Pembangunan itu pada akhirnya adalah kegiatan dari masyarakat sendiri dan pemerintah
secharusnya hanya bersifat mendorong, memfasilitasi, melindungi dan membina kegiatan
masyarakat itu sendiri.

Dalam proses pembangunan berjalan cepat, terdapat kemungkinan besar, bahwa lembaga
tradisional semacam pesantren, tidak saja ketinggalan dalam perkembangan dan
perubahan, tetapi bisa juga terancam akan eksistensinya, sehingga tidak memiliki
kesempatan untuk melakukan respons secara posistif kreatif. Untuk itu diperlukan usaha
“penyelamatan” dengan memperkuat fungsi-fungsi kelembagaannya serta kemampuan
swadayanya, mengingat lembaga seperti pesantren bisa memberikan sumbangan yang
besar terhadap perkembangan masyarakat, paling tidak di bidang sekolah dan pendidikan
masyarakat.

Adapun alasan keharusan dilakukan pembaruan pondok pesantren, telah dikemukakan
Mukti Ali -Menteri Agama RI saat itu- sebagai berikut:

Adanya sistem madrasah pada pelajaran dan pendidikan di pondok pesantren.

Kriteria kebaikan suatu pendidikan dan pengajaran diukur dengan sejauh mana
pendidikan pesantren menunjang pembangunan nasional.

Tujuan pendidikannya harus sesuai dengan tujuan pembangunan nasional, pada pokoknya
adalah kesejahteraan lahir-batin, material dan spiritual, membentuk masyrakat adil dan
makmur berdasarkan Pancasila.

Pondok pesantren pada umumnya di luar kota atau di desa-desa, dan kebanyakan santri
adalah anak-anak petani.

Pondok pesantren mempunyai jasa besar sckali dalam kebangkitan nasional dan
mempertahankan tegak berdirinya Negara Republik Indonesia.

Menurutnya yang harus diperbaharui adalah:

Mengintegrasikan sistem pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren dengan
kebutuhan masyarakat.

Mengubah mental “mau dibangun” menjadi mental “membangun”.

28 M. Dawam Rahardjo, Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun dari Bawah (Jakarta: P3M, 1985), 144.
56 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023
p-ISSN: 2085-6539; ¢-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

3. Kurikulum pondok pesantren harus diperbarui atau  (kalau perlu) diubah dengan
menambah pelajaran yang menimbulkan ketrampilan, karena pendidikan dan pengajaran
di pesantren selama ini lebih banyak ditekankan kepada agama (dalam arti sempit), mental
dan intelek.

Pada kenyataannya pembaruan sistem pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren
sudah dilakukan jauh sebelum isu pembaruan ini muncul, seperti halnya:

1. Lembaga Alkhairiyah Surabaya yang didirikan oleh Alhabib Muhammad bin Ahmad
Almuhdhor sejak tahun 1895 telah mengaplikasikan sistem klasikal dalam proses
pembelajaran (diyakini sebagai lembaga pendidikan Islam pertama yang mempraktekkan
sistem klasikal di Indonesia)

2. Pesantren Tebuireng dengan gerakan K.H. Muhammad Ilyas dan K.H. A. Wahid Hasyim
(mulai tahun 1910);

a. Memasukkan bahan bacaan seperti buku, majalah dan surat kabar bertuliskan huruf
latin dan berisi pengetahuan umum.

b. Memasukkan ilmu pengetahuan dengan huruf latin ke dalam kurikulum klasikal.

c. Perbaikan organisasi, pengaturan gedung dan kelas secara teratur.

d. Mendirikan cabang perguruan yang bernama Madrasah Nigamiyah yang khusus
mempelajari bahasa dan kesusasteraan asing; Belanda atau Inggris.

3. Pondok Modern Gontor Ponorogo dengan sistem klasikal dan pengajaran bahasa asing
dengan metode langsung (direct method), serta keorganisasian, pergedungan, perwakafan
dan lainnya.

4. Pesantren Termas Pacitan, disamping membuka kelas Nizamiyah, juga melengkapi
perpustakaannya dengan majalah dan kitab mutakhir yang tidak tergolong lagi kitab klasik.

5. Di Sumatra, berdirinya Swmatra Tawalib (Normal Islam), membawa masyarakat Siak
mengenal manfaatnya sistem dan metode modern, dan banyak lagi pesantren yang lainnya.
Perubahan yang tampak pada pesantren tersebut dapat dikatakan bersifat “verzical”, dan

bukan “horizontal”, karena alur perubahannya dari pondok pesantren murni berubah dan bahkan

ditambah dengan sistem madrasah (cassical).

Pondok pesantren dan sekolah umum

Adanya keinginan maju, pondok pesantren bersikap responsif terhadap perkembangan
zaman (menzaman/ asriy), dan akhirnya ia menerima kehadiran sekolah umum (SMP/SMA) di
lingkungannya. Gejala ini mulai muncul sekitar tahun 1975 sampai sekarang. Berdasarkan tingkat

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023 | 57

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yuston Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

perkembangan, dewasa ini terdapat variasi berbagai pesantren sebagaimana sketsa fisik sebagai
berikut:*

1. Polal

Pesantren ini masih  bersifat
sedethana, di  mana  kyai
mempergunakan masjid  atau
rumahnya sendiri untuk
mengajar. Dalam pola ini santri
hanya datang dari daerah rumah
kyai sekitar pesantren itu
Rumah Kyai sendiri namun mereka telah
mempelajari ilmu agama secara
kontinu, teratur dan sitematis.

Masjid

2. Pola2

Masjid

Dalam pola ini pesantren telah
memiliki pondok atau asrama
yang disediakan bagi para santri
yang datang dari daerah lain.

Rumah Kyai

Pondok

3. Pola3

Pesantren ini telah memakai
sistem klasikal, di mana santri di
pondok mendapat pendidikan di
madrasah.  Adakalanya murid
datang dati daerah pesantren itu
sendiri. Disamping sistim klasikal,
juga digunakan sistem weton
(hoofdeljk) yang dilakukan oleh
seorang kyai. Pengajar madrasah
biasanya disebut; guru
agama/ usta>dh

Masjid

Rumah Kyai

Pondok

Madrasah

29 Sudjoko Prasodjo, Profil Pesantren (Jakarta: LP3ES, 1975), 12.
58 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

4. Pola4
Masjid
Rumah Kvai Disamping  ada madrasah,
’ terdapat  pula  tempat-tempat
Pondok untuk latihan ketrampilan,
umpamanya; peternakan,
4 kerajinan rakyat, toko koperasi,
Madrasah sawah, dan ladang.
Tempat Keterampilan
5. Pola5
Masjid
Dalam pola ini pesantren telah
Rumah Kyai berkembang dan bisa disebut
“Pondok Modern”. Disamping
Pondok bangunan-bangunan yang
disebutkan itu, mungkin terdapat
Madrasah pula bangunan lainnya, seperti:

a. Perpustakaan b. Dapur umum.
c. Ruang Makan. d. Kantor
Adminis trasi.e. Toko. f. Rumah
penginapan tamu/wali. g. Ruang
operation, dan lainnya.

Tempat Keterampilan

Universitas

Gedung Pertemuan

Diantara pesantren yang ada
Tempat Olahraga terdapat pula sekolah umum atau
kejuruan (SMP/SMU dan SMK).

Sekolah Umum

Tetapi kalau didasarkan pada Keputusan Menteri Agama RI No. 3/1979, maka terdapat

empat tipe (pola) pondok pesantren, yaitu:

a.

Pondok pesantren tipe A, yaitu pondok pesantren di mana para santri belajar dan
bertempat tinggal bersama dengan guru (kyai); kurikulumnya terserah pada kyainya, cara
memberi pelajaran individual dan tidak menyelenggarakan madrasah untuk belajar.
Pondok Pesantren tipe B, yaitu pondok pesantren yang mempunyai madrasah dan
mempunyai kurikulum; Pengajaran dari kyai dilakukan dengan cara studium general,
pengajaran pokok terletak pada madrasah yang diselenggarakannya, kyai memberikan
pelajaran secara umum kepada para santri pada waktu yang telah ditentukan, para santri
tinggal di lingkungan itu dan mengikuti pelajaran dari kyai disamping mendapat ilmu
pengetahuan agama dan umum di madrasah.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 59

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

c. Pondok Pesantren tipe C, yaitu pondok pesantren yang fungsi utamanya hanya sebagai
tempat tinggal atau asrama; fungsi kyai di sini sebagai pengawas dan pembina mental dan
juga pengajar agama.

d. Pondok Pesantren tipe D, yaitu pondok pesantren yang menyelenggarakan sistem pondok
dan sekaligus sistem sekolah dan atau madrasah.

Berdasarkan pembagian pola atau tipe pondok pesantren tersebut, dapat juga dibagi
menjadi 3 bentuk secara lebih ekstrim, yaitu:

a. Pesantren dalam bentuk aslinya, sebagaimana tujuan pendidikannya mencetak ulama,
sehingga pesantren dalam bentuk ini membatasi pelajaran-pelajaran yang mengganggu
tujuan pokok, seperti kegiatan ketrampilan, organisasi dan koperasi tidak terdapat dalam
bentuk ini.

b. Pesantren dalam bentuk kedua ini, sudah memasukkan sebagian ketrampilan ke
kurikulum pelajarannya (zntegrated curriculum).

c. Pesantren dalam bentuknya yang ketiga ini, telah memasukkan sekolah umum di
lingkungannya, sehingga adanya sekolah di pesantren dengan sendirinya, menjanjikan
fjazah, dan ijazah itu lapangan kerja. Dibandingkan santri dulu sama sekali belajar di
pondok pesantren hanya untuk mencari ilmu semata, sedangkan ijazah adalah batu
loncatan untuk mencapai pekerjaan.

Kenyataan membuktikan bahwa apapun dan bagaimanapun pembagian tipe, pola atau
bentuk pondok pesantren, ternyata lembaga pendidikan ini telah melakukan pembaruan dan
bahkan perubahan secara evolusif dan mengarah ke sifat "horizontal" yang sudah barang tentu
perubahan samacam ini banyak mempengaruhi hidup dan kehidupan dan sejarah perjalanan
pondok pesantren.

Adanya perkembangan, pembaruan dan bahkan perubahan sistem pendidikan pondok
pesantren sebagaimana di atas memberikan optimisme terhadap Abdurrahman Wahid: Sejumlah
pesantren telah mengembangkan sistem pendidikan baru dengan mendirikan “sekolah umum” di
lingkungan mereka sendiri. Walaupun sifatnya masih sporadis, tetapi dapat diharapkan pola baru
ini akan meluas di banyak pesantren, sehingga nantinya akan merupakan jenis ketiga di samping
kedua jenis pendidikan lainnya.

Soal “ketidakmurnian” pesantren dengan banyaknya unsur-unsur “tambahan” di
dalamnya secara pragmatis merupakan cara mengantisipasi zaman, atau tuntutan modernisasi
yang bergulir deras ini. Implikasi perkem bangan dan perubahan pesantren seperti ini, adalah

adanya pergeseran orientasi santri sebagaimana yang dikeluhkan oleh K.H. EZ. Muttaqin;

60 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

diantara efek sampingan masuknya sekolah ke dalam pesantren, warna pesantren tidak semurni
dulu lagi, dan akhirnya pondok pesantren itu rela melepaskan bagian esensial dari fungsi
tradisional mereka, yakni dengan memberikan pendidikan umum.”

Meski ada ketidakefesienan sistem sekolah pemerintah (model barat), namun sejumlah
alasan dikemukan untuk memasukkan komponen pelajaran umum dan pengajaran yang siste-
matis. Karena meningkatnya industrialisasi dan diversifikasi struktur profesional yang sedang
tumbuh, pendidikan agama secara eksklusif tidak akan memadai untuk mempersiapkan pemuda
untuk menghadapi masa depan. Begitu juga bidang keilmuan dan pengetahuan baru akan menjadi
relevan dengan masyarakat pedesaan. Dalam upaya memahami lingkungan teknis yang meluas,
pelajaran dasar dalam ilmu-ilmu alam menjadi prasyarat. Hal ini juga memerlukan suatu terobosan
pengetahuan dan pemahaman yang sistematis, dalam mempersiapkan diri untuk pembagian kerja
yang meningkat dalam profesi, spesialisasi menjadi semakin penting. Tantangan teknis dan
dedaktis terhadap guru muncul, dengan demikian telah memperkuat kecenderungan ke arah
profesionalisme selama pendidikan. Pesantren tidak dapat keluar dari perkembangan ini jika
mereka ingin menjaga diri dari kehampaan pendidikan.”

Beberapa pesantren telah mengambil selangkah lebih berani (kalau tidak dikatakan lebih
maju) dengan memperkenalkan sekolah umum yang terlepas dari madrasah. Oleh karena itu
bebarapa pesantren telah memiliki lembaga pendidikan yang sangat besar, dan telah melaksanakan
program-program pendidikan tertier.

Akibat pengadopsian program-program yang diakui pemerintah bagi pesantren pada
dasarnya masih belum bisa dijelaskan. Di satu pihak ada keyakinan bahwa kekuatan integrasi
praktek pendidikan pondok dapat menghasilkan pendidikan agama yang baik dan pendidikan
umum yang baik, dan menetralisasi beberapa komponen negatif dari adanya pendidikan yang
berijazah. Di lain pihak terdapat keprihatinan bahwa kontrol eksternal program pemerintah yang
ketat dan mekanisme znberen secara struktural merubah motivasi belajar di pesantren, mentransfer
ke wilayah lain, dan berakibat merongrong konsep pendidikan pesantren. Akhirnya akan muncul
“nilai baru”, dan apakah kemunculan nilai baru tersebut tidak berarti kemunduran.

Pondok Pesantren ternyata telah memberlakukan beberapa strategi penggabungan sistem
pesantren dengan sekolah umum (model barat), dengan selalu mempertimbangkan kondisi

objektif pesantren, tujuan institusional dan arah pendidikannya. Sebagian pesantren

30 Manfred Oepen dan Wolfgang Karcher, Dinamika Pesantren: Dampak Pesantren dalam Pendidikan dan Pengembangan
Masyarakat (Jakarta: P3M, 1988), 210.
31 Asmaun Sahlan, Mewujudkan Budaya Religins di Sekolah: Upaya Mengembangkan PAI dari Teori ke Aksi (Malang: UIN-
Maliki Press, 2010), 56.
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 61
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579



Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

memberlakuan suatu strategi yang membolehkan santri memasuki sekolah dan memusatkan diri
pada pengajian-pengajian agama yang komplementer sebelum dan terutama sesudah jam sekolah.
Strategi ini mudah dilakukan dan pesantren bisa mempertahankan sebagian besar orientasi
aslinya. Akan tetapi tetap ada suatu fungsi yang hilang, yaitu pendidikan komprehensif lama hanya
menjadi suplemen pendidikan saja. Selain itu ada ketidaksesuaian yang signifikan dalam praktek

pedagogis dua lembaga tersebut, yang dapat berakibat merusak pendidikan pesantren.

Kesimpulan

Kehidupan Pesantren tersistem asrama dalam pondok pesantren ini sangat memerlukan
adanya pengaturan, penertiban, pembimbingan dan pengawasan. Tanpa demikian, suasana
kolektivitas itu akan membawa akibat-akibat negatif pula, sifat-sifat negatif yang semula ada pada
seseorang atau hal-hal yang merugikan kepentingan pendidikan dapat saja beredar dengan leluasa
di pondok. Dari sini Pondok Pesantren menjadi lembaga Pendidikan yang baik karena
mempunyai Lulusan dengan Gambaran kualitas dan terbentuk mentalitas dari produk pesantren.
Tentunya Pesantren selalu melakukan Perubahan yang tampak dan dapat dikatakan bersifat
“ertical”, bukan “horizontal”, karena alur perubahannya dari pondok pesantren murni berubah dan
bahkan ditambah dengan sistem madrasah (cassical). Sehingga adanya keinginan maju, pondok
pesantren bersikap responsif terhadap perkembangan zaman (menzaman/’asr7y), dan akhirnya ia

menerima kehadiran sekolah umum (SMP/SMA) di lingkungannya.

Referensi
“Pondok Pesantren, Kyai dan Ulama, Sebuah Antologi”. Institut Pendidikan Darussalam (1973).
al-Hamid, Irfan Abd. Dirasat fi al-Firaq wa al-Aqa’ide al Islamiyyah. Baghdad: Mathba’ah As’ad: t.t.

Assiroji, Dwi Budiman. “Konsep Pendidikan Islam Menurut KH. Imam Zarkasyi”. Jurnal Bina
Ummat:  Membina dan  Membentengi  Ummat, ~vol. 1, no. 1 (Juni, 2018); 33-46.
DOL: https://doi.otg/10.38214 /jurnalbinaummatstidnatsir.v1i01.17

Bakar, M. Yunus A. “Konsep Pemikiran Pendidikan K.H. Imam Zarkasyi dan Implementasinya
pada Pondok Pesantren Alumni”. (Disertasi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2007).

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai dan 1V isinya Mengenai
Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 1984.

Geerts, Clifford. The Religion of Jawa. Chicago: The University of Chicago Press, 1959.

Johns, A.H. “Islam in Southeast Asia: Problems of Perspective”. Readings on Islam. Sejarah
Melayu, 1612, dalam Anthony Reid, Southeast Asia in the Age of Commerce 1450-1680. New
Haven & London: Yale University Press, 1993.

Khamdan, Muh. “Pengembangan Nasionalisme Keagamaan sebagai Strategi Penanganan Potensi
Radikalisme Islam Transnasional”. ADDIN: Media Dialektika Limu Islam, vol. 10, no. 1
(Februari, 2016); 207-231. DOI: http://dx.doi.org/10.21043 /addin.v10i1.1135

62 | Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023
p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


https://doi.org/10.38214/jurnalbinaummatstidnatsir.v1i01.17
http://dx.doi.org/10.21043/addin.v10i1.1135

Muhammad Yusron Maulana El-Yunusi
Pondok Pesantren dan Konstruksi Pemikiran Pendidikan K.-H. Imam Zarkasyi

Masruroh, Ninik dan Umiarso. Modernisasi Pendidikan Isiam ala Agynmardi Azgra. Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media, 2017.

Mastuhu. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian tentang Unsur dan Nilai Sistemr Pendidikan
Pesantren. Jakarta: INIS, 1994.

Mihardja, A. K. Polemik Kebudayaan. Jakarta: Balai Pustaka, 1986.

Oepen, Manfred dan Karcher, Wolfgang. Dinamika Pesantren: Dampak Pesantren dalam Pendidikan
dan Pengembangan Masyarakat. Jakarta: P3M, 1988.

Panitia Penulisan Riwayat Hidup & Perjuangan K.H. Imam Zarkasyi Pondok Modern Gontor
Ponegoro. Biggrafi K.H. Imam Zarkasyi dari Gontor, Merintis Pesantren Modern. Ponorogo:
Gontor Press, 1996.

Prasodjo, Sudjoko. Profil Pesantren. Jakarta: LP3ES, 1975.

Prayoga, Ari dan Mukarroham, I. S. “Kiai Pondok Pesantren Mahasiswa”. Madrasa: Journal of
Islamic  Educational ~ Management,  vol. 1  (Desember, 2018); 30-38. DOI:
https//doi.org/10.32940/mjiem.v1i0.72

Pringgar, Rizaldy Fatha dan Sujatmiko, Bambang. “Peneclitian Kepustakaan (Iibrary Research)
Modul Pembelajaran Berbasis Augmented Reality pada Pembelajaran Siswa”. I'T-Edu: Jurnal
Information Technology and Education, vol. 5, no. 1 (Januari, 2020).

Rahardjo, M. Dawam. “The Kyai, The Pesantren, and The Village: a Preliminary Sketch”.
Malaycivilization, accessed April 8,
2023. https:/ /www.malaycivilization.com.my/items/show/141164.

Rahardjo, M. Dawam. Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun dari Bawah. Jakarta: P3M, 1985.

Riza, Muhammad. “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam”. Jurnal As-Salam, vol. 1, no. 1
(Juni, 2016); 73-82.

Sahlan, Asmaun. Mewujudkan Budaya Religius di Sekolah: Upaya Mengembangkan PAIL dari Teori ke
Aksi. Malang: UIN-Maliki Press, 2010.

Sugihwaras, Sadikun. Pondok Pesantren dan Pembangunan Pedesaan. Jakarta: Dharma Bakti, 1980.

Syafe’, Imam. “Pondok Pesantren: LLembaga Pendidikan Pembentukan Karakter”. A/~ Tadzkiyyab:
Jurnal Pendidikan Islam, vol. 8, no. 1 (2017); 61-82.
DOT: https://doi.org/10.24042 /atjpi.v8i1.2097

Syis, Zaini Ahmad., dkk. Standarisasi Pengajaran Agama Islam di Pondok Pesantren. Jakarta: Proyek
Pembinaan Bantuan Kepada Pondok Pesantren, 1982.

Taufik. “Pendidikan Karakter di Sekolah: Pemahaman, Metode Penerapan, dan Peranan Tiga
Elemen”. Jurnal llmn Pendidikan, vol. 20, no. 1 (Juni, 2014), 59-65.

Wiryopranoto, Suhartono., dkk. Perjuangan Ki Hajar Dewantara: Dari Politik ke Pendidikan. Jakarta:
Museum Kebangkitan Nasional, 2017.

Yunus, Mahmud. S¢arah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Mutiara Sumber Widya, 1992.

Zarkasyi, KH. Imam. “Panca [iwa Pondok Pesantren”, Disampaikan pada Seminar Pesantren Seluruh
Indonesia, di Yogyakarta, 4-7 Juli 1965.

Ziemek, Manfred. Pesantren dalam Perubahan Sosial. Jakarta: P3M, 1986.

Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 16, Nomor 1, Februari 2023| 63

p-ISSN: 2085-6539; e-ISSN: 2242-4579


https/doi.org/10.32940/mjiem.v1i0.72
https://www.malaycivilization.com.my/items/show/141164
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.2097

