] Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
BPS https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna

Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma
Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

Ayatullah Chumaini !; Abdul Rosyid?
1.2 Universitas Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia

< chumaini@gmail.com DA abdrosyid @gmail.com

Abstract:
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dinamika
ideologis dalam pesantren serta mengkaji bagaimana
lembaga ini membangun ketahanan terhadap infiltrasi

Article Information: gerakan subversif melalui pendidikan dan moderasi.
Received Jun 27, 2025 Dengan menggunakan metode kajian literatur (Zbrary
Recived Jul 1, 2025 research) dan analisis dokumen, penelitian ini menelaah

Accepted Jul 22, 2025 berbagai sumber akademik, laporan lembaga, dan

kebijakan pemerintah yang berkaitan dengan pesantren,
ideologi, dan moderasi Islam. Hasil kajian menunjukkan
bahwa pesantren bukan entitas monolitik, melainkan
arena kontestasi ideologi di mana arus radikal, liberal, dan
moderat saling berinteraksi membentuk orientasi

Keyword: Pesantren, keagamaan santri. Gerakan subversif terbukti sering
Ideologi, Radikalisme, masuk melalui jalur ideologisasi dan sistem pendidikan,
Moderasi Islam terutama pada lembaga yang memiliki kerentanan dalam

pengawasan dan kurikulum. Paradigma pendidikan Islam
berbasis nilai wasathiyyah (moderasi) terbukti menjadi
faktor kunci dalam memperkuat daya tahan pesantren
terthadap ekstremisme. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa moderasi bukan sekadar strategi melawan
radikalisme, tetapi juga fondasi konseptual untuk
menciptakan ketahanan ideologis dan sosial di
lingkungan pesantren. Implikasi hasil kajian ini
mencakup perlunya integrasi nilai moderasi dalam
kebijakan pendidikan Islam, penguatan jejaring pesantren
moderat, serta pengembangan riset lanjutan tentang
model moderasi adaptif di  berbagai konteks
kelembagaan.

Pendahuluan
Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tradisional yang telah
mengakar dalam sejarah Indonesia dan diakui sebagai institusi otentik Nusantara.

Secara historis, format pesantren tumbuh seiring penyebaran Islam oleh para wali di

Volume 5, Number 2, July 2025
Published by LP3M Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang
Available Online on https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id /index.php/risalatuna


https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna
https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna
mailto:chumaini@gmail.com
mailto:abdrosyid@gmail.com

Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

Jawa, yang merupakan kelanjutan dari tradisi pendidikan Islam global semacam zawiyah
di Timur Tengah dan India. Sistem ini bermula dari pengakuan masyarakat terhadap
karisma seorang kiai, sehingga terbentuk komunitas santri yang tinggal dan belajar
agama di sekitar kediaman sang kiai.'

Dalam perkembangannya, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pusat
pendidikan dan dakwah, tetapi juga pernah menjadi basis perjuangan melawan
kolonialisme. Berabad-abad lamanya pesantren berperan menjaga warisan intelektual
Islam (khususnya melalui pengajaran &itab kuning) serta menanamkan nilai-nilai moral
di kalangan umat.” Secara global, tradisi serupa pesantren ini turut diakui berkontribusi
pada penguatan civil society Muslim yang toleran.’

Memasuki era modern, pesantren mengalami transformasi signifikan dalam
paradigma pendidikan maupun peran sosialnya. Di paruh kedua abad ke-20, banyak
pesantren mulai mengadaptasi kurikulum dengan memasukkan pelajaran umum dan
keterampilan hidup, seiring kebijakan pemerintah yang mengintegrasikan pendidikan
pesantren ke dalam sistem nasional." Munculnya pesantren modern misalnya Pondok
Modern Gontor yang didirikan pada 1926 menandai era baru pendidikan Islam dengan
pengenalan kelas formal, bahasa asing, dan orientasi kewirausahaan. Modernisasi ini
memperluas fungsi pesantren dari sekadar lembaga tradisional yang konservatif
menjadi agen perubahan sosial yang lebih terbuka terhadap kemajuan ilmu
pengetahuan dan ekonomi.”

Bersamaan dengan itu, jumlah pesantren di Indonesia terus meningkat pesat
hingga puluhan ribu pada dekade terakhir, mencerminkan kebutuhan masyarakat

terthadap pendidikan berbasis agama yang adaptif terhadap zaman. Di sisi lain,

! Fridiyanto, “Dinamika Sosial Pesantren Di Indonesia,” A/ Mashaadir: Jurnal Limu Syariah 1, no. 1 (March
30, 2020): 1-10, https://doi.otg/10.52029 /jis.v1il.1.

2 Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah : Pendidikan Islam Dalam Kurun Moderen (Jakarta:
Dharma Aksara Perkasa, 1986)1986; Zamakhsyari Dhofier, The Pesantren Tradition: The Role of the Kyai in
the Maintenance of Traditional Islam in Java (Tempe: Monograph Series Press, 1999), 12.

3 MA Achlami, “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan, Dakwah Dan Sosial Dalam
Menangkal Radikalisme Dan Terorisme,” Az-Tarbiyah: Jurnal Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam 1, no.
2 (2024): 118-26.

4 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatn Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan
Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), 20.

> Fridiyanto, “Dinamika Sosial Pesantren Di Indonesia.”

166 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

transformasi sosial-politik nasional terutama pasca-reformasi 1998 turut memengaruhi
wajah pesantren, baik dalam manajemen, relasi dengan negara, maupun orientasi
ideologisnya.’

Dinamika ideologi di atas menjadikan pesantren arena kontestasi yang menarik,
terutama ketika dikaitkan dengan fenomena gerakan subversif di Indonesia. Istilah
gerakan subversi di sini mengacu pada gerakan keagamaan atau politik yang berusaha
merombak tatanan yang sah secara tersembunyi atau di luar jalur sistemik, termasuk
kelompok-kelompok Islamis yang menentang ideologi Pancasila dan konsep negara
bangsa modern. Pasca tumbangnya Orde Baru, Indonesia menyaksikan kemunculan
berbagai gerakan Islam politik garis keras, antara lain Hizbut Tahrir Indonesia (HTT),
Majelis Mujahidin Indonesia (MMI), dan Jamaah Ansharut Tauhid (JAT).

Yang menarik, ketiga gerakan subversif tersebut memiliki kaitan historis
maupun sosiologis dengan jaringan pesantren. Misalnya, Pesantren Al-Mukmin Ngruki
di Surakarta tempat Ba’asyir memimpin dikenal melahirkan kader-kader yang terlibat
JI, MM, hingga JAT.” Kasus lain adalah dilibatkannya alumni Pondok Pesantren Al-
Islam, Lamongan dalam aksi pengeboman Bali tahun 2002, yang mengungkap bahwa
pendidikan pesantren dapat disusupi paham radikal.® Fakta-fakta ini mendorong
generalisasi di kalangan publik bahwa pesantren memiliki hubungan erat dengan
subversivitas Islam radikal. Pemerintah pun sempat mencurigai sebagian pesantren
sebagai basis ideologis gerakan anti-negara, terutama di era ketika HTT aktif sebelum
dibubarkan tahun 2017.

Situasi di atas menimbulkan ambiguitas mengenai peran pesantren: apakah ia
berfungsi sebagai benteng moderasi Islam atau justru lahan subur bagi radikalisme.

Secara normatif, pesantren sejak awal tidak didirikan untuk melahirkan ekstremisme.

¢ Abdurrahman Mas’ud et al., Dinamika Pesantren Dan Madrasah (Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002)2002;
Muhaimin, Pemikiran Dan Aktnalisasi Pengembangan Pendidikan Isiam (Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2011), 10.

7 Fuaduddin TM, Muchtamil K, and Wakhid Khozin, “Mencetak Generasi Muslim Kaffah (Studi
Tentang Sistem Pendidikan, Paham Dan Jaringan Keagamaan Pondok Pesantren Islam ‘AL-ISLAM’
(PPII) Tenggulun, Lamongan),” EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan 1, no. 4
(September 4, 2017): 37-48, https://doi.org/10.32729/edukasi.v1i4.342.

8 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia (Bandung:
Mizan, 1995), 2.

9 International ~ Crisis Group, “Annual  Report 20117 (Denmark, 2010)2010,
https:/ /www.dfat.gov.au/sites/default/files/annual-report-2011.pdf.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 167
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

Mandat utamanya adalah mencetak ulama dan cendekiawan Muslim yang mendalam
ilmu agamanya (Zafagqub fi al-din) serta berakhlak mulia. Bahkan, banyak kajian
menunjukkan bahwa karakter asli pesantren sangat toleran, damai, dan akomodatif
terthadap budaya lokal. Sebagai contoh, di berbagai pelosok Jawa, Sumatera, hingga
Kalimantan, pesantren tradisional terbukti berhasil berdialog dengan kearifan lokal
sechingga memunculkan corak Islam pribumi yang ramah. Keberhasilan model ini
menjadikan Islam Indonesia dikenal moderat dan rabmatan lil ‘alamin; hingga akhir abad
ke-20 relatif jarang terdengar kasus radikalisasi santri yang berujung kekerasan.

Akan tetapi, pluralitas corak pesantren di Nusantara dewasa ini mulai dari
pesantren salaf (tradisional, fokus ilmu agama klasik) hingga pesantren khalaf (modern,
memasukkan pendidikan umum) turut mengubah ““wajah” pesantren secara perlahan.
Sebagian pesantren tetap konsisten sebagai agen perubahan sosial yang adaptif
terhadap tradisi lokal, namun sebagian lain mengambil arah berbeda dengan melakukan
“purifikasi” agama secara radikal.

Berangkat dari spektrum ideologi yang melebar tersebut, dapat dikatakan
bahwa tipologi pesantren masa kini sangat beragam mulai dari berhaluan radikal,
moderat, hingga liberal. Farida secara eksplisit mencatat bahwa “wajah pesantren di
Indonesia sudah tidak lagi dimonopoli oleh kelompok tradisional atau fundamental-
radikal, melainkan sudah diwarnai oleh pesantren-pesantren baru dengan wajah yang
berbeda pula”."’ Artinya, terdapat pesantren yang berafiliasi dengan kelompok Islam
transnasional (Salafi/Wahabi) berorientasi literal-keras, ada pula pesantren progresif
yang mengusung ide pembaruan dan pemikiran kritis (misalnya beberapa pesantren
kota binaan Jaringan Islam Liberal), di samping mayoritas pesantren arus utama yang
mempertahankan karakter wasathiyyah Ahlussunnah. Perbedaan orientasi ini sering kali
ditentukan oleh figur dan jaringan kepemimpinan pesantren masing-masing.

Salah satu faktor kunci yang turut menentukan corak ideologis pesantren
adalah kurikulum pendidikan dan metode pengajaran yang diterapkan. Pola pendidikan

keagamaan di pesantren ditengarai berpengaruh langsung pada cara pandang santri

10 Umma Farida, ‘“Radikalisme, Moderatisme, Dan Liberalisme Pesantren: Melacak Pemikiran Dan
Gerakan Keagamaan Pesantren Di Era Globalisasi,” Edukasia: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 10, no. 1
(2015): 145-63, https://doi.org/10.21043/edukasia.v10i1.789.

168 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

terhadap umat dan dunia di sekitarnya." Jika kurikulum pesantren terlalu sempit, hanya
berfokus pada materi dogmatis tanpa wawasan kontekstual, dikhawatirkan dapat
mendorong tumbuhnya “chanvinisme keagamaan”. Akbar S. Ahmed mengingatkan
bahwa pendidikan Islam yang tidak membuka diri pada keragaman pemikiran akan
memupuk sikap fanatik dan eksklusif di kalangan peserta didik."

Hal ini tampak pada sejumlah pesantren yang mengajarkan doktrin secara
tekstual dan /Jzeralist tanpa ruang dialektika, sehingga melahirkan pemahaman agama
yang kaku dan antipati terhadap perbedaan. Mursalin dan Katsir menemukan bahwa
pola pengajaran yang eksklusif dan dogmatik di pesantren semacam itu telah memupuk
sikap permusuhan terhadap “kelompok di luar” serta mempermudah justifikasi
kekerasan atas nama agama.” Sebaliknya, pesantren-pesantren moderat cenderung
memiliki kurikulum yang lebih inklusif, misalnya memperkenalkan tafsir kontekstual,
sejarah agama yang plural, pendidikan Pancasila, serta nilai-nilai kebangsaan di samping
pengajaran kitab kuning klasik." Selanjutnya hasil studi yang dilakukan oleh
Mahmasoni menunjukkan bahwa penanaman nilai-nilai moderasi Islam melalui kajian
kitab kuning di pesantren dapat efektif membentengi santri dari ideologi ekstrem,
asalkan disertai bimbingan kritis dari kiai."

Dari berbagai penelitian terdahulu telah berusaha memetakan relasi pesantren
dengan radikalisme maupun upaya moderasi, meskipun hasilnya beragam. Susanto
dalam tulisannya “Kemungkinan Munculnya Paham Islam Radikal di ‘Pondok
Pesantren™ sudah sejak dini menggarisbawahi potensi pesantren tersusupi paham
radikal, terutama jika dipengaruhi faktor eksternal seperti infiltrasi ideologis dari Timur

Tengah. Kendati demikian, Susanto juga menekankan bahwa mayoritas pesantren

1 Susanto, Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuban, Pembentukan Karakter, Dan Perlindungan Anak (Jakarta:
Publica Institute Jakarta, 2020)2020; Ayub Mursalin and Ibnu Katsir, “Pola Pendidikan Keagamaan
Pesantren Dan Radikalisme: Studi Kasus Pesantren-Pesantren Di Provinsi Jambi,” Kontekstualita: Jurnal
Penelitian Sosial Keagamaan 25, no. 2 (2010): 255-90.

12 Akbar S. Ahmed, Postmodernisn and Islam: Predicament and Promise New York: Routledge, 2004), 41.

13 Mursalin and Katsir, “Pola Pendidikan Keagamaan Pesantren Dan Radikalisme: Studi Kasus
Pesantren-Pesantren Di Provinsi Jambi.”

14 Muh Subair, “Ideologi Kebangsaan Dalam Pembelajaran Kitab Kuning Di Pesantren PKP Manado,”
Al-Qalam: Jurnal Keagamaan Dan Sosial Budaya 25, no. 1 (2019): 59-76.

15 Muhammad Subhi Mahmasoni, “Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Islam Melalui Kegiatan ‘Kajian
Kitab,” The International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization 9, no. 1 (June 3, 2023): 1-16,
https://doi.otg/10.51925/inc.v9i01.74.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 169
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

tradisional tetap konsisten pada jalur moderat dan kesetiaan pada NKRI, sehingga
generalisasi negatif perlu dihindari. Penelitian Umma Farida yang mengkaji radikalisme,
moderatisme, dan liberalisme pesantren di era globalisasi menegaskan adanya spektrum
ideologi di kalangan pesantren, seperti telah diuraikan di atas."

Namun, perlu dicatat bahwa sebagian besar studi terdahulu cenderung
membahas aspek radikalisme dan moderasi secara terpisah. Hingga kini, belum banyak
kajian komprehensif yang menghubungkan langsung ideologi pesantren, paradigma
kurikulum, dan keterkaitan dengan gerakan-gerakan subversif dalam satu kerangka
analisis. Dengan kata lain, masih terdapat gap penelitian mengenai bagaimana
kontestasi ideologi (radikal, liberal, moderat) di lingkungan pesantren beririsan dengan
fenomena gerakan subversif Islam di Indonesia, serta peran paradigma pendidikan
pesantren dalam kontestasi tersebut.

Bertolak dari latar belakang di atas, penelitian ini dimaksudkan untuk mengisi
kekosongan kajian tersebut. Secara spesifik, penelitian ini bertujuan wntuk menganalisis
secara ideologis posisi dan peran pesantren dalam dinamika gerakan subversif serta wacana moderasi
di Indonesia. Pertanyaan mendasar yang dijawab antara lain: sejauh mana spektrum
ideologi pesantren (radikal-moderat-liberal) berkembang di era modern, bagaimana
paradigma pendidikan di pesantren memengaruhi penyebaran paham keagamaan di
kalangan santri, dan apakah pesantren berperan lebih dominan sebagai agen moderasi
Islam atau justru sebagai simpul dari gerakan subversif anti-negara.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research) dan analisis dokumen melalui penelusuran jurnal akademik nasional
maupun internasional, buku dan monograf mengenai pesantren, pendidikan Islam,
serta gerakan Islam kontemporer, laporan riset lembaga terkait seperti Kementerian
Agama, BNPT, maupun NGO tentang radikalisme pesantren, serta dokumen
kebijakan pemerintah mengenai pesantren dan deradikalisasi pendidikan. Pendekatan
penelitian bersifat interdisipliner dengan merujuk pada kerangka sosiologi pendidikan

Islam untuk memahami dinamika internal pesantren dan relasi guru—santri dalam

16 Farida, “Radikalisme, Moderatisme, Dan Liberalisme Pesantren: Melacak Pemikiran Dan Gerakan
Keagamaan Pesantren Di Era Globalisasi.”

170 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

transmisi ideologi,” serta studi keamanan (ferrorism studies) guna menganalisis modus
operandi gerakan subversif dan upaya infiltrasi terhadap lembaga pendidikan.'® Analisis
data dilakukan secara deskriptif-kritis melalui komparasi temuan berbagai sumber
untuk mengidentifikasi pola umum maupun anomali terkait hubungan pesantren dan
radikalisme."” Temuan empitis dan pemikiran peneliti terdahulu dikaji secara kritis dan
komprehensif guna membangun pemahaman mendalam tentang kompleksitas
ideologis pesantren serta merumuskan rekomendasi strategis dalam memperkuat peran

pesantren sebagai penopang Islam moderat di tengah kontestasi ideologi dewasa ini.”

Fondasi Konseptual Pesantren, Ideologi, Gerakan Sosial, dan Moderasi

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia memiliki
karakteristik unik yang membedakannya dari lembaga pendidikan lainnya. Struktur
pesantren umumnya terdiri atas kiai sebagai figur sentral, ustaz sebagai pendidik, santri
sebagai peserta didik, serta sistem asrama yang menciptakan lingkungan belajar 24
jam.”" Otoritas kiai tidak hanya bersifat akademik, tetapi juga spiritual dan sosial,
schingga memengaruhi pola pikir dan perilaku santri. Sistem pendidikan berbasis kitab
kuning dan pembelajaran tradisional (bandongan, sorogan) menjadi citi utama,
meskipun banyak pesantren yang kini bertransformasi dengan memasukkan kurikulum
formal dan teknologi modern.”

Dalam konteks otoritas dan kepemimpinan, pesantren merepresentasikan
model kepemimpinan karismatik dan patrimonial, di mana kiai memiliki legitimasi

berdasarkan ilmu, keturunan, dan kontribusi sosial.”> Relasi guru—santri dibangun atas

17 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa (Jakarta: Pesantren
Nawesea Press, 2009), 7.

18 Andrew Silke, Routledge Handbook of Terrorisnm and Counterterrorism (New York: Routledge, 2019), 19.

19 Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam Di Indonesia.

20 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Mileninm Barn (Jakarta: Logos Wacana
Tlmu, 1999), 10.

2! Dhofiet, Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa; Karel A Steenbrink, Pesantren,
Madrasab, Sekolab: Pendidikan Islam Dalam Kurun Modern (Jakarta: LP3ES, 1994), 51.

22 Dina Afrianty, Robert W Hefner, and Azyumardi Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools
and National ~ Ideals in Indonesia,” in Education, History, Political  Science,
https://api.semanticscholar.org/CorpusID:158501822; Husni Rahim, Madrasah Dalam Politik Pendidikan
Di Indonesia (Ciputat: PT Logos Wacana Ilmu, 2005), 9.

23 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam Di Indonesia (Bandung;
Mizan, 1995), 4.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 171
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

dasar ketaatan (%'dhim), sehingga proses internalisasi nilai betlangsung secara intensif.**
Namun, bentuk otoritas ini juga dapat menjadi lahan subur bagi penyebaran ideologi
tertentu jika tidak disertai pengawasan dan keterbukaan.” Oleh karena itu, memahami
struktur dan otoritas pesantren menjadi kunci dalam melihat bagaimana ideologi
diproduksi, ditransmisikan, dan direproduksi dalam lembaga ini.

Dalam kajian ideologi, terdapat tiga spektrum besar yang memengaruhi
pemikiran Islam di pesantren, yaitu radikalisme, liberalisme, dan moderatisme.*
Radikalisme muncul melalui pemahaman tekstual yang eksklusif dan menganggap
kebenaran tunggal, sedangkan liberalisme mendorong reinterpretasi teks secara
progresif. Moderatisme, atau wasathiyah, hadir sebagai jalan tengah yang
mengedepankan keadilan, keseimbangan, dan toleransi.”’ Ketegangan antara tiga
ideologi ini menciptakan kontestasi di ruang pendidikan, termasuk pesantren, sehingga
petlu kerangka analisis yang holistik.

Dalam perspektif pendidikan Islam, pesantren berada dalam dilema antara
paradigma tradisional dan modern.” Paradigma tradisional menekankan #urats (warisan
klasik), pembentukan akhlak, dan sufisme, sementara paradigma modern menekankan
rasionalitas, kurikulum nasional, dan profesionalisme guru. Banyak pesantren
melakukan integrasi keduanya, menghasilkan model pendidikan hybrid yang
menggabungkan nilai-nilai tradisional dengan sistem modern.” Transformasi ini
berdampak pada cara pesantren merespons perubahan sosial dan ideologi.

Teori subversi dan gerakan sosial sangat relevan untuk menganalisis bagaimana
ideologi ekstrem berusaha menyusup ke dalam lembaga pendidikan, termasuk

pesantren. Tarrow menjelaskan bahwa gerakan sosial bekerja melalui mobilisasi

2% Akhmad Afnan Fajarudin, “Kepemimpinan Modern Berbasis Pesantren,” Risalatuna: Journal of
Pesantren Studies 2, no. 1 (January 15, 2022): 144—68, https://doi.otg/10.54471/tjps.v2i1.1573.

25 Retnowatl, “Agama, Konflik, Dan Integrasi Sosial,” Analisa: Journal of Social Science and Religion 21, no.
2 (2014): 189-200.

26 Afrianty, Hefner, and Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools and National Ideals in
Indonesia.”

27 Kementerian Agama RI Tim Penyusun, Moderasi Beragama (Jakarta: Kementerian Agama RI, 2019),
21.

28 George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of 1earning in Islam and the West (Edinburgh: Edinburgh
University Press, 1981), 10; Rahim, Madrasah Dalan Politik Pendidikan Di Indonesia.

29 Afrianty, Hefner, and Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools and National Ideals in
Indonesia.”

172  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

sumber daya, framing ideologi, dan eksploitasi celah struktural.”’ Dalam konteks
ekstremisme, infiltrasi sering dilakukan melalui perekrutan individu kunci, retorika
keagamaan, dan penggunaan jaringan alumni.’’ Oleh karena itu, pesantren dapat
menjadi target sekaligus benteng tergantung pada sejauh mana ketahanan ideologinya
dibangun.

Sebagai respons atas potensi radikalisasi, teori moderasi Islam menjadi
kerangka normatif yang kuat. Konsep tasamub (toleransi), fawassuth (jalan tengah),
tawazun (keseimbangan), dan musyawarah (dialog) merupakan nilai-nilai kunci dalam
moderasi beragama.”® Pesantren yang menginternalisasikan nilai-nilai ini melalui
kurikulum, budaya, dan kepemimpinan berpotensi menjadi agen perdamaian dan
penguatan masyarakat multikultural.” Moderasi tidak hanya diajarkan, tetapi
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari di pesantren.

Relasi antara pesantren, ideologi, gerakan sosial, dan moderasi dapat dianalisis
melalui kerangka hubungan konseptual yang saling memengaruhi. Pesantren sebagai
institusi pendidikan menjadi arena produksi ideologi; ideologi memengaruhi gerakan
sosial; gerakan sosial dapat menimbulkan subversi; dan moderasi hadir sebagai
mekanisme filtrasi dan transformasi nilai.”

Melalui integrasi teori-teori di atas, penelitian ini membangun kerangka analisis
yang memungkinkan pemahaman holistik tentang dinamika internal pesantren,
kontestasi ideologi, potensi infiltrasi gerakan subversif, dan pentingnya moderasi
sebagai upaya menjaga kesinambungan Islam yang rabmatan lil ‘alamin. Kerangka ini
menjadi landasan untuk mengkaji bagaimana pesantren dapat terus relevan dan adaptif

dalam menghadapi tantangan ideologis di era kontemporer.

Dinamika Ideologis dalam Pesantren
Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional telah lama menjadi

arena interaksi antara nilai-nilai keagamaan, sosial, dan ideologis. Secara historis,

30 Sidney G. Tatrow, Power in Movement: Social Movements and Contentions Politics New York: Cambridge
University Press, 2012), 12.

31U Silke, Routledge Handbook of Terrorism and Counterterrorism.

32 Tim Penyusun, Moderasi Beragama.

33 van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Isiam Di Indonesia.

34 Tarrow, Power in Movement: Social Movements and Contentious Politics.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 173
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

pesantren tumbuh sebagai pusat dakwah, pendidikan, dan perlawanan terhadap
kolonialisme.” Namun, dalam konteks modern, dinamika ideologis di pesantren
mengalami diversifikasi seiring keterbukaan informasi, perubahan politik nasional, dan
penetrasi wacana global tentang Islam. Tiga arus besar yang berkembang di lingkungan
pesantren saat ini adalah radikalisme, liberalisme, dan moderatisme masing-masing
membawa implikasi terhadap paradigma pendidikan dan arah keagamaan di
Indonesia.”

Fenomena radikalisme pesantren sering kali berakar dari interpretasi tekstual
yang kaku terhadap ajaran Islam dan pemahaman keagamaan yang eksklusif. Faktor
pendorongnya meliputi ideologisasi agama oleh kelompok transnasional, kesenjangan
sosial, serta lemahnya literasi keislaman yang moderat di kalangan santri.”” Pesantren
Al-Mukmin Ngruki di Sukoharjo, misalnya, sering dikaitkan dengan wacana radikalisasi
karena jatingan alumninya yang terhubung dengan gerakan jihad global.”® Sementara
kasus pesantren di Lamongan yang terkait dengan pelaku bom Bali menunjukkan
bahwa infiltrasi ideologi ekstrem dapat terjadi melalui jejaring dakwah dan pengajian
tertutup.” Meski demikian, generalisasi terhadap semua pesantren harus dihindari,
karena sebagian besar pesantren di Indonesia justru menolak ideologi kekerasan.

Radikalisme pesantren juga tidak muncul secara instan, tetapi melalui proses
panjang yang melibatkan tiga dimensi: doktrinal, struktural, dan situasional. Doktrinal
mencakup penafsiran sempit terhadap konsep jihad; struktural terkait jaringan sosial
yang tertutup; dan situasional dipengaruhi oleh kondisi politik dan ekonomi yang
memunculkan rasa ketidakadilan.*

Di sisi lain, muncul pula fenomena liberalisme pesantren, yang berkembang
melalui gerakan intelektual dan reinterpretasi ajaran Islam secara kontekstual. Tokoh-

tokoh seperti Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dan Nurcholish Madjid menjadi

35 Dhofiet, Tradisi Pesantren: Memadn Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa.

36 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Mileninm Barn.

37 Noothaidi Hasan, Laskar [ibad: Islan, Militancy, and the Quest for Identity in Post-New Order Indonesia (New
York: Southeast Asia Program Publications, 2006), 28; Silke, Routledge Handbook of Terrorism and
Counterterrorism.

38 Greg Fealy and Aldo Borgu, Local Jibad: Radical Islam and Terrorism in Indonesia (Barton: Australian
Strategic Policy Institute, 2005), 19.

3 BNPT, “Laporan Tahunan Penanggulangan Terotisme Di Indonesia” (Jakarta, 2019), 25.

40 Tarrow, Power in Movement: Social Movements and Contentious Politics.

174 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

representasi penting dari liberalisme pesantren yang mendorong Islam progresif,
humanis, dan demokratis."’ Gerakan ini umumnya muncul dari pesantren besar seperti
Tebuireng dan Lirboyo yang telah membuka diri terhadap modernisasi pendidikan dan
wacana kebangsaan.”” Dalam bidang pendidikan, liberalisme pesantren melahirkan
generasi santri intelektual yang aktif di ranah akademik dan sosial, serta
memperjuangkan pluralisme dan keadilan sosial sebagai nilai inti Islam.*

Namun, liberalisme pesantren juga memunculkan perdebatan di kalangan
konservatif. Sebagian kalangan menilai pendekatan liberal terlalu longgar terhadap teks
dan berpotensi mengaburkan batas normatif ajaran Islam.* Meski demikian, arus
liberalisme ini berperan penting dalam membuka horizon berpikir santri agar mampu
berdialog dengan realitas modern dan berinteraksi secara kritis terhadap isu-isu
kemanusiaan dan kebangsaan.

Sementara itu, moderatisme pesantren muncul sebagai kekuatan dominan yang
merepresentasikan wajah Islam Indonesia. Akar moderatisme ini berakar kuat pada
tradisi Nahdlatul Ulama (NU) dengan prinsip wasathiyyah al-Islamiyyah (jalan tengah
Islam) yang menekankan nilai-nilai tasamuh, tawassuth, tawazun, dan musyawarah.
Pesantren moderat mempraktikkan inklusivitas melalui pengajaran yang menekankan
keseimbangan antara syariah, akhlak, dan kemanusiaan, serta membangun harmoni
dengan masyarakat sekitar. Model ini terlihat dalam praktik pendidikan di pesantren-
pesantren seperti Tebu Ireng, Lirboyo, dan Sidogiri yang tetap menjaga ortodoksi
Islam sekaligus adaptif terhadap nilai-nilai kebangsaan.®

Moderatisme pesantren juga memainkan peran strategis dalam meredam
ekstremisme melalui pendekatan edukatif dan kultural. Pendidikan karakter berbasis

akhlak, dakwah sosial, serta keterlibatan santri dalam kegiatan masyarakat menjadi

41 Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi: Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2001), 10; N
Madjid, Bilik-Bilik Pesantren: Sebualh Potret Perjalanan (Jakarta: Paramadina, 1997), 9.

4 Ahmad Thwanul Muttaqin, “Modernisasi Pesantren; Upaya Rekonstruksi Pendidikan Islam: Studi
Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid Dan Nurcholish Madjid,” Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan
Islam 7, no. 2 (August 15, 2014): 66-98.

43 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Mennju Milenium Barn.

4 Nurul Hidayati, “Konsep Pendidikan Islam Berwawasan Multikulturalisme Perspektif Har. Tilaat,”
Jurnal Pendidikan Agama Islam 4, no. 1 (May 2016): 2527—4511.

4 Dhofier, Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 175
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

instrumen nyata moderasi beragama.” Melalui kurikulum integratif yang
menggabungkan ilmu agama dan umum, pesantren moderat berupaya melahirkan
santri yang kritis, toleran, dan berdaya saing global.” Dengan demikian, moderatisme
bukan sekadar konsep, tetapi gerakan sosial-keagamaan yang merekonstruksi wajah
Islam rabmatan lil “alamin di tingkat akar rumput.

Secara konseptual, dinamika ideologis dalam pesantren mencerminkan
kontestasi wacana antara cksklusivitas dan inklusivitas, antara dogmatisme dan
rasionalitas, antara purifikasi dan transformasi sosial. Ketiga orientasi radikal, liberal,
dan moderat tidak berdiri terpisah, tetapi saling memengaruhi dalam membentuk corak
keislaman pesantren. Dalam konteks nasional, arah masa depan pesantren akan sangat
bergantung pada kemampuan lembaga ini untuk memperkuat moderasi, memperdalam

literasi keagamaan, serta memperluas jejaring intelektual lintas budaya dan negara.

Kontestasi Moderasi di Pesantren

Moderasi Islam di lingkungan pesantren bukan hanya sebuah wacana moral,
melainkan strategi kebudayaan dan pendidikan dalam merespons arus radikalisme
keagamaan yang terus berkembang. Sebagai lembaga pendidikan berbasis tradisi
keislaman Nusantara, pesantren menjadi garda terdepan dalam menjaga keseimbangan
antara ortodoksi dan modernitas. Gerakan moderasi yang diinisiasi oleh Nahdlatul
Ulama (NU) dan diperkuat oleh program nasional Kementerian Agama melalui
Moderasi Beragama telah memperkuat pesantren sebagai pusat pengarusutamaan nilai-
nilai wasathiyyah (tengah) dalam kehidupan keagamaan dan sosial.® Program ini tidak
hanya bersifat seremonial, tetapi terimplementasi dalam bentuk pelatihan santri,
penguatan literasi Islam rabmatan il ‘alamin, serta ketja sama lintas pesantren dalam

membangun jejaring moderasi.”

4 Afrianty, Hefner, and Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools and National Ideals in
Indonesia.”

47 Rahim, Madrasah Dalam Politik Pendidikan Di Indonesia.

48 Tim Penyusun, Moderasi Beragama.

4 Azyumardi Azra, “The Origin of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-
Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth Centuties.,” Aséan Journal of
Social Science 30, no. 3 (2002): 449-71.

176 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

Moderasi di pesantren bekerja pada tiga level utama: doktrinal, kurikulum, dan
sosial. Pertama, moderasi doktrin (ideologi) berfungsi menyeimbangkan pemahaman
keagamaan yang tekstual dengan konteks sosial kemanusiaan. Melalui pendekatan fikih
sosial, tafsir tematik, dan studi mwagasid al-shari‘ah, pesantren berupaya menanamkan
kesadaran bahwa Islam menolak kekerasan dan mengedepankan kemaslahatan.” Kiai
dan guru menjadi aktor kunci dalam proses ini karena memiliki otoritas dalam
mengarahkan penafsiran ajaran agama yang lebih inklusif dan humanis.”

Kedna, moderasi kurikulum (pendidikan) dilakukan melalui integrasi nilai-nilai
kebangsaan, kemanusiaan, dan pluralisme ke dalam sistem pembelajaran pesantren.
Beberapa pesantren seperti Tebuireng, An-Nuqayah, dan Al-Hikam telah
mengembangkan kurikulum yang memadukan studi keislaman klasik dengan ilmu
sosial modern dan kewarganegaraan.” Strategi ini memperkuat karakter santri agar
tidak hanya memahami teks agama secara normatif, tetapi juga mampu berinteraksi
secara kritis dengan realitas sosial.

Ketiga, moderasi sosial (interaksi masyarakat) tercermin dalam kemampuan
pesantren untuk berperan aktif di tengah masyarakat melalui kegiatan dakwah,
pendidikan masyarakat, dan pelayanan sosial. Pesantren moderat cenderung
mengedepankan dakwah bil hikmah (pendekatan kebijaksanaan) serta menjalin ketja
sama lintas agama dan budaya untuk memperkuat kohesi sosial.” Peran sosial ini
menjadikan pesantren bukan hanya sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga
sebagai agen transformasi sosial yang menjaga harmoni di tingkat akar rumput.

Namun, tantangan terhadap moderasi pesantren juga tidak ringan. Perfama,
masih terdapat resistensi internal dari sebagian kalangan konservatif yang menganggap
moderasi sebagai kompromi terhadap kemurnian ajaran agama. Kedua, politisasi agama
yang terjadi dalam kontestasi politik nasional sering kali memecah komunitas pesantren

menjadi blok-blok ideologis yang berseberangan.” Ketiga, tekanan dari kelompok

50 Abdurrahman Wahid, Islamkn Islam Anda Isiam Kita (Jakarta: The Wahid Institute, 2006), 27.

! Dhofier, Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajnan Bangsa.

52 Rahim, Madrasah Dalam Politik Pendidikan Di Indonesia; van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, Dan
Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam Di Indonesia.

5 Afrianty, Hefner, and Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools and National Ideals in
Indonesia.”

> Hasan, Laskar Jibad: Islam, Militancy, and the Quest for Identity in Post-INew Order Indonesia.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 177
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

transnasional dengan ideologi trans-lokal seperti Salafisme dan Hizbut Tahrir
menimbulkan tantangan baru bagi pesantren dalam mempertahankan kemandirian
epistemologisnya.” Oleh karena itu, moderasi di pesantren hatrus terus diperkuat
melalui sinergi antara kebijakan negara, otoritas kiai, dan partisipasi masyarakat agar
tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang menjadi paradigma pendidikan Islam
yang resilien dan berkelanjutan.

Dari berbagai dinamika ideologis dan praksis moderasi di atas, dapat disusun
sebuah model konseptual tentang kontestasi ideologi dan respons moderasi di
pesantren. Pesantren, dengan struktur yang mencakup kepemimpinan kiai, sistem
kurikulum, dan ideologi keagamaan, berfungsi sebagai arena kontestasi di mana
berbagai arus pemikiran Islam radikal, liberal, dan moderat saling berinteraksi dan
bersaing memperebutkan otoritas kebenaran. Dalam konteks ini, moderasi tidak
seckadar menjadi “jalan tengah”, tetapi merupakan strategi aktif dalam menjaga
keseimbangan ideologis. Proses kontestasi ini mendorong pesantren untuk terus
melakukan = se/f-correction dan pembaruan pemikiran agar tidak terjebak dalam
ekstremisme atau liberalisme berlebihan. Berikut penulis visualisasikan dalam bentuk
gambar berikut:

7

Stabilitas nilai Islam
Rahmatan lil ‘Alamin

Vs

Moderasi doktrin dan kurikulum
Radikal, liberal, dan moderat
Interaksi ideologi dan wacana keagamaan

Fondasi

Struktur kelembagaan dan ideologi Islam

Gambar 1. Hirarki Konseptual Pesantren

5 Fealy and Botgu, Local Jihad: Radical Islan and Terrorism in Indonesia.

178 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

Model konseptual yang diusulkan menggambarkan bahwa pesantren berperan
sebagai sistem adaptif yang membangun ketahanan ideologis (zdeological resilience) melalui
internalisasi nilai-nilai moderasi di seluruh aspek kelembagaan. Dengan demikian,
moderasi bukan hanya reaksi terhadap ancaman radikalisme, tetapi juga menjadi
paradigma utama pendidikan Islam masa depan yang berorientasi pada perdamaian,

toleransi, dan kemajuan peradaban.

Kesimpulan

Sejatinya pesantren bukanlah entitas yang monolitik, melainkan arena
kontestasi ideologi di mana gagasan radikal, liberal, dan moderat saling berinteraksi dan
berkompetisi membentuk orientasi keislaman santri. Gerakan subversif cenderung
memanfaatkan ruang ideologi dan pendidikan untuk menanamkan narasi keagamaan
yang eksklusif dan intoleran. Dalam konteks ini, paradigma pendidikan pesantren yang
berbasis nilai-nilai moderasi meliputi Zasamub, tawassuth, tawazun, dan musyawarah
berperan penting dalam memperkuat daya tahan ideologis lembaga. Moderasi bukan
hanya strategi defensif terhadap radikalisme, melainkan juga instrumen transformatif
yang meneguhkan pesantren sebagai agen perdamaian dan pembangunan sosial-
keagamaan di Indonesia.

Temuan penelitian ini memberikan kontribusi signifikan  terhadap
pengembangan kajian pesantren dan pendidikan Islam, terutama dalam menjelaskan
relasi antara struktur pendidikan, ideologi, dan dinamika sosial. Secara praktis,
implikasinya mencakup tiga ranah utama. Perfama, bagi kebijakan pendidikan Islam,
diperlukan integrasi nilai-nilai moderasi dalam kurikulum nasional, terutama di lembaga
keagamaan berbasis pesantren. Kedua, bagi penguatan moderasi, sinergi antara
pemerintah, organisasi keagamaan, dan komunitas pesantren perlu diperkuat melalui
program literasi ideologi dan pelatihan guru moderat. Ke#iga, bagi penelitian lanjutan,
perlu dilakukan studi empiris yang menelusuri efektivitas model moderasi di berbagai

tipe pesantren serta hubungannya dengan perubahan sosial masyarakat sekitar.

Referensi

Achlami, MA. “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan, Dakwah Dan
Sosial Dalam Menangkal Radikalisme Dan Terorisme.” A#-Tarbiyah: Jurnal

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 179
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam. vol. 1, no. 2, (2024): 118-26.

Afrianty, Dina, Robert W Hefner, and Azyumardi Azra. “Pesantren and Madrasah:
Muslim Schools and National Ideals in Indonesia.” In Education, History, Political
Science. https:/ /api.semanticscholar.org/CorpusID:158501822.

Ahmed, Akbar S. 2004. Postodernisns and Islans: Predicament and Promise. New York:
Routledge.

Azra, Azyumardi. 1999. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Mileninm Baru.
Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

. “The Origin of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-
Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth
Centuries.” Asian Journal of Social Science. vol. 30, no. 3, (2002): 449-71.

BNPT. “Laporan Tahunan Penanggulangan Terorisme Di Indonesia.” Jakarta, 2019.

Bruinessen, Martin van. 1995. Kitab Kuning, Pesantren, Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam
Di Indonesia. Bandung: Mizan.

Bruinessen, Martin van. 1995. Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam
Di Indonesia. Bandung: Mizan.

Dhofier, Zamakhsyari. 1999. The Pesantren Tradition: The Role of the Kyai in the
Maintenance of Traditional Islam in Java. Tempe: Monograph Series Press.

. 2009. Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa. Jakarta:
Pesantren Nawesea Press.

Fajarudin, Akhmad Afnan. “Kepemimpinan Modern Berbasis Pesantren.” Risalatuna:
Journal of Pesantren Studies. vol. 2, no. 1, (January 15, 2022): 144—68.
https://doi.org/10.54471 /tjps.v2i1.1573.

Farida, Umma. “Radikalisme, Moderatisme, Dan Liberalisme Pesantren: Melacak
Pemikiran Dan Gerakan Keagamaan Pesantren Di Era Globalisasi.” Edukasia:
Jurnal Penelitian Pendidikan Islam. vol. 10, no. 1, (2015): 145-63.
https://doi.org/10.21043 /edukasia.v10i1.789.

Fealy, Greg, and Aldo Borgu. 2005. Local Jibad: Radical Isiam: and Terrorism in Indonesia.
Barton: Australian Strategic Policy Institute.

Fridiyanto. “Dinamika Sosial Pesantren Di Indonesia.” A/ Mashaadir: Jurnal 1inn
Syariah. vol. 1, no. 1, (March 30, 2020): 1-10.
https://doi.org/10.52029 /jis.v1il.1.

Group, International Crisis. “Annual Report 2011.” Denmark, 2010.
https:/ /www.dfat.gov.au/sites/default/files /annual-report-2011.pdf.

Hasan, Noorhaidi. 2006. Laskar Jihad: Islam, Militancy, and the Quest for Identity in Post-
New Order Indonesia. New York: Southeast Asia Program Publications.

Hidayati, Nurul. “Konsep Pendidikan Islam Berwawasan Multikulturalisme
Perspektif Har. Tilaar.” Jurnal Pendidikan Agama Islam. vol. 4, no. 1, (May 2010):
2527-4511.

180 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

Madjid, N. 1997. Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta: Paramadina.

Mahmasoni, Muhammad Subhi. “Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Islam Melalui
Kegiatan ‘Kajian Kitab.”” The International Journal of Pegon: Islanm Nusantara
Civilization. vol. 9, no. 1, (June 3, 2023): 1-16.
https://doi.org/10.51925/inc.v9i01.74.

Makdisi, George. 1981. The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West.
Edinburgh: Edinburgh University Press.

Mas’ud, Abdurrahman, Moh. Erfan Soebahar, Muhtarom, Abdul Mukti, Raharjo,
Fatah Syukur, Nurul Huda, et al. 2002. Dinamika Pesantren Dan Madrasab.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan
Nilai Sistens Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS.

Muhaimin. 2011. Pemikiran Dan Aktualisasi Pengenbangan Pendidikan Islam. Jakarta: Raja
Grafindo Persada.

Mursalin, Ayub, and Ibnu Katsir. “Pola Pendidikan Keagamaan Pesantren Dan
Radikalisme: Studi Kasus Pesantren-Pesantren Di Provinsi Jambi.”
Kontekstualita: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan. vol. 25, no. 2, (2010): 255-90.

Muttaqin, Ahmad Thwanul. “Modernisasi Pesantren; Upaya Rekonstruksi Pendidikan
Islam: Studi Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid Dan Nurcholish
Madjid.” Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam. vol. 7, no. 2, (August 15, 2014): 66—
98.

Rahim, Husni. 2005. Madrasah Dalam Politik Pendidikan Di Indonesia. Ciputat: PT
Logos Wacana Ilmu.

Retnowati. “Agama, Konflik, Dan Integrasi Sosial.” Analisa: Jonrnal of Social Science and
Religion. vol. 21, no. 2, (2014): 189-200.

Silke, Andrew. 2019. Routledge Handbook of Terrorism and Counterterrorism. New Y ork:
Routledge.

Steenbrink, Karel A. 1986. Pesantren, Madrasah, Sekolah : Pendidikan Islam Dalam Kurun
Moderen. Jakarta: Dharma Aksara Perkasa.

Steenbrink, Karel A. 1994. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalan: Kurun
Modern. Jakarta: LP3ES.

Subair, Muh. “Ideologi Kebangsaan Dalam Pembelajaran Kitab Kuning Di Pesantren
PKP Manado.” AL-Qalam: Jurnal Keagamaan Dan Sosial Budaya. vol. 25, no. 1,
(2019): 59-76.

Susanto. 2020. Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuban, Pembentukan Karakter, Dan
Perlindungan Anatk. Jakarta: Publica Institute Jakarta.

Tarrow, Sidney G. 2012. Power in Movement: Social Movements and Contentions Politics.
New York: Cambridge University Press.

Tim Penyusun, Kementerian Agama RI. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta:

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 181
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia

Kementerian Agama RI.

TM, Fuaduddin, Muchtamil K, and Wakhid Khozin. “Mencetak Generasi Muslim
Kaffah (Studi Tentang Sistem Pendidikan, Paham Dan Jaringan Keagamaan
Pondok Pesantren Islam ‘AL-ISLAM’ (PPII) Tenggulun, Lamongan).”
EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan. vol. 1, no. 4,
(September 4, 2017): 37-48. https://doi.org/10.32729 /edukasi.v1i4.342.

Wahid, Abdurrahman. 20006. Islamku Islam Anda Isiam Kita. Jakarta: The Wahid
Institute.

. 2001. Menggerakkan Tradisi: Esai-Esai Pesantren. Y ogyakarta: LKiS.

Copyright Holder :
© Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid (2025)

First Publication Right :
Risalatuna: Journal of Pesantren Studies

This article is licensed under:

CC BY-SA

182 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182



