
 

 

 

Volume 5, Number 2, July 2025 

Published by LP3M Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang 

Available Online on https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna  

 

 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 
https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna 

Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma 
Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

Ayatullah Chumaini 1, Abdul Rosyid2 
1,2 Universitas Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia 

 chumaini@gmail.com   abdrosyid@gmail.com   

 

Article Information: 
Received Jun 27, 2025 
Recived Jul 1, 2025 
Accepted Jul 22, 2025 

Abstract: 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dinamika 
ideologis dalam pesantren serta mengkaji bagaimana 
lembaga ini membangun ketahanan terhadap infiltrasi 
gerakan subversif melalui pendidikan dan moderasi. 
Dengan menggunakan metode kajian literatur (library 
research) dan analisis dokumen, penelitian ini menelaah 
berbagai sumber akademik, laporan lembaga, dan 
kebijakan pemerintah yang berkaitan dengan pesantren, 
ideologi, dan moderasi Islam. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa pesantren bukan entitas monolitik, melainkan 
arena kontestasi ideologi di mana arus radikal, liberal, dan 
moderat saling berinteraksi membentuk orientasi 
keagamaan santri. Gerakan subversif terbukti sering 
masuk melalui jalur ideologisasi dan sistem pendidikan, 
terutama pada lembaga yang memiliki kerentanan dalam 
pengawasan dan kurikulum. Paradigma pendidikan Islam 
berbasis nilai wasathiyyah (moderasi) terbukti menjadi 
faktor kunci dalam memperkuat daya tahan pesantren 
terhadap ekstremisme. Penelitian ini menyimpulkan 
bahwa moderasi bukan sekadar strategi melawan 
radikalisme, tetapi juga fondasi konseptual untuk 
menciptakan ketahanan ideologis dan sosial di 
lingkungan pesantren. Implikasi hasil kajian ini 
mencakup perlunya integrasi nilai moderasi dalam 
kebijakan pendidikan Islam, penguatan jejaring pesantren 
moderat, serta pengembangan riset lanjutan tentang 
model moderasi adaptif di berbagai konteks 
kelembagaan. 
 

Keyword: Pesantren, 

Ideologi, Radikalisme, 

Moderasi Islam 

 
Pendahuluan 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tradisional yang telah 

mengakar dalam sejarah Indonesia dan diakui sebagai institusi otentik Nusantara. 

Secara historis, format pesantren tumbuh seiring penyebaran Islam oleh para wali di 

https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna
https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna
mailto:chumaini@gmail.com
mailto:abdrosyid@gmail.com


Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

166  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

      Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

Jawa, yang merupakan kelanjutan dari tradisi pendidikan Islam global semacam zawiyah 

di Timur Tengah dan India. Sistem ini bermula dari pengakuan masyarakat terhadap 

karisma seorang kiai, sehingga terbentuk komunitas santri yang tinggal dan belajar 

agama di sekitar kediaman sang kiai.1 

Dalam perkembangannya, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pusat 

pendidikan dan dakwah, tetapi juga pernah menjadi basis perjuangan melawan 

kolonialisme. Berabad-abad lamanya pesantren berperan menjaga warisan intelektual 

Islam (khususnya melalui pengajaran kitab kuning) serta menanamkan nilai-nilai moral 

di kalangan umat.2 Secara global, tradisi serupa pesantren ini turut diakui berkontribusi 

pada penguatan civil society Muslim yang toleran.3 

Memasuki era modern, pesantren mengalami transformasi signifikan dalam 

paradigma pendidikan maupun peran sosialnya. Di paruh kedua abad ke-20, banyak 

pesantren mulai mengadaptasi kurikulum dengan memasukkan pelajaran umum dan 

keterampilan hidup, seiring kebijakan pemerintah yang mengintegrasikan pendidikan 

pesantren ke dalam sistem nasional.4 Munculnya pesantren modern misalnya Pondok 

Modern Gontor yang didirikan pada 1926 menandai era baru pendidikan Islam dengan 

pengenalan kelas formal, bahasa asing, dan orientasi kewirausahaan. Modernisasi ini 

memperluas fungsi pesantren dari sekadar lembaga tradisional yang konservatif 

menjadi agen perubahan sosial yang lebih terbuka terhadap kemajuan ilmu 

pengetahuan dan ekonomi.5 

Bersamaan dengan itu, jumlah pesantren di Indonesia terus meningkat pesat 

hingga puluhan ribu pada dekade terakhir, mencerminkan kebutuhan masyarakat 

terhadap pendidikan berbasis agama yang adaptif terhadap zaman. Di sisi lain, 

 
1 Fridiyanto, “Dinamika Sosial Pesantren Di Indonesia,” Al Mashaadir: Jurnal Ilmu Syariah 1, no. 1 (March 
30, 2020): 1–10, https://doi.org/10.52029/jis.v1i1.1. 
2 Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah : Pendidikan Islam Dalam Kurun Moderen (Jakarta: 
Dharma Aksara Perkasa, 1986)1986; Zamakhsyari Dhofier, The Pesantren Tradition: The Role of the Kyai in 
the Maintenance of Traditional Islam in Java (Tempe: Monograph Series Press, 1999), 12. 
3 MA Achlami, “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan, Dakwah Dan Sosial Dalam 
Menangkal Radikalisme Dan Terorisme,” At-Tarbiyah: Jurnal Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam 1, no. 
2 (2024): 118–26. 
4 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan Nilai Sistem Pendidikan 
Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), 20. 
5 Fridiyanto, “Dinamika Sosial Pesantren Di Indonesia.” 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 167 
 Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

transformasi sosial-politik nasional terutama pasca-reformasi 1998 turut memengaruhi 

wajah pesantren, baik dalam manajemen, relasi dengan negara, maupun orientasi 

ideologisnya.6 

Dinamika ideologi di atas menjadikan pesantren arena kontestasi yang menarik, 

terutama ketika dikaitkan dengan fenomena gerakan subversif di Indonesia. Istilah 

gerakan subversi di sini mengacu pada gerakan keagamaan atau politik yang berusaha 

merombak tatanan yang sah secara tersembunyi atau di luar jalur sistemik, termasuk 

kelompok-kelompok Islamis yang menentang ideologi Pancasila dan konsep negara 

bangsa modern. Pasca tumbangnya Orde Baru, Indonesia menyaksikan kemunculan 

berbagai gerakan Islam politik garis keras, antara lain Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), 

Majelis Mujahidin Indonesia (MMI), dan Jamaah Ansharut Tauhid (JAT). 

Yang menarik, ketiga gerakan subversif tersebut memiliki kaitan historis 

maupun sosiologis dengan jaringan pesantren. Misalnya, Pesantren Al-Mukmin Ngruki 

di Surakarta tempat Ba’asyir memimpin dikenal melahirkan kader-kader yang terlibat 

JI, MMI, hingga JAT.7 Kasus lain adalah dilibatkannya alumni Pondok Pesantren Al-

Islam, Lamongan dalam aksi pengeboman Bali tahun 2002, yang mengungkap bahwa 

pendidikan pesantren dapat disusupi paham radikal.8 Fakta-fakta ini mendorong 

generalisasi di kalangan publik bahwa pesantren memiliki hubungan erat dengan 

subversivitas Islam radikal. Pemerintah pun sempat mencurigai sebagian pesantren 

sebagai basis ideologis gerakan anti-negara, terutama di era ketika HTI aktif sebelum 

dibubarkan tahun 2017.9 

Situasi di atas menimbulkan ambiguitas mengenai peran pesantren: apakah ia 

berfungsi sebagai benteng moderasi Islam atau justru lahan subur bagi radikalisme. 

Secara normatif, pesantren sejak awal tidak didirikan untuk melahirkan ekstremisme. 

 
6 Abdurrahman Mas’ud et al., Dinamika Pesantren Dan Madrasah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002)2002; 
Muhaimin, Pemikiran Dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 
2011), 10. 
7 Fuaduddin TM, Muchtamil K, and Wakhid Khozin, “Mencetak Generasi Muslim Kaffah (Studi 
Tentang Sistem Pendidikan, Paham Dan Jaringan Keagamaan Pondok Pesantren Islam ‘AL-ISLAM’ 
(PPII) Tenggulun, Lamongan),” EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan 1, no. 4 
(September 4, 2017): 37–48, https://doi.org/10.32729/edukasi.v1i4.342. 
8 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia (Bandung: 
Mizan, 1995), 2. 
9 International Crisis Group, “Annual Report 2011” (Denmark, 2010)2010, 
https://www.dfat.gov.au/sites/default/files/annual-report-2011.pdf. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

168  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

      Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

Mandat utamanya adalah mencetak ulama dan cendekiawan Muslim yang mendalam 

ilmu agamanya (tafaqquh fi al-din) serta berakhlak mulia. Bahkan, banyak kajian 

menunjukkan bahwa karakter asli pesantren sangat toleran, damai, dan akomodatif 

terhadap budaya lokal. Sebagai contoh, di berbagai pelosok Jawa, Sumatera, hingga 

Kalimantan, pesantren tradisional terbukti berhasil berdialog dengan kearifan lokal 

sehingga memunculkan corak Islam pribumi yang ramah. Keberhasilan model ini 

menjadikan Islam Indonesia dikenal moderat dan rahmatan lil ‘alamin; hingga akhir abad 

ke-20 relatif jarang terdengar kasus radikalisasi santri yang berujung kekerasan.  

Akan tetapi, pluralitas corak pesantren di Nusantara dewasa ini mulai dari 

pesantren salaf (tradisional, fokus ilmu agama klasik) hingga pesantren khalaf (modern, 

memasukkan pendidikan umum) turut mengubah “wajah” pesantren secara perlahan. 

Sebagian pesantren tetap konsisten sebagai agen perubahan sosial yang adaptif 

terhadap tradisi lokal, namun sebagian lain mengambil arah berbeda dengan melakukan 

“purifikasi” agama secara radikal.  

Berangkat dari spektrum ideologi yang melebar tersebut, dapat dikatakan 

bahwa tipologi pesantren masa kini sangat beragam mulai dari berhaluan radikal, 

moderat, hingga liberal. Farida secara eksplisit mencatat bahwa “wajah pesantren di 

Indonesia sudah tidak lagi dimonopoli oleh kelompok tradisional atau fundamental-

radikal, melainkan sudah diwarnai oleh pesantren-pesantren baru dengan wajah yang 

berbeda pula”.10 Artinya, terdapat pesantren yang berafiliasi dengan kelompok Islam 

transnasional (Salafi/Wahabi) berorientasi literal-keras, ada pula pesantren progresif 

yang mengusung ide pembaruan dan pemikiran kritis (misalnya beberapa pesantren 

kota binaan Jaringan Islam Liberal), di samping mayoritas pesantren arus utama yang 

mempertahankan karakter wasathiyyah Ahlussunnah. Perbedaan orientasi ini sering kali 

ditentukan oleh figur dan jaringan kepemimpinan pesantren masing-masing.  

Salah satu faktor kunci yang turut menentukan corak ideologis pesantren 

adalah kurikulum pendidikan dan metode pengajaran yang diterapkan. Pola pendidikan 

keagamaan di pesantren ditengarai berpengaruh langsung pada cara pandang santri 

 
10 Umma Farida, “Radikalisme, Moderatisme, Dan Liberalisme Pesantren: Melacak Pemikiran Dan 
Gerakan Keagamaan Pesantren Di Era Globalisasi,” Edukasia: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 10, no. 1 
(2015): 145–63, https://doi.org/10.21043/edukasia.v10i1.789. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 169 
 Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

terhadap umat dan dunia di sekitarnya.11 Jika kurikulum pesantren terlalu sempit, hanya 

berfokus pada materi dogmatis tanpa wawasan kontekstual, dikhawatirkan dapat 

mendorong tumbuhnya “chauvinisme keagamaan”. Akbar S. Ahmed mengingatkan 

bahwa pendidikan Islam yang tidak membuka diri pada keragaman pemikiran akan 

memupuk sikap fanatik dan eksklusif di kalangan peserta didik.12 

Hal ini tampak pada sejumlah pesantren yang mengajarkan doktrin secara 

tekstual dan literalist tanpa ruang dialektika, sehingga melahirkan pemahaman agama 

yang kaku dan antipati terhadap perbedaan. Mursalin dan Katsir menemukan bahwa 

pola pengajaran yang eksklusif dan dogmatik di pesantren semacam itu telah memupuk 

sikap permusuhan terhadap “kelompok di luar” serta mempermudah justifikasi 

kekerasan atas nama agama.13 Sebaliknya, pesantren-pesantren moderat cenderung 

memiliki kurikulum yang lebih inklusif, misalnya memperkenalkan tafsir kontekstual, 

sejarah agama yang plural, pendidikan Pancasila, serta nilai-nilai kebangsaan di samping 

pengajaran kitab kuning klasik.14 Selanjutnya hasil studi yang dilakukan oleh 

Mahmasoni menunjukkan bahwa penanaman nilai-nilai moderasi Islam melalui kajian 

kitab kuning di pesantren dapat efektif membentengi santri dari ideologi ekstrem, 

asalkan disertai bimbingan kritis dari kiai.15  

Dari berbagai penelitian terdahulu telah berusaha memetakan relasi pesantren 

dengan radikalisme maupun upaya moderasi, meskipun hasilnya beragam. Susanto 

dalam tulisannya “Kemungkinan Munculnya Paham Islam Radikal di ‘Pondok 

Pesantren’” sudah sejak dini menggarisbawahi potensi pesantren tersusupi paham 

radikal, terutama jika dipengaruhi faktor eksternal seperti infiltrasi ideologis dari Timur 

Tengah. Kendati demikian, Susanto juga menekankan bahwa mayoritas pesantren 

 
11 Susanto, Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuhan, Pembentukan Karakter, Dan Perlindungan Anak (Jakarta: 
Publica Institute Jakarta, 2020)2020; Ayub Mursalin and Ibnu Katsir, “Pola Pendidikan Keagamaan 
Pesantren Dan Radikalisme: Studi Kasus Pesantren-Pesantren Di Provinsi Jambi,” Kontekstualita: Jurnal 
Penelitian Sosial Keagamaan 25, no. 2 (2010): 255–90. 
12 Akbar S. Ahmed, Postmodernism and Islam: Predicament and Promise (New York: Routledge, 2004), 41. 
13 Mursalin and Katsir, “Pola Pendidikan Keagamaan Pesantren Dan Radikalisme: Studi Kasus 
Pesantren-Pesantren Di Provinsi Jambi.” 
14 Muh Subair, “Ideologi Kebangsaan Dalam Pembelajaran Kitab Kuning Di Pesantren PKP Manado,” 
Al-Qalam: Jurnal Keagamaan Dan Sosial Budaya 25, no. 1 (2019): 59–76. 
15 Muhammad Subhi Mahmasoni, “Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Islam Melalui Kegiatan ‘Kajian 
Kitab,’” The International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization 9, no. 1 (June 3, 2023): 1–16, 
https://doi.org/10.51925/inc.v9i01.74. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

170  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

      Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

tradisional tetap konsisten pada jalur moderat dan kesetiaan pada NKRI, sehingga 

generalisasi negatif perlu dihindari. Penelitian Umma Farida yang mengkaji radikalisme, 

moderatisme, dan liberalisme pesantren di era globalisasi menegaskan adanya spektrum 

ideologi di kalangan pesantren, seperti telah diuraikan di atas.16  

Namun, perlu dicatat bahwa sebagian besar studi terdahulu cenderung 

membahas aspek radikalisme dan moderasi secara terpisah. Hingga kini, belum banyak 

kajian komprehensif yang menghubungkan langsung ideologi pesantren, paradigma 

kurikulum, dan keterkaitan dengan gerakan-gerakan subversif dalam satu kerangka 

analisis. Dengan kata lain, masih terdapat gap penelitian mengenai bagaimana 

kontestasi ideologi (radikal, liberal, moderat) di lingkungan pesantren beririsan dengan 

fenomena gerakan subversif Islam di Indonesia, serta peran paradigma pendidikan 

pesantren dalam kontestasi tersebut. 

Bertolak dari latar belakang di atas, penelitian ini dimaksudkan untuk mengisi 

kekosongan kajian tersebut. Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

secara ideologis posisi dan peran pesantren dalam dinamika gerakan subversif serta wacana moderasi 

di Indonesia. Pertanyaan mendasar yang dijawab antara lain: sejauh mana spektrum 

ideologi pesantren (radikal–moderat–liberal) berkembang di era modern, bagaimana 

paradigma pendidikan di pesantren memengaruhi penyebaran paham keagamaan di 

kalangan santri, dan apakah pesantren berperan lebih dominan sebagai agen moderasi 

Islam atau justru sebagai simpul dari gerakan subversif anti-negara.  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research) dan analisis dokumen melalui penelusuran jurnal akademik nasional 

maupun internasional, buku dan monograf mengenai pesantren, pendidikan Islam, 

serta gerakan Islam kontemporer, laporan riset lembaga terkait seperti Kementerian 

Agama, BNPT, maupun NGO tentang radikalisme pesantren, serta dokumen 

kebijakan pemerintah mengenai pesantren dan deradikalisasi pendidikan. Pendekatan 

penelitian bersifat interdisipliner dengan merujuk pada kerangka sosiologi pendidikan 

Islam untuk memahami dinamika internal pesantren dan relasi guru–santri dalam 

 
16 Farida, “Radikalisme, Moderatisme, Dan Liberalisme Pesantren: Melacak Pemikiran Dan Gerakan 
Keagamaan Pesantren Di Era Globalisasi.” 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 171 
 Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

transmisi ideologi,17 serta studi keamanan (terrorism studies) guna menganalisis modus 

operandi gerakan subversif dan upaya infiltrasi terhadap lembaga pendidikan.18 Analisis 

data dilakukan secara deskriptif-kritis melalui komparasi temuan berbagai sumber 

untuk mengidentifikasi pola umum maupun anomali terkait hubungan pesantren dan 

radikalisme.19 Temuan empiris dan pemikiran peneliti terdahulu dikaji secara kritis dan 

komprehensif guna membangun pemahaman mendalam tentang kompleksitas 

ideologis pesantren serta merumuskan rekomendasi strategis dalam memperkuat peran 

pesantren sebagai penopang Islam moderat di tengah kontestasi ideologi dewasa ini.20 

 
Fondasi Konseptual Pesantren, Ideologi, Gerakan Sosial, dan Moderasi 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia memiliki 

karakteristik unik yang membedakannya dari lembaga pendidikan lainnya. Struktur 

pesantren umumnya terdiri atas kiai sebagai figur sentral, ustaz sebagai pendidik, santri 

sebagai peserta didik, serta sistem asrama yang menciptakan lingkungan belajar 24 

jam.21 Otoritas kiai tidak hanya bersifat akademik, tetapi juga spiritual dan sosial, 

sehingga memengaruhi pola pikir dan perilaku santri. Sistem pendidikan berbasis kitab 

kuning dan pembelajaran tradisional (bandongan, sorogan) menjadi ciri utama, 

meskipun banyak pesantren yang kini bertransformasi dengan memasukkan kurikulum 

formal dan teknologi modern.22 

Dalam konteks otoritas dan kepemimpinan, pesantren merepresentasikan 

model kepemimpinan karismatik dan patrimonial, di mana kiai memiliki legitimasi 

berdasarkan ilmu, keturunan, dan kontribusi sosial.23 Relasi guru–santri dibangun atas 

 
17 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa (Jakarta: Pesantren 
Nawesea Press, 2009), 7. 
18 Andrew Silke, Routledge Handbook of Terrorism and Counterterrorism (New York: Routledge, 2019), 19. 
19 Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam Di Indonesia. 
20 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: Logos Wacana 
Ilmu, 1999), 10. 
21 Dhofier, Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa; Karel A Steenbrink, Pesantren, 
Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun Modern (Jakarta: LP3ES, 1994), 51. 
22 Dina Afrianty, Robert W Hefner, and Azyumardi Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools 
and National Ideals in Indonesia,” in Education, History, Political Science, 
https://api.semanticscholar.org/CorpusID:158501822; Husni Rahim, Madrasah Dalam Politik Pendidikan 
Di Indonesia (Ciputat: PT Logos Wacana Ilmu, 2005), 9. 
23 Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam Di Indonesia (Bandung: 
Mizan, 1995), 4. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

172  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

      Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

dasar ketaatan (ta’dhim), sehingga proses internalisasi nilai berlangsung secara intensif.24 

Namun, bentuk otoritas ini juga dapat menjadi lahan subur bagi penyebaran ideologi 

tertentu jika tidak disertai pengawasan dan keterbukaan.25 Oleh karena itu, memahami 

struktur dan otoritas pesantren menjadi kunci dalam melihat bagaimana ideologi 

diproduksi, ditransmisikan, dan direproduksi dalam lembaga ini. 

Dalam kajian ideologi, terdapat tiga spektrum besar yang memengaruhi 

pemikiran Islam di pesantren, yaitu radikalisme, liberalisme, dan moderatisme.26 

Radikalisme muncul melalui pemahaman tekstual yang eksklusif dan menganggap 

kebenaran tunggal, sedangkan liberalisme mendorong reinterpretasi teks secara 

progresif. Moderatisme, atau wasathiyah, hadir sebagai jalan tengah yang 

mengedepankan keadilan, keseimbangan, dan toleransi.27 Ketegangan antara tiga 

ideologi ini menciptakan kontestasi di ruang pendidikan, termasuk pesantren, sehingga 

perlu kerangka analisis yang holistik. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, pesantren berada dalam dilema antara 

paradigma tradisional dan modern.28 Paradigma tradisional menekankan turats (warisan 

klasik), pembentukan akhlak, dan sufisme, sementara paradigma modern menekankan 

rasionalitas, kurikulum nasional, dan profesionalisme guru. Banyak pesantren 

melakukan integrasi keduanya, menghasilkan model pendidikan hybrid yang 

menggabungkan nilai-nilai tradisional dengan sistem modern.29 Transformasi ini 

berdampak pada cara pesantren merespons perubahan sosial dan ideologi. 

Teori subversi dan gerakan sosial sangat relevan untuk menganalisis bagaimana 

ideologi ekstrem berusaha menyusup ke dalam lembaga pendidikan, termasuk 

pesantren. Tarrow menjelaskan bahwa gerakan sosial bekerja melalui mobilisasi 

 
24 Akhmad Afnan Fajarudin, “Kepemimpinan Modern Berbasis Pesantren,” Risalatuna: Journal of 
Pesantren Studies 2, no. 1 (January 15, 2022): 144–68, https://doi.org/10.54471/rjps.v2i1.1573. 
25 Retnowati, “Agama, Konflik, Dan Integrasi Sosial,” Analisa: Journal of Social Science and Religion 21, no. 
2 (2014): 189–200. 
26 Afrianty, Hefner, and Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools and National Ideals in 
Indonesia.” 
27 Kementerian Agama RI Tim Penyusun, Moderasi Beragama (Jakarta: Kementerian Agama RI, 2019), 
21. 
28 George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West (Edinburgh: Edinburgh 
University Press, 1981), 10; Rahim, Madrasah Dalam Politik Pendidikan Di Indonesia. 
29 Afrianty, Hefner, and Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools and National Ideals in 
Indonesia.” 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 173 
 Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

sumber daya, framing ideologi, dan eksploitasi celah struktural.30 Dalam konteks 

ekstremisme, infiltrasi sering dilakukan melalui perekrutan individu kunci, retorika 

keagamaan, dan penggunaan jaringan alumni.31 Oleh karena itu, pesantren dapat 

menjadi target sekaligus benteng tergantung pada sejauh mana ketahanan ideologinya 

dibangun. 

Sebagai respons atas potensi radikalisasi, teori moderasi Islam menjadi 

kerangka normatif yang kuat. Konsep tasamuh (toleransi), tawassuth (jalan tengah), 

tawazun (keseimbangan), dan musyawarah (dialog) merupakan nilai-nilai kunci dalam 

moderasi beragama.32 Pesantren yang menginternalisasikan nilai-nilai ini melalui 

kurikulum, budaya, dan kepemimpinan berpotensi menjadi agen perdamaian dan 

penguatan masyarakat multikultural.33 Moderasi tidak hanya diajarkan, tetapi 

dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari di pesantren. 

Relasi antara pesantren, ideologi, gerakan sosial, dan moderasi dapat dianalisis 

melalui kerangka hubungan konseptual yang saling memengaruhi. Pesantren sebagai 

institusi pendidikan menjadi arena produksi ideologi; ideologi memengaruhi gerakan 

sosial; gerakan sosial dapat menimbulkan subversi; dan moderasi hadir sebagai 

mekanisme filtrasi dan transformasi nilai.34 

Melalui integrasi teori-teori di atas, penelitian ini membangun kerangka analisis 

yang memungkinkan pemahaman holistik tentang dinamika internal pesantren, 

kontestasi ideologi, potensi infiltrasi gerakan subversif, dan pentingnya moderasi 

sebagai upaya menjaga kesinambungan Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Kerangka ini 

menjadi landasan untuk mengkaji bagaimana pesantren dapat terus relevan dan adaptif 

dalam menghadapi tantangan ideologis di era kontemporer. 

 
Dinamika Ideologis dalam Pesantren 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional telah lama menjadi 

arena interaksi antara nilai-nilai keagamaan, sosial, dan ideologis. Secara historis, 

 
30 Sidney G. Tarrow, Power in Movement: Social Movements and Contentious Politics (New York: Cambridge 
University Press, 2012), 12. 
31 Silke, Routledge Handbook of Terrorism and Counterterrorism. 
32 Tim Penyusun, Moderasi Beragama. 
33 van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam Di Indonesia. 
34 Tarrow, Power in Movement: Social Movements and Contentious Politics. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

174  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

      Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

pesantren tumbuh sebagai pusat dakwah, pendidikan, dan perlawanan terhadap 

kolonialisme.35 Namun, dalam konteks modern, dinamika ideologis di pesantren 

mengalami diversifikasi seiring keterbukaan informasi, perubahan politik nasional, dan 

penetrasi wacana global tentang Islam. Tiga arus besar yang berkembang di lingkungan 

pesantren saat ini adalah radikalisme, liberalisme, dan moderatisme masing-masing 

membawa implikasi terhadap paradigma pendidikan dan arah keagamaan di 

Indonesia.36  

Fenomena radikalisme pesantren sering kali berakar dari interpretasi tekstual 

yang kaku terhadap ajaran Islam dan pemahaman keagamaan yang eksklusif. Faktor 

pendorongnya meliputi ideologisasi agama oleh kelompok transnasional, kesenjangan 

sosial, serta lemahnya literasi keislaman yang moderat di kalangan santri.37 Pesantren 

Al-Mukmin Ngruki di Sukoharjo, misalnya, sering dikaitkan dengan wacana radikalisasi 

karena jaringan alumninya yang terhubung dengan gerakan jihad global.38 Sementara 

kasus pesantren di Lamongan yang terkait dengan pelaku bom Bali menunjukkan 

bahwa infiltrasi ideologi ekstrem dapat terjadi melalui jejaring dakwah dan pengajian 

tertutup.39 Meski demikian, generalisasi terhadap semua pesantren harus dihindari, 

karena sebagian besar pesantren di Indonesia justru menolak ideologi kekerasan. 

Radikalisme pesantren juga tidak muncul secara instan, tetapi melalui proses 

panjang yang melibatkan tiga dimensi: doktrinal, struktural, dan situasional. Doktrinal 

mencakup penafsiran sempit terhadap konsep jihad; struktural terkait jaringan sosial 

yang tertutup; dan situasional dipengaruhi oleh kondisi politik dan ekonomi yang 

memunculkan rasa ketidakadilan.40  

Di sisi lain, muncul pula fenomena liberalisme pesantren, yang berkembang 

melalui gerakan intelektual dan reinterpretasi ajaran Islam secara kontekstual. Tokoh-

tokoh seperti Abdurrahman Wahid (Gus Dur) dan Nurcholish Madjid menjadi 

 
35 Dhofier, Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa. 
36 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 
37 Noorhaidi Hasan, Laskar Jihad: Islam, Militancy, and the Quest for Identity in Post-New Order Indonesia (New 
York: Southeast Asia Program Publications, 2006), 28; Silke, Routledge Handbook of Terrorism and 
Counterterrorism. 
38 Greg Fealy and Aldo Borgu, Local Jihad: Radical Islam and Terrorism in Indonesia (Barton: Australian 
Strategic Policy Institute, 2005), 19. 
39 BNPT, “Laporan Tahunan Penanggulangan Terorisme Di Indonesia” (Jakarta, 2019), 25. 
40 Tarrow, Power in Movement: Social Movements and Contentious Politics. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 175 
 Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

representasi penting dari liberalisme pesantren yang mendorong Islam progresif, 

humanis, dan demokratis.41 Gerakan ini umumnya muncul dari pesantren besar seperti 

Tebuireng dan Lirboyo yang telah membuka diri terhadap modernisasi pendidikan dan 

wacana kebangsaan.42 Dalam bidang pendidikan, liberalisme pesantren melahirkan 

generasi santri intelektual yang aktif di ranah akademik dan sosial, serta 

memperjuangkan pluralisme dan keadilan sosial sebagai nilai inti Islam.43 

Namun, liberalisme pesantren juga memunculkan perdebatan di kalangan 

konservatif. Sebagian kalangan menilai pendekatan liberal terlalu longgar terhadap teks 

dan berpotensi mengaburkan batas normatif ajaran Islam.44 Meski demikian, arus 

liberalisme ini berperan penting dalam membuka horizon berpikir santri agar mampu 

berdialog dengan realitas modern dan berinteraksi secara kritis terhadap isu-isu 

kemanusiaan dan kebangsaan.  

Sementara itu, moderatisme pesantren muncul sebagai kekuatan dominan yang 

merepresentasikan wajah Islam Indonesia. Akar moderatisme ini berakar kuat pada 

tradisi Nahdlatul Ulama (NU) dengan prinsip wasathiyyah al-Islamiyyah (jalan tengah 

Islam) yang menekankan nilai-nilai tasamuh, tawassuth, tawazun, dan musyawarah. 

Pesantren moderat mempraktikkan inklusivitas melalui pengajaran yang menekankan 

keseimbangan antara syariah, akhlak, dan kemanusiaan, serta membangun harmoni 

dengan masyarakat sekitar. Model ini terlihat dalam praktik pendidikan di pesantren-

pesantren seperti Tebu Ireng, Lirboyo, dan Sidogiri yang tetap menjaga ortodoksi 

Islam sekaligus adaptif terhadap nilai-nilai kebangsaan.45 

Moderatisme pesantren juga memainkan peran strategis dalam meredam 

ekstremisme melalui pendekatan edukatif dan kultural. Pendidikan karakter berbasis 

akhlak, dakwah sosial, serta keterlibatan santri dalam kegiatan masyarakat menjadi 

 
41 Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi: Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2001), 10; N 
Madjid, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan (Jakarta: Paramadina, 1997), 9. 
42 Ahmad Ihwanul Muttaqin, “Modernisasi Pesantren; Upaya Rekonstruksi Pendidikan Islam: Studi 
Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid Dan Nurcholish Madjid,” Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan 
Islam 7, no. 2 (August 15, 2014): 66–98. 
43 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 
44 Nurul Hidayati, “Konsep Pendidikan Islam Berwawasan Multikulturalisme Perspektif Har. Tilaar,” 
Jurnal Pendidikan Agama Islam 4, no. 1 (May 2016): 2527–4511. 
45 Dhofier, Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

176  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

      Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

instrumen nyata moderasi beragama.46 Melalui kurikulum integratif yang 

menggabungkan ilmu agama dan umum, pesantren moderat berupaya melahirkan 

santri yang kritis, toleran, dan berdaya saing global.47 Dengan demikian, moderatisme 

bukan sekadar konsep, tetapi gerakan sosial-keagamaan yang merekonstruksi wajah 

Islam rahmatan lil ‘alamin di tingkat akar rumput. 

Secara konseptual, dinamika ideologis dalam pesantren mencerminkan 

kontestasi wacana antara eksklusivitas dan inklusivitas, antara dogmatisme dan 

rasionalitas, antara purifikasi dan transformasi sosial. Ketiga orientasi radikal, liberal, 

dan moderat tidak berdiri terpisah, tetapi saling memengaruhi dalam membentuk corak 

keislaman pesantren. Dalam konteks nasional, arah masa depan pesantren akan sangat 

bergantung pada kemampuan lembaga ini untuk memperkuat moderasi, memperdalam 

literasi keagamaan, serta memperluas jejaring intelektual lintas budaya dan negara. 

 
Kontestasi Moderasi di Pesantren 

Moderasi Islam di lingkungan pesantren bukan hanya sebuah wacana moral, 

melainkan strategi kebudayaan dan pendidikan dalam merespons arus radikalisme 

keagamaan yang terus berkembang. Sebagai lembaga pendidikan berbasis tradisi 

keislaman Nusantara, pesantren menjadi garda terdepan dalam menjaga keseimbangan 

antara ortodoksi dan modernitas. Gerakan moderasi yang diinisiasi oleh Nahdlatul 

Ulama (NU) dan diperkuat oleh program nasional Kementerian Agama melalui 

Moderasi Beragama telah memperkuat pesantren sebagai pusat pengarusutamaan nilai-

nilai wasathiyyah (tengah) dalam kehidupan keagamaan dan sosial.48 Program ini tidak 

hanya bersifat seremonial, tetapi terimplementasi dalam bentuk pelatihan santri, 

penguatan literasi Islam rahmatan lil ‘alamin, serta kerja sama lintas pesantren dalam 

membangun jejaring moderasi.49 

 
46 Afrianty, Hefner, and Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools and National Ideals in 
Indonesia.” 
47 Rahim, Madrasah Dalam Politik Pendidikan Di Indonesia. 
48 Tim Penyusun, Moderasi Beragama. 
49 Azyumardi Azra, “The Origin of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-
Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth Centuries.,” Asian Journal of 
Social Science 30, no. 3 (2002): 449–71. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 177 
 Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

Moderasi di pesantren bekerja pada tiga level utama: doktrinal, kurikulum, dan 

sosial. Pertama, moderasi doktrin (ideologi) berfungsi menyeimbangkan pemahaman 

keagamaan yang tekstual dengan konteks sosial kemanusiaan. Melalui pendekatan fikih 

sosial, tafsir tematik, dan studi maqāṣid al-sharī‘ah, pesantren berupaya menanamkan 

kesadaran bahwa Islam menolak kekerasan dan mengedepankan kemaslahatan.50 Kiai 

dan guru menjadi aktor kunci dalam proses ini karena memiliki otoritas dalam 

mengarahkan penafsiran ajaran agama yang lebih inklusif dan humanis.51 

Kedua, moderasi kurikulum (pendidikan) dilakukan melalui integrasi nilai-nilai 

kebangsaan, kemanusiaan, dan pluralisme ke dalam sistem pembelajaran pesantren. 

Beberapa pesantren seperti Tebuireng, An-Nuqayah, dan Al-Hikam telah 

mengembangkan kurikulum yang memadukan studi keislaman klasik dengan ilmu 

sosial modern dan kewarganegaraan.52 Strategi ini memperkuat karakter santri agar 

tidak hanya memahami teks agama secara normatif, tetapi juga mampu berinteraksi 

secara kritis dengan realitas sosial. 

Ketiga, moderasi sosial (interaksi masyarakat) tercermin dalam kemampuan 

pesantren untuk berperan aktif di tengah masyarakat melalui kegiatan dakwah, 

pendidikan masyarakat, dan pelayanan sosial. Pesantren moderat cenderung 

mengedepankan dakwah bil ḥikmah (pendekatan kebijaksanaan) serta menjalin kerja 

sama lintas agama dan budaya untuk memperkuat kohesi sosial.53 Peran sosial ini 

menjadikan pesantren bukan hanya sebagai lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga 

sebagai agen transformasi sosial yang menjaga harmoni di tingkat akar rumput. 

Namun, tantangan terhadap moderasi pesantren juga tidak ringan. Pertama, 

masih terdapat resistensi internal dari sebagian kalangan konservatif yang menganggap 

moderasi sebagai kompromi terhadap kemurnian ajaran agama. Kedua, politisasi agama 

yang terjadi dalam kontestasi politik nasional sering kali memecah komunitas pesantren 

menjadi blok-blok ideologis yang berseberangan.54 Ketiga, tekanan dari kelompok 

 
50 Abdurrahman Wahid, Islamku Islam Anda Islam Kita (Jakarta: The Wahid Institute, 2006), 27. 
51 Dhofier, Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa. 
52 Rahim, Madrasah Dalam Politik Pendidikan Di Indonesia; van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, Dan 
Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam Di Indonesia. 
53 Afrianty, Hefner, and Azra, “Pesantren and Madrasah: Muslim Schools and National Ideals in 
Indonesia.” 
54 Hasan, Laskar Jihad: Islam, Militancy, and the Quest for Identity in Post-New Order Indonesia. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

178  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

      Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

transnasional dengan ideologi trans-lokal seperti Salafisme dan Hizbut Tahrir 

menimbulkan tantangan baru bagi pesantren dalam mempertahankan kemandirian 

epistemologisnya.55 Oleh karena itu, moderasi di pesantren harus terus diperkuat 

melalui sinergi antara kebijakan negara, otoritas kiai, dan partisipasi masyarakat agar 

tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang menjadi paradigma pendidikan Islam 

yang resilien dan berkelanjutan. 

Dari berbagai dinamika ideologis dan praksis moderasi di atas, dapat disusun 

sebuah model konseptual tentang kontestasi ideologi dan respons moderasi di 

pesantren. Pesantren, dengan struktur yang mencakup kepemimpinan kiai, sistem 

kurikulum, dan ideologi keagamaan, berfungsi sebagai arena kontestasi di mana 

berbagai arus pemikiran Islam radikal, liberal, dan moderat saling berinteraksi dan 

bersaing memperebutkan otoritas kebenaran. Dalam konteks ini, moderasi tidak 

sekadar menjadi “jalan tengah”, tetapi merupakan strategi aktif dalam menjaga 

keseimbangan ideologis. Proses kontestasi ini mendorong pesantren untuk terus 

melakukan self-correction dan pembaruan pemikiran agar tidak terjebak dalam 

ekstremisme atau liberalisme berlebihan. Berikut penulis visualisasikan dalam bentuk 

gambar berikut: 

 

Gambar 1. Hirarki Konseptual Pesantren 

 
55 Fealy and Borgu, Local Jihad: Radical Islam and Terrorism in Indonesia. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 179 
 Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

Model konseptual yang diusulkan menggambarkan bahwa pesantren berperan 

sebagai sistem adaptif yang membangun ketahanan ideologis (ideological resilience) melalui 

internalisasi nilai-nilai moderasi di seluruh aspek kelembagaan. Dengan demikian, 

moderasi bukan hanya reaksi terhadap ancaman radikalisme, tetapi juga menjadi 

paradigma utama pendidikan Islam masa depan yang berorientasi pada perdamaian, 

toleransi, dan kemajuan peradaban. 

 
Kesimpulan 

Sejatinya pesantren bukanlah entitas yang monolitik, melainkan arena 

kontestasi ideologi di mana gagasan radikal, liberal, dan moderat saling berinteraksi dan 

berkompetisi membentuk orientasi keislaman santri. Gerakan subversif cenderung 

memanfaatkan ruang ideologi dan pendidikan untuk menanamkan narasi keagamaan 

yang eksklusif dan intoleran. Dalam konteks ini, paradigma pendidikan pesantren yang 

berbasis nilai-nilai moderasi meliputi tasamuh, tawassuth, tawazun, dan musyawarah 

berperan penting dalam memperkuat daya tahan ideologis lembaga. Moderasi bukan 

hanya strategi defensif terhadap radikalisme, melainkan juga instrumen transformatif 

yang meneguhkan pesantren sebagai agen perdamaian dan pembangunan sosial-

keagamaan di Indonesia. 

Temuan penelitian ini memberikan kontribusi signifikan terhadap 

pengembangan kajian pesantren dan pendidikan Islam, terutama dalam menjelaskan 

relasi antara struktur pendidikan, ideologi, dan dinamika sosial. Secara praktis, 

implikasinya mencakup tiga ranah utama. Pertama, bagi kebijakan pendidikan Islam, 

diperlukan integrasi nilai-nilai moderasi dalam kurikulum nasional, terutama di lembaga 

keagamaan berbasis pesantren. Kedua, bagi penguatan moderasi, sinergi antara 

pemerintah, organisasi keagamaan, dan komunitas pesantren perlu diperkuat melalui 

program literasi ideologi dan pelatihan guru moderat. Ketiga, bagi penelitian lanjutan, 

perlu dilakukan studi empiris yang menelusuri efektivitas model moderasi di berbagai 

tipe pesantren serta hubungannya dengan perubahan sosial masyarakat sekitar. 

 
Referensi 

Achlami, MA. “Peran Pondok Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan, Dakwah Dan 
Sosial Dalam Menangkal Radikalisme Dan Terorisme.” At-Tarbiyah: Jurnal 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

180  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

      Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam. vol. 1, no. 2, (2024): 118–26. 

Afrianty, Dina, Robert W Hefner, and Azyumardi Azra. “Pesantren and Madrasah: 
Muslim Schools and National Ideals in Indonesia.” In Education, History, Political 
Science. https://api.semanticscholar.org/CorpusID:158501822. 

Ahmed, Akbar S. 2004. Postmodernism and Islam: Predicament and Promise. New York: 
Routledge. 

Azra, Azyumardi. 1999. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 
Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

———. “The Origin of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-
Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth 
Centuries.” Asian Journal of Social Science. vol. 30, no. 3, (2002): 449–71. 

BNPT. “Laporan Tahunan Penanggulangan Terorisme Di Indonesia.” Jakarta, 2019. 

Bruinessen, Martin van. 1995. Kitab Kuning, Pesantren, Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam 
Di Indonesia. Bandung: Mizan. 

Bruinessen, Martin van. 1995. Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam 
Di Indonesia. Bandung: Mizan. 

Dhofier, Zamakhsyari. 1999. The Pesantren Tradition: The Role of the Kyai in the 
Maintenance of Traditional Islam in Java. Tempe: Monograph Series Press. 

———. 2009. Tradisi Pesantren: Memadu Modernitas Untuk Kemajuan Bangsa. Jakarta: 
Pesantren Nawesea Press. 

Fajarudin, Akhmad Afnan. “Kepemimpinan Modern Berbasis Pesantren.” Risalatuna: 
Journal of Pesantren Studies. vol. 2, no. 1, (January 15, 2022): 144–68. 
https://doi.org/10.54471/rjps.v2i1.1573. 

Farida, Umma. “Radikalisme, Moderatisme, Dan Liberalisme Pesantren: Melacak 
Pemikiran Dan Gerakan Keagamaan Pesantren Di Era Globalisasi.” Edukasia: 
Jurnal Penelitian Pendidikan Islam. vol. 10, no. 1, (2015): 145–63. 
https://doi.org/10.21043/edukasia.v10i1.789. 

Fealy, Greg, and Aldo Borgu. 2005. Local Jihad: Radical Islam and Terrorism in Indonesia. 
Barton: Australian Strategic Policy Institute. 

Fridiyanto. “Dinamika Sosial Pesantren Di Indonesia.” Al Mashaadir: Jurnal Ilmu 
Syariah. vol. 1, no. 1, (March 30, 2020): 1–10. 
https://doi.org/10.52029/jis.v1i1.1. 

Group, International Crisis. “Annual Report 2011.” Denmark, 2010. 
https://www.dfat.gov.au/sites/default/files/annual-report-2011.pdf. 

Hasan, Noorhaidi. 2006. Laskar Jihad: Islam, Militancy, and the Quest for Identity in Post-
New Order Indonesia. New York: Southeast Asia Program Publications. 

Hidayati, Nurul. “Konsep Pendidikan Islam Berwawasan Multikulturalisme 
Perspektif Har. Tilaar.” Jurnal Pendidikan Agama Islam. vol. 4, no. 1, (May 2016): 
2527–4511. 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 181 
 Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

Madjid, N. 1997. Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta: Paramadina. 

Mahmasoni, Muhammad Subhi. “Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Islam Melalui 
Kegiatan ‘Kajian Kitab.’” The International Journal of Pegon: Islam Nusantara 
Civilization. vol. 9, no. 1, (June 3, 2023): 1–16. 
https://doi.org/10.51925/inc.v9i01.74. 

Makdisi, George. 1981. The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West. 
Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Mas’ud, Abdurrahman, Moh. Erfan Soebahar, Muhtarom, Abdul Mukti, Raharjo, 
Fatah Syukur, Nurul Huda, et al. 2002. Dinamika Pesantren Dan Madrasah. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian Tentang Unsur Dan 
Nilai Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS. 

Muhaimin. 2011. Pemikiran Dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam. Jakarta: Raja 
Grafindo Persada. 

Mursalin, Ayub, and Ibnu Katsir. “Pola Pendidikan Keagamaan Pesantren Dan 
Radikalisme: Studi Kasus Pesantren-Pesantren Di Provinsi Jambi.” 
Kontekstualita: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan. vol. 25, no. 2, (2010): 255–90. 

Muttaqin, Ahmad Ihwanul. “Modernisasi Pesantren; Upaya Rekonstruksi Pendidikan 
Islam: Studi Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid Dan Nurcholish 
Madjid.” Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam. vol. 7, no. 2, (August 15, 2014): 66–
98. 

Rahim, Husni. 2005. Madrasah Dalam Politik Pendidikan Di Indonesia. Ciputat: PT 
Logos Wacana Ilmu. 

Retnowati. “Agama, Konflik, Dan Integrasi Sosial.” Analisa: Journal of Social Science and 
Religion. vol. 21, no. 2, (2014): 189–200. 

Silke, Andrew. 2019. Routledge Handbook of Terrorism and Counterterrorism. New York: 
Routledge. 

Steenbrink, Karel A. 1986. Pesantren, Madrasah, Sekolah : Pendidikan Islam Dalam Kurun 
Moderen. Jakarta: Dharma Aksara Perkasa. 

Steenbrink, Karel A. 1994. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun 
Modern. Jakarta: LP3ES. 

Subair, Muh. “Ideologi Kebangsaan Dalam Pembelajaran Kitab Kuning Di Pesantren 
PKP Manado.” Al-Qalam: Jurnal Keagamaan Dan Sosial Budaya. vol. 25, no. 1, 
(2019): 59–76. 

Susanto. 2020. Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuhan, Pembentukan Karakter, Dan 
Perlindungan Anak. Jakarta: Publica Institute Jakarta. 

Tarrow, Sidney G. 2012. Power in Movement: Social Movements and Contentious Politics. 
New York: Cambridge University Press. 

Tim Penyusun, Kementerian Agama RI. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: 



Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid 
Pesantren dan Gerakan Subversi: Analisis Ideologis, Paradigma Pendidikan, dan Kontestasi Moderasi di Indonesia 

182  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

      Volume 5, Number 2, July 2025; pp. 165-182 

Kementerian Agama RI. 

TM, Fuaduddin, Muchtamil K, and Wakhid Khozin. “Mencetak Generasi Muslim 
Kaffah (Studi Tentang Sistem Pendidikan, Paham Dan Jaringan Keagamaan 
Pondok Pesantren Islam ‘AL-ISLAM’ (PPII) Tenggulun, Lamongan).” 
EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan. vol. 1, no. 4, 
(September 4, 2017): 37–48. https://doi.org/10.32729/edukasi.v1i4.342. 

Wahid, Abdurrahman. 2006. Islamku Islam Anda Islam Kita. Jakarta: The Wahid 
Institute. 

———. 2001. Menggerakkan Tradisi: Esai-Esai Pesantren. Yogyakarta: LKiS. 

 

 

Copyright Holder : 
© Ayatullah Chumaini, Abdul Rosyid (2025) 

First Publication Right : 
Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

This article is licensed under: 

CC BY-SA 
 


