
 

 

 

 
Volume 1, Number 2, July 2021, Copyright © 2020, RJPS 

Published by LP3M Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang 

Available Online on https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna  

 

 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 
https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna 

Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin 
dengan Kultur Pesantren 

Akhmad Afnan Fajarudin 
Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia 

 pagarnusa355@gmail.com 

Article Information: 
Received March 23, 2021 
Resived March 25, 2021 
Accepted June 5, 2021 

Abstract: 
Artikel ini hendak menjawab tantangan perubahan zaman 
yang sedang terjadi. Pergerakan Mahasiswa Islam 
Indonesia (PMII) merupakan organisasi pengkaderan 
yang secara khusus memiliki tujuan untuk menjaga 
kehidupan berbangsa dan bernegara serta berbasis 
pesantren sebagai representasi pembaharuan yang kini 
terjadi. Yang mengasimilasikan sebuah paradigma PMII 
dengan kultur pesantren. Metode dan pendekatan yang 
digunakan adalah kualtitaif deskriptif. Hasil dari penelitian 
ini bahwa dalam aktivitasnya paradigma yang dipakai oleh 
PMII IAI Syarifuddin sesuai dengan kultur pesantren. Hal 
ini menjadikan PMII sebagai organisasi yang mampu 
berkembang secara kuantitas dan kualitasnya. Sistem 
kaderisasi yang dipakai tidak terlepas dari kultur 
pesantren, karena adanya pesantren menjadi representasi 
adanya perguruan tinggi Institut Agama Islam Syarifuddin. 
 

Keyword: Asimilasi, 

Paradigma PMII, Kultur 

Pesantren 

 

 
Pendahuluan 

Sebagai organisasi pengkaderan, kontribusi gerakan Pergerakan Mahasiswa 

Islam Indonesia (PMII) Komisariat Institut Agama Islam Syarifuddin (IAIS) sejauh 

ini cukup dirasakan masyarakat kampus khususnya kalangan mahasiswa. Berbagai 

program dan terobosan mereka seperti kajian sosial dan keislaman, pelatihan, 

advokasi dan kaderisasi memiliki situasi yang signifikan untuk mengubah sudut 

pandang dan jiwa pembangunan dalam iklim pendidikan. Diterimanya keberadaan 

PMII sebagai organisasi ekstra kampus di lingkungan kampus IAIS tidak terlepas dari 

ideology dan kultur IAIS sebagai kampus perguruan tinggi yang berbasis pesantren 

dan berhaluan Ahlussunnah Wal jama’ah An-nahdliyah. Sementara PMII lebih 

dikenal sebagai sekumpulan pemuda yang tetap konsisten dalam menjaga dan 

https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna
mailto:pagarnusa355@gmail.com


Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

216  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

merapat intelektualisme agama Islam bahkan sebagai wadah asosiasi bagi kader 

nahdliyyin. 

Produk hukum PMII sudah diatur melalui Anggaran Dasar (AD) dan 

Anggaran Rumah Tangga (ART) serta Peraturan Organisasi (PO) yang disahkan 

melalui Konferensi Pengurus Besar PMII (PB PMII) dan seterusnya dijadikan sebagai 

paying hukum organisasi PMII di seluruh Nusantara. Namun aturan itu berlaku 

secara umum dan masih perlu dikaji lebih tepat sesuai dengan kultur dan budaya di 

tiap masing-masing satuan organisasi PMII khususnya di lingkungan kampus IAIS 

yang berbasis pesantren. 

Institut Agama Islam Syarifuddin (IAIS) awalnya adalah Sekolah Tinggi Ilmu 

Tarbiyah Syarifuddin (STITS). Perubahan ini berdasarkan SK Departemen Agama RI 

No. Dj. II/07/2005 tentang persetujuan pendirian STIT Syarifuddin dan ijin 

penyelenggaraan program studi Pendidikan Agama Islam tertanggal 18 Februari 

2005.1 Pergerakan Mahasiswa Islam Indonesia (PMII) Komisariat IAI Syarifuddin 

sudah ada sejak tahun 2005 dan telah membantu dalam proses membesarkan 

perguruan tinggi di kampusnya. Dengan usia yang tidak mudah lahi, PMII sudah 

melewati atau ikut berperan dalam sejarah membesarkan kampus tercinta IAI 

Syarifuddin. 

Kampus IAIS merupakan institusi pendidikan yang berbasis pesantren 

dengan menampilkan ajaran Islam inklusif dan akhlak karimah, yang mampu 

memberikan kontribusi nyata bagi penyebaran dan pengembangan Islam di nusantara 

dengan mengikuti arus perkembangan zaman. Pada konteks inilah paradigma 

pesantren yang mulanya klasikal dan tradisional dilebur menjadi modernis tanpa 

menghilangkan kultur dan budaya pesantren IAIS yang tradisional. 

Paradigma merupakan cara sudut pandang yang mendasar dari seorang 

ilmuwan. Menurut Guba dalam Denzin dan Lincoln paradigma merupakan sebuah 

kepercayaan fundamental yang memandu sebuah tindakan.2 Paradigma PMII sudah 

diatur dalam Anggaran Dasar BAB IV, Pasal 5 yang bertujuan untuk menghimpun 

                                                           
1 Profil Institut Agama Islam Syarifuddin, https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-
institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang, diakses pada  
2 Denzin, Norman K, dan Lincoln, Yvonna S, Handbook of Qualitative Research, terj. oleh Dariyatno dkk, 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), 25. 

https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang
https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang


Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 217 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

serta membina mahasiswa Islam Indonesia sesuai dengan sifat dan tujuan PMII.3 

Konteks paradigma tersebut masih baku dalam organisasi PMII, oleh karena itulah 

perlu melakukan sebuah transaksi wacana dan konsep, sekaligus dapat mencari 

alternatif konsep baru.4 

PMII IAI Syarifuddin harus bisa dan mampu dalam menggerakkan laju roda 

organisasi seusai dengan kultur dan budaya nya yakni pondok pesantren. Oleh karena 

itulah perlu sebuah terobosan baru dalam cara berfikir dan bergerak di organisasi 

PMII IAI Syarifuddin. Keadaan ini membuat seluruh kompenen mulai alumni hingga 

pengurus PMII IAI Syarifuddin untuk memikirkan solusi yang tepat dalam 

merumuskan sudut pandang baru sesuai dengan kultur kampus yang notabenenya 

adalah pesanren, salah satunya adalah dengan melakukan asimilasi pradigma kultur 

pesantren. 

Ihwanul mengatakan kehadiran pesantren karena adanya dua alasan yakni 

pertama, pesantren hadir untuk merespon untuk menjawab problematika masyarakat 

atau perubahan sosial yang dihadapkan runtuhnya sendi-sendi moral. Kedua, 

pesantren hadir untuk menyebar luaskan ajaran universalitas Islam di seluruh pelosok 

nusantara.5 Dalam hal ini PMII harus mampu menciptakan paradigma baru sesuai 

dengan tujuan didirikannya pondok pesantren utama di pesantren Kyai Syarifuddin 

Lumajang. 

Sebagai upaya kader muda penggerak, pantaslah jika PMII melakukan 

pembenahan-pembenahan paradigmatif dengan melakukan relfeksi-refleksi gerakan 

PMII yang disertai dengan kajian secara global yang kontemporer dan mampu 

bersaing dalam free market idea di setiap lini sektor dunia. Kemajuan kualitas dan 

paradigma pembangunan sangat penting sebagai alasan pengembangan dan 

mengikuti disposisi dasar yang menyertainya. Dengan demikian, pemulihan menjadi 

                                                           
3 PB PMII, AD/ART PMII Bab IV, Pasal 5, Palu, 22 mei 2017. 
4 Alfas Fauzan, PMII dalam Simpul-simpul Sejarah Perjuangan (Malang: Intimedia, 2015), 134-135. 
5 Ahmad Ihwanul Muttaqin, “MODERNISASI PESANTREN; Upaya Rekonstruksi Pendidikan Islam 
(Studi Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid), Tarbiyatuna: Jurnal 
Pendidikan Islam, Vol. 7, No. 2, Agustus (2014), 68. 
https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/55/61 Lihat juga: Said Aqil 
Siradj, Pesantren Masa Depan, Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren (Bandung: Pustaka 
Hidayah, 1999), 202. 

https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/55/61


Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

218  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

kepentingan yang tidak bisa dipisahkan sama sekali dari asosiasi pemulihan seperti 

PMII, dengan pertikaian mendasar yang berbeda.6 

Pertama-tama, argumentasi idealis, di mana kaderisasi adalah sarana untuk 

mengkomunikasikan penghargaan terhadap perkembangan baru. Dengan cara ini 

tidak cukup hanya beberapa hari tetapi merupakan awal dimana siklus pembelajaran 

dimulai. Kerangka ini kemudian, kemudian dibuat sebagai tempat penanaman 

diselesaikan oleh para alumni, sehingga tanpa bantuan orang lain tidak ada lagi alumni 

yang reformis dan inventif dalam memperjelas kualitas dan pergaulan. 

Kedua, argumentasi esensial. Kaderisasi dapat dilihat sebagai prosedur untuk 

perjalanan perhatian dan penguatan. Di tengah siklus ini terdapat suatu rangkaian 

aktivasi sosial yang akan berjalan baik secara merata maupun ke arah yang lebih 

tinggi. Dengan ini, pemulihan tergantung pada adanya kerangka kerja dan kantor 

yang memuaskan untuk bekerja dengan setiap program studi yang melibatkan siswa 

untuk menjadi lulusan nanti, sesuai dengan kebutuhan dasar manusia. 

Ketiga, argumentasi praktis. Manfaatnya adalah untuk meningkatkan jumlah 

individu. Kuantitas yang positif di masyarakat bahwa organisasi tersebut kuat dan 

terkenal. 

Keempat, argumentasi pragmatis. Kaderisasi dengan sendirinya menjadi ajang 

persaingan antar kelompok ketika kelompok lain juga melakukan hal yang sama, 

terutama untuk memenangkan sumber daya manusia. Dengan cara ini, ini 

mempengaruhi reaksi bahwa kerangka kerja siap untuk membentuk unit yang siap 

untuk bersaing dengan asosiasi yang berbeda. Hingga dalam realitasnya seringkali 

bersifat eksklusif. 

Kelima, argumentasi yang otoritatif. Kaderisasi ini dipandang sebagai proses 

rutinitas organisasi yang merupakan mandat organisasi kaderisasi. 

Perbedaan pendapat di atas menjadi alasan dalam kaderisasi dan berdampak 

pada perkembangan PMII secara keseluruhan. Isu dan bacaan dasar sangat menarik, 

sehingga pembangunan sosial politik yang digarap PMII selalu unik dan berubah 

sesuai kondisi. 

                                                           
6 Eman Hermawan, Menjadi Kader Pergerakan: dari Simpatisan menjadi Kader Militan, dari Inividu menjadi 
Organizer (Yogyakarta: Klinik, 2000), 9-16. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 219 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

Berbicara menganai PMII dan permasalahannya, maka kita akan diingatkan 

pada seorang Kyai besar yang sudah tidak asing lagi di kalangan masyarakat di 

Indonesia yakni KH. Abdurrahman Wahid atau lebih akrab disapa Gus Dur. Tentu 

saja, publik saat ini sudah paham bahwa Abdurrahman Wahid berasal dari keluarga 

pesantren. Pertimbangannya tentang pesantren telah dilakukan secara luas hingga saat 

ini, termasuk unsur-unsur dan modernisasi pesantren. Abdurrahman Wahid adalah 

orang yang berangkat dari pesantren (ternyata) suatu saat akan “kembali ke 

pesantren”.7 

Pada momentum hari lahirnya PMII yang ke-30 tahun 1990, Gus Dur 

mengatakan bahwa ada beberapa tahapan transformasi yang dapat dilakukan oleh 

kader PMII yakni bidang sosial ekonomi, kemudian sosial politik yang dimulai pada 

momentum Muktamar Nu di Banjarmasin tahun 1936 dan berakhir pada Muktamaer 

ke-27 di Situbondo, tahun 1984 ketika NU menyatakan kembali ke Khittah 1926. 

Yang ketiga adalah transformasi sosial ekonomi, yang diawali setelah Muktamar ke-28 

di Yogyalarta di penghujung tahun 1989, yang kemudian akan segara disusul dengan 

ransformasi keempat: ilmu pengetahuan dan teknologi.8 

Dalam hal itu perlulah sebuah terobosan baru dan sudut pandang yang harus 

dilakukan oleh organisasi PMII IAI Syarifuddin dalam menjaga dan merawat tradisi 

pesantren dan menjawab sebuah tantangan zaman di era yang sekarang ini. 

Berdasarkan preliminary research, dijumpai bahwa PMII IAI Syarifuddin memiliki cara 

yang unik dalam melakukan asimilasi paradigma kultur pesantren untuk menentukan 

arah gerak dan tujuan roda organisasinya. Perkembangan pesat mulai dari kualitas 

kader dan kuantitas kader merupakan bukti sederhana dari berjalannya proses 

asimilasi paradigma dengan kultir pesantren. 

 
Asimilasi Paradigma PMII 

Paradigma merupakan scara pandang yang mendasar dari seseorang. 

Paradigma Pergerakan Mahasiswa Islam Indonesia (PMII) adalah sebuah sudut 

pandang PMII dalam menentukan arah dan gerakan dalam melaksanakan aktivitas 

                                                           
7 Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi, Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta: LKIS, 2001), 10. 
8 A. Effendy Choirie, Choirul Anam, Pemikiran PMII dalam Berbagai Visi dan Persepsi (Jawa Timur: 
Majalah NU AULA, 1991), 34. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

220  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

organisasinya. Paradigma tidak hanya membicarakan apa yang harus dipandang, tetapi 

juga memberikan sebuah inspirasi, imaginasi terhadap apa yang harus dilakukan. 

Sehingga hal ini membuat perbedaan antara satu dengan yang lainnya. 

Dalam melakukan sebuah gerakan yang hendak dilakukan oleh PMII tidak 

terlepas dari adanya sangkut paut yang namanya paradigma, karena paradigma adalah 

suatu corak sudut pandangan yang diutamakan sebelum melakukan 

kontekstualisasinya. Dengan adanya paradigma gerakan ini diharapkan tidak terjadi 

dikotomi model gerakan di dalam PMII, seperti perdebatan yang tidak pernah selesai 

antara model gerakan “jalanan” dan model gerakan “pemikiran”.9 

Organisasi PMII ditahun 90-an masih belum memiliki paradigma yang secara 

difinitif dan menjadi acuan dalam melakukan gerakan. Selama ini warga pergerakan 

mengacu pada Nilai Dasar Pergerakan (NDP) PMII dan tidak mengacu pada 

kerangka pragmatik yang baku, upaya merumuskan dan membangun nilai-nilai yang 

dapat diukur secara sistematis. Namaun, dalam periode Sahabat Muhaimin Iskandar 

(1994-1997) secara faktual dan operasional ada karakteristik tertentu yang berlaku 

dalam warga pergerakan, ketika hendak melihat, menganalisis, dan menyikapi sebuah 

persoalan, yaitu sikap kritis dengan pendekatan teori kritis. Dengan demikian secara 

umum sejak saat itu mulai berlaku paradigma kritis dalam warga pergerakan. Sikap 

seperti ini muncul ketika PMII mengusung sejumlah gagasan mengenai 

demokratisasi, civil society, penguatan masyarakat di hadapan negara yang otoriter, 

sebagai upaya aktualisasi dan implementasi atas nilai-nilai dan ajaran agama yang 

diyakini.10 

Pesantren adalah salah satu rahim yang menetaskan para pahlawan militan, 

juga sepenuhnya bertanggung jawab atas kewajiban dan lingkungan mereka. Penuh 

bertanggung jawab secara vertikal maupun horizontal dalam membangun Indonesia. 

Hal ini karena alasan bahwa pesantren adalah rongga candradimuka untuk mahasiswa 

yang benar-benar diterjunkan ke lapangan bertarung.11 Pesantren juga mengajarkan 

                                                           
9 Fauzan, PMII dalam.., 289. 
10 Fauzan, PMII dalam.., 290. 
11 Ahmad Muhakamurrohman, “Pesantren: Santri, Kiai, dan Tradisi.” Ibda’: Jurnal Kebudayaan Islam, 
Vol. 12, No. 2, Desember (2014), 110. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 221 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

nilai-nilai kesederhanaan, kemandirian, semangat kerja sama, solidaritas dan 

keikhlasan. 

Tradisi berarti adat kebiasaan turun temurun (dari nenek moyang) yang masih 

dijalankan dalam masyarakat. Bisa juga diartikan penilaian atau anggapan bahwa cara-

cara yang telah ada merupakan yang paling baik dan benar.12 Kata lain yang memiliki 

makna hampir sama adalah budaya. Tradisi sering dibahasakan dengan adat istiadat. 

Ada hal yang berkaitan erat dengan tradisi, pertama adalah karakter, kedua adalah 

kondisi geografis. Pesantren memiliki tradisi yang melekat, selain diajarkan mengaji 

dan mengkaji ilmu agama, santri juga diajarkan untuk bertanggung jawab atas apa 

yang telah dipelajari. 

Hadirnya PMII IAI Syarifuddin merupakan bagian dari representasi kultur 

pesantren yang memiliki ciri khas tradisional dan klaksik namun bisa menjawab 

tantangan kebutuhan zaman. Dalam hal ini PMII perlu merekonstuksi paradigma 

yang memiliki khas tersebut tanpa membuang budaya lama yang baik dan 

menambahkan budaya baru yang lebih baik lagi. 

Nalar gerak PMII harus terbangun secara sistematis dan efisien dalam 

menjawab kegelisahan yang terjadi baik dalam kultur pesantren maupun eksistensi 

adanya kampus dan PMII di IAI Syarifuddin. Perlunya sebuah asimilasi paradigma 

dengan kultur pesantren yang tepat dalam menjawab persoalan zaman terlebih untuk 

kebutuhan warga PMII dalam menuju citra diri yang Ulil Albab. 

Pemaknaan asimilasi mencerminkan bahwa adanya sebuah relasi dua 

kelompok, dimana satu kelompok sebagai komunitas pribumi yang biasa dominan 

dan mayoritas, dengan satu kelompok minoritas yang biasanya merupakan komunitas 

atau individu pendatang atau migran.13 Menurut Jiobu proses reduksi identitas disaat 

asimilasi berlangsung terdapat dua kemungkinan, yaitu:14 

1) Kelompok minoritas kehilangan keunikannya dan menyerupai kelompok 

mayoritas.  

                                                           
12 Kemdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: PT Penerbitan dan Percetakan, 2005), 1208. 
13 Khomsahrial Romli, “Akulturasi dan Asimilasi dalam Konteks Interaksi antar Etnik”, Ijtimaiyyah, 
Vol. 8, No. 1. Februari (2015), 3. 
14 Jiobu Robert M, Ethnicity and Assimilation (New York: State Univ of New York Pr , 1988), 6. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

222  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

2) Kelompok minoritas dan kelompok mayoritas bercampur aduk dan tidak 

terdapat perbedaan satu sama lainnya. 

 
 Asimilasi merupakan sebuah proses perubahan pola kebudayaan untuk 

menyesuaikan diri dengan mayoritas.15 Proses pembaharuan suatu budaya dapat 

dilakukan dengan cara proses asimilasi, yakni: asimilasi tunras satu arah dan asimilasi 

tuntas dua arah. Asimilasi tuntas satu arah yaitu kelompok mengambil alih budaya 

dan jati diri kelompok mayoritas dan menjadikan identitasnya. Asimilasi tuntas dua 

arah merupakan proses peleburan dua kebudayaan yang dapat berlangsung karena 

adanya sikap saling menerima dan memberikan budaya dari tiap-tiap kelompok.16 

 Hal ini membuat sebuah paradigma PMII yang mulanya adalah kritis tapi juga 

solutif dalam meberikan sebuah argumentasi tanpa mempertimbangkan siapa yang 

hendak di kritiki, kini menjadi paradigma yang menyesuaikan dengan kultur dan 

budaya yang ada di pesantren Kyai Syarifuddin. Karena dengan hal itu meskipun 

sudah menjadi mahasiwa akan tetapi PMII tetap menjaga moralitasnya dengan cara 

menghormati sosok kyai yang menjadi figur orang yang terhormat di seluruh negara 

Indonesia.17 

 
Paradigma PMII 

1. Sejarah Paradigma PMII 

 Paradigma PMII muncul karena situasi dan kondisi yang sedang terjadi. 

Dalam proses ranah gerakannya PMII memerlukan sebuah pisau bedah yang 

dijadikan sebagai kerangka teoritis dalam melaksanakan laju gerak organisasi. Jauh 

sebelum ada paradigma, di PMII selalu menggunakan Nilai Dasar Pergerakan 

sebagai landasan berfikir dan bergerak bagi warga PMIi, namun hal ini tidak bisa 

dijadikan sebagai kerangka teoritis dalam melakukan kegiatan menganalisis. 

 Kemudian di tahun 1994-1994 pada masa sahabat Muhaimin Iskamdar, 

mulailah paradigma itu dibahas dan dikaji oleh warga PMII karenahal itu hendk 

                                                           
15 Soejono Soekanto, Sosiologi: Suatu Pengantar (Jakarta: Rajawali Grafindo Persada, 1983), 38. 
16James Danandjaya, “Wacana Antropologi”, Media Komunikasi Peminat dan Profesi Antropologi, Vol. 2, 
No. 2, Desember (1998), 12. 
17 Kompri. Manajemen Dan Kepemimpinan Pondok Pesantren (Jakarta: Prenadamedia Group, 2018), 15. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 223 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

dijadikan acuan secara factual dan operasional dalam setiap aktivitas warga PMII. 

Nalar gerak PMII secara teoritik mulai terbangun secara sistematis pada masa 

kepengurusan Muhaimin Iskandar. Untuk pertama kalinya istilah paradigma yang 

populer dalam sosiologi digunakan untuk menyatakan apa yang oleh PMII 

disebut “prinsip-prinsip dasar yang akan dijadikan acuan dalam segenap pluralitas 

startegi sesuai lokalitas masalah dan medan juang”. Dimuat dalam buku berjudul 

Paradigma arus balik masyarakat pinggiran. Paradigma pergerakan disambut 

massif oleh seluruh anggota dan kader PMII di seluruh Indonesia. Paradigma 

pergerakan dirasa mampu menjawab kegelisahan anggota pergerakan yang gerah 

dengan situasi sosial politik nasional.18 

 Paradigma gerakan tersebut dilatar belakangi oleh kondisi sosial politik 

bangsa yang ditandai dengan munculnya pertama, negara sebagai actor yang 

peranannya “mengatasi” masyarakat yang merupakan asal-usul eksistensinya. 

Kedua, kualitas pekerjaan dan kapasitas administrasi dan teknokrasi yang tidak 

diragukan lagi selama waktu yang dihabiskan untuk merancang sosial, moneter 

dan politik. Ketiga, semakin diremehkan penghibur terkenal di mata masyarakat, 

termasuk kalangan terpelajar. Keempat, eksekusi model politik ekslusif melalui 

organisasi korporatis untuk mengatasi kepentingan politik yang berbeda. Terlebih 

lagi. Dan kelima ialah keberhasilan pemanfaatan higemoni filosofis untuk 

memperkuat dan menyelamatkan otentisitas kerangka politik saat ini. Kelima 

kualitas ini sangat sedikit unik dalam kaitannya dengan negara-negara pengusaha 

pinggiran.19 

 Perlawanan PMII terhadap negara di area perpolitikan Orde Baru merupakan 

sebuah arena yang subur bagi sikap perlawanan yang dilakukan, hal ini karena 

adanya dorongan dari konstruksi teologis Antroposentrisme-Transendental20 

                                                           
18 Fauzan, PMII dalam.., 290-291. 
19 Heri Ahmadi, Gerakan Moral Tidak Relevan Lagi, Kompas, 16 Juni 1985. Diakses pada:  
Lihat juga: Fauzan, PMII dalam.., 291. 
20 Istilah transendental berasal dari arti kata transenden yakni menonjolkan hal-hal yang kerohanian 
dari sesuatu hal yang teoritis. Menurut Kuntowijoyo, selengkapnya diuraikan dengan makna 'masa 
lalu', itu melewati apa yang bisa terjadi dialami oleh orang-orang. Lihat: Khairul Anam, “Membaca 
Pendidikan Islam di Era Disrupsi: Perspektif Strukturalisme Transendental”, Journal of Islamic Education 
Research, Vol. 1, No. 1, Desember (2019), 54. Lihat juga: Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interprestasi 
untuk Aksi, (Jakarta: Mizan, 1991), 90. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

224  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

yang menekankan posisi sebagai khalifah fil ardh sebagai representasi 

penghambaan kepada Allah SWT. Sikap perlawanan ini juga didasarkan karena 

adanya dorongan dua pokok tema pembahasan pertama, tidak menyetujui adanya 

otoritas penuh yang melingkupi otoritas masyarakat dan kedua menentang 

ekspansi dan higemoni negara terhadap keinginan kebebasan individu dan 

masyarakat. 

 Yang lebih penting dalam paradigma tersebut ialah rekayasa sosial yang 

hendak ditempuh oleh warga PMII. Terdapat dua rekaya sosisal yang diarahkan 

menjadi dua pola yakni pola bebas ide (free market of ideas-FMI) dan Advokasi. 

FMI mengharapkan ada pertukaran pikiran yang sehat dan dapat dilakukan oleh 

orang-orang bebas serta imajinatif karena jalannya Liberalis dan Independensi. 

Dalam FMI individu dianggap telah muncul pada pengungkapan kesadaran 

perbedaannya sebagai ahli subjek penuh di planet ini - tidak terlalu memikirkan 

faktor-faktor di luar manusia. 

 Rekayasa dengan advokasi bertujuan untuk mengetahui letak perubahan 

sosial yang sedang terjadi. Bentuk gerakannya ada tiga yakni sosialisasi wacana, 

penyadaran dan pemberdayaan serta pendampingan. Tujuan besar dukungan ini 

sejujurnya sebagai bagian dari pendidikan politik daerah untuk mewujudkan 

fantasi pengakuan civil society. Kedua desain jalan tersebut memberikan energi yang 

sangat besar bagi PMII. Dibentengi oleh pembacaan tentang kondisi sosial-

politik, pendirian agama dan filosofis, PMII berada di ujung tombak asosiasi 

oposisi terhadap negara. Juga, di antara asosiasi mahasiswa Islam, PMII adalah 

asosiasi yang paling reformis dan radikal dalam mendekonstruksi teks-teks agama. 

 Selanjutnya seiring berjalannya waktu, pada tahun 1997-2000 pada masa 

kepemimpinan sahabat Syaiful Bahri Anshari di perkenalkanlah sebuah 

paradigmatic baru untuk warga pergerakan yakni Paradigma Kritis Transformatif 

(PKT). Pada dasarnya paradigma ini sama dan tidak jauh beda dengan paradigma 

gerakan, akan tetapi paradigma ini memiliki perbedaan dalam segi teoritik. 

Sementara di lapangan ada contoh yang bisa dibandingkan dengan periode PMII 

sebelumnya, pengembangan PMII difokuskan pada aktivitas jalanan dan wacana-

wacana kritis. Jiwa hambatan oposisi (konflik terbuka), baik dengan negara 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 225 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

maupun dengan perusahaan swasta dunia masih banyak menaungi perkembangan 

PMII. 

 Kedua paradigma di atas mendapat ujian yang intens ketika KH. 

Abdurrahman Wahid terpilih sebagai Presiden Republik Indonesia pada 

November 1999. Aktivis PMII dan aktivis masyarakat umum sebagian besar 

mengalami kekacauan di masa Gus Dur, yang berubah menjadi tokoh dan citra 

perjuangan masyarakat umum di Indonesia. Aktivis pro demokrasi dilemma yang 

dihadapkan pada situasi antara pergi dengan Gus Dus dari jalan ekstra-

parlementer, atau menerima mentalitas yang sama seperti presiden-presiden 

sebelumnya. Ikut atau dukung tergantung bagaimana masih banyak komponen 

Permintaan Baru baik di dewan maupun pemimpin yang mengancam Presiden 

keempat. Bagaimanapun, keputusan ini akan mengangkat pandangan bahwa 

pendukung sistem aturan mayoritas (menghitung PMII) telah menyerahkan jiwa 

penghalang. Bagaimanapun, secara garis besar, mentalitas PB PMII semasa 

keresidenan Nusron Wahid secara kokoh dan transparan mendapat tempat 

sebagai sekutu sistem mayoritas dan program perubahan yang berhasil 

diselesaikan Presiden Gus Dur secara andal, sesuai dengan berbagai kepentingan 

lain yang menguntungkan pemerintahan rakyat. 

 Inilah sebabnya di kemudian hari pada masa A. Malik Haramain (2004), 

dikatakan bahwa kedua standar di atas telah dilanggar. Kedua standar di atas 

berlanjut dengan goyahnya PMII dalam mengelola kekuasaan. Ada sekitar tiga 

motivasi untuk memperjelas pemecahan dua model ideal ini. Pertama-tama, 

keduanya direncanakan secara tegas untuk melakukan perlindungan dari tirani 

tanpa meneliti seluk-beluk entertainer di tingkat publik yang selalu diidentikkan 

dengan perubahan di tingkat dunia dan siklus politik-moneter yang terjadi. 

 Kedua, kedua standar di atas baru saja menjadi sound yang belum pernah 

benar-benar dijual di PMII. Selanjutnya, jenis oposisi yang tampak adalah 

halangan tanpa tujuan, yang merupakan keharusan untuk diperjuangkan. Dengan 

tujuan agar ketika oposisi menang dalam hal menjatuhkan Suharto, tidak 

mengindahkan prinsip-prinsip permainan penghibur, PMII dan organ pendukung 

sistem berbasis suara lainnya tidak tahu harus berbuat apa. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

226  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

 Ketiga, keputusan dua model ideal di atas tidak didorong oleh teknik sehingga 

pandangan dunia dianggap sebagai norma. Terbukti ketika zona pertempuran 

telah berubah, prosedurnya harus unik. Sayangnya apa yang menimpa PMII, 

ketika zona pertempuran melawan tirani Permintaan Baru telah berlalu, PMII 

justru berpikir secara normatif dengan tetap mengikuti cara berpikir lama.21 

2. Dasar-dasar Paradigma Kritis 

a. Dasar Teologis 

 Pada umumnya, filsafat telah ditekankan melalui cara ilmiah untuk 

menangani kepercayaan diri, dengan penekanan pada melepaskan 

kepercayaan diri. Saat ini penting untuk menggarisbawahi keyakinan dalam 

aktivitas, di planet ini dan rangkaian pengalamannya, yang mendorong, dan 

mengarahkan latihan kehidupan Muslim di seluruh keberadaan dunia ini.22 

Sesuai dengan kebutuhan, pemahaman tentang Tuhan harus dimulai dari 

realitas otentik. Tauhid seharusnya dijadikan demonstrasi, jika tidak 

diharapkan akan terjadi seperti dalam pergantian peristiwa saat ini, agama 

hanya terletak pada fondasi dan gambar sederhana. Filosofi agama 

membimbing upaya untuk membuat pembangunan masyarakat yang optimal, 

hidup berdampingan yang didasarkan pada kasih sayang, kebajikan, 

kesetaraan, dan kedamaian.23 

 Dengan Ahlussunnah Wal Jama'ah yang dipersepsikan melalui manhajul 

Fikr,24 menuntut perumusan kembali kedudukan manusia, baik di hadapan 

Allah maupun di sisi manusia dan binatang yang berbeda. Definisi filosofis 

tidak hanya membahas dan melindungi Tuhan, terlepas dari apakah 

diidentikkan dengan kesatuan, kekuatan, kesetaraan atau kualitas yang 

                                                           
21 M. Hasanudin Wahid dkk. Multi Level Strategi Gerakan (Jakarta: PB PMII, 2006), 6. 
22 Wahono Nitiprawiro, Teologi Pembebasan; Sejarah, Metode, Praksis, dan Isinya (Yogyakarta: LKiS, 2000), 
7. 
23 Asghar Ali Enginer, Islam dan Teologi Pembebasan (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 28. 
24 Sebuah upaya yang dilakukan dengan memindahkan makna dan pemahaman keagamaan yang dianut 
oleh warga NU, khususnya kesepakatan ketat yang bergantung pada konvensi Aswaja. Asalkan 
memang sejauh ini kaum NU (bahkan para pengawasnya) memahami Aswaja secara fiqhiyah, dan 
mengikuti apa yang telah diciptakan oleh para peneliti salaf (dulu), maka kini Aswaja difahami dalam 
kerangka manhaj al-fikr (metode berfikir). Lihat: Said Agil Siradj, Ahlus Sunnah wal Jama’ah dalam Lintas 
Sejarah (Yogyakarta: LKPSM, 1998), 14-15.  
 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 227 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

berbeda. dalam permintaan dunia mutakhir. Jadi rencana agama ini menjaga 

"Tuhan di sekitar sana", tetapi juga menjaga manusia dan alam "di sini", 

karena melindungi manusia di bumi adalah bagian penting dari perlindungan 

Tuhan. Menjadi halus sebagai ciptaan, membuat dan menjadi tercerahkan 

sangat penting untuk perjalanan manusia mencoba untuk berubah menjadi 

pekerja sejati Tuhan.25 

 Memahami Islam sebagai agama monoteistik, kualitasnya di dunia ini 

tidak dapat dipisahkan dari filosofi kebebasan. Islam datang untuk 

mempertahankan kalimat La Ilaha Illa al-Allah, tidak ada Tuhan selain Allah. 

Keyakinan (aqidah) yang menunjukkan kepercayaan kepada Allah SWT secara 

supranatural dengan menambahkan permintaan kepatuhan pada setiap 

kekuatan umum dan semua kontras manusia dengan jenis kelamin yang 

berbeda, kesejahteraan ekonomi, warna kulit, dll. 

 Filosofi agama ini tidak menempatkan manusia di antara dua fokus 

yang berlawanan sebagai khalifatullah yang memiliki tugas untuk 

mengembangkan bumi dan menangani masalah manusia secara adil, dan 

sebagai Abdullah yang memiliki tugas untuk mengabdi dan menghormati 

Allah. Meskipun demikian, ia menempatkan manusia dalam keseluruhan 

Khalifatullah hanya sebagai solidaritas interaksi Tuhan. 

b. Dasar Filosofis 

 Filosofi gerakan PMII didasarkan pada dua nilai yang sangat 

fundamental: Liberasi dan Independensi. Liberalis merupakan kepercayaan 

dan komitmen kepada pentingnya dengan beberapa metode dan cara untuk 

mencapai kebebasan tiap-tiap individu. Praktek dan pemikiran Liberalis 

mempunyai dua tema pokok. Pertama, tidak menyetujui adanya otoritas 

penuh yang melingkupi otoritas masyarakat. Kedua, menentang dari ekspansi 

dan higemoni negara terhadap keinginan bebas individu dan masyarakat.26 

c. Etika Sosial 

                                                           
25 Fauzan, PMII dalam.., 295 
26 Fauzan, PMII dalam.., 295. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

228  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

 Dengan memahami pentingnya perubahan sosial yang dicirikan dalam 

perjuangan,27 1) perubahan dari arah massa ke individu, 2) perubahan dari 

struktur ke budaya, 3) perubahan dari elitisme ke populisme, dan 4) 

perubahan dari negara ke individu, dipercaya bahwa ini akan berubah menjadi 

ajudan untuk artikulasi ruang, melalui sudut pandang, mengubah model dan 

moral sosial. Bagi PMII,28 ini adalah pengaturan yang benar-benar tanpa 

kecenderungan politik dan perenungan khusus - pada penguatan dan 

penguatan akar rumput. Dalam tatanan politik, perubahan diharapkan terjadi 

pada semua warga di mana umat Islam merupakan bagian yang tak 

terpisahkan. Metodologi ini terlihat ingin melepaskan diri dari negara 

meskipun faktanya tidak berarti menyangkal realitas atau keasliannya. Yang 

diinginkan adalah bagaimana kekuatan negara yang besar itu dapat perlahan-

lahan disesuaikan dengan kekuatan individu-individu yang semakin mandiri 

dan siap mengendalikan kecenderungannya. Dengan ini, diyakini akan ada 

keseimbangan kontrol yang benar-benar akan membentengi kerangka yang 

akan dibangun bersama.29 

d. Rekayasa Sosial 

 Rekayasa sosial direncanakan sebagai teknik dan arah pembangunan 

dalam upaya mencapai tujuan. Perancangan sosial menggunakan metodologi, 

teknik, dan sarana yang menguntungkan yang diarahkan untuk membebaskan 

orang dari imperialisme dalam keseluruhan strukturnya dengan 

menghapuskan tatanan sosial masyarakat yang cacat karena ketidakmampuan 

manusia untuk memulai dan membuat budaya. Untuk situasi ini, termasuk 

struktur adalah sentralisasi pergantian peristiwa moneter dan upaya keuangan 

moneter transnasional. 

 Rekayasa sosial akan membawa pemisahan dan penyelarasan kerangka 

keilmuan "pola hubungan bargaining" di tingkat negara bagian dan penataan 

religiusitas. Bagaimana keyakinan dan kerangka kerja yang ketat dapat 

                                                           
27 Abdulla Taufik. Pemuda dan Perubahan Sosial (Jakarta: PT. Pustaka LP3ES Indonesia, 1974), 34. 
28 Fauzan, PMII dalam.., 298. 
29 Fauzan, PMII dalam.., 298. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 229 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

berubah menjadi sebuah terobosan dan harga diri yang membebaskan, baik 

untuk dirinya maupun iklim secara umum. Selanjutnya, pengembangan dan 

pencarian lagi kerangka rheologi Aswaja yang telah dilakukan selama ini tidak 

menemukan kata terbungkus. 

 Oleh karena itu, rekayasa sosial ditujukan pada dua contoh, 

khususnya free market idea (FMI) yang tergantung pada keberadaan orang-

orang yang bebas dan imajinatif karena jalannya kebebasan dan pemerintah 

baik dalam kerangka maupun dalam kekerabatan terobosan lainnya, ekonomi 

pikiran tanpa batas (FMI) sebagai karya untuk menemukan hasil 

pembangunan PMII, baik di tingkat PMII ke dalam, domain negara maupun 

di tingkat akar rumput.30 

3. Paradigma Kritis Transformatif PMII 

 Dari penelusuran yang cermat terhadap paradigma kritis, terlihat bahwa 

paradigma kritis secara keseluruhan adalah perspektif manusia. Dengan demikian 

itu adalah umum. Realitas ini membuat PMII menjadi masalah, karena akan 

disalahkan menjadi umum jika sikap ini diterapkan.31 Untuk menjauh dari 

tuduhan tersebut, penting untuk merumuskan kembali pemanfaatan pandangan 

dunia dasar dalam pembangunan warga. Untuk situasi ini, paradigma kritis 

diterapkan secara jelas sebagai sistem penalaran dan strategi analisi dalam melihat 

masalah. Tanpa bantuan dari orang lain itu harus diatur dalam posisi tidak di luar 

pengaturan agama, dalam kenyataannya, perlu membangun kembali dan 

menjalankan pelajaran ketat yang asli. Untuk situasi ini, pemanfaatan pandangan 

dunia dasar tidak membahas hal-hal yang suci, tetapi pada isu-isu yang tidak 

sopan. Melalui pandangan dunia dasar, PMII mencoba mempertahankan 

mentalitas dasar dalam rutinitas sehari-hari dengan menjadikan pelajaran ketat 

sebagai motivasi pengalaman dan dinamis. 

                                                           
30 Fauzan, PMII dalam.., 300. 
31 Gagasan awal mengenai pilihan Paradigma Gerakan PMII, yang kemudian kita kenal dengan 
Paradigma Kritis Transformatif ini berawal dari Berbagai perbincangan yang muncul selama 
Musyawarah Pimpinan (MUSPIM 1995) yang kemudian ditindaklanjuti dalam Sarasehan Nasional 
Kebudayaan, pada tanggal 17 April 1997 di Kaliurang Yogjakarta. Lihat: Fauzan, PMII dalam.., 302. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

230  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

 Sebagaimana dijelaskan di atas, Pertama, pandangan dunia dasar terlihat 

untuk menjaga ketenangan manusia dari berbagai belenggu yang dibawa oleh 

siklus sosial. Kedua, pandangan dunia dasar terhadap segala jenis penguasaan dan 

penganiayaan. Ketiga, pandangan dunia dasar membuka selubung informasi yang 

menyesatkan dan higemonik. Keseluruhan ini merupakan jiwa yang dikandung 

oleh Islam, sehingga perspektif-perspektif tersebut dapat diakui sebagai tahap 

awal dari pandangan dunia yang mendasar di kalangan warga PMII. 

 Pandangan dunia dasar yang digunakan PMII adalah analisis yang dapat 

mencapai perubahan sehingga menjadi pandangan dunia dasar yang luar biasa. 

PKT PMII dipilih sebagai sebuah karya untuk menghubungkan kelemahan-

kelemahan yang ada dalam pandangan dunia dasar di wilayah-wilayah anak 

perusahaan dan penelusuran dasarnya terhadap dunia nyata. Selanjutnya, 

diperlukan wawasan dasar yang luar biasa untuk memiliki instrumen gerakan yang 

dapat dimanfaatkan oleh kelompok masyarakat PMII, mulai dari ranah filosofis 

hingga fungsional.32 

 
Asimilasi Paradigma PMII dengan Kultur Pesantren 

 PMII merupakan organisasi mahasiswa ekstra kampus yang berlandaskan 

ideologi Ahlu Sunnah wal Jama’ah dengan membawa visi ke-Islaman dan ke-

Indonesiaan. PMII mempunyai basis massa yang tersebar di seluruh pelosok negeri. 

Tentunya dengan kader mahasiswa yang tak sedikit, PMII memikul tanggung jawab 

yang berat. PMII harus mampu mencetak kader yang bisa mengenal realitas dan 

dunia sekitarnya melalui proses liberasi dan juga humanisasi. Karena kader PMII 

                                                           
32 Bagi PMII, agama Islam adalah menempati kedudukan tertinggi dalam segala aspek nilai dan 
kehidupan di dunia dan akhirat. Karena itu PMII sadar dan insyaf bahwa dalam segala pola pikir, pola 
sikap dan pola prilaku, agama Islam merupakan paradigma yang membimbing dan mengarahkannya, 
termasuk dalam kerangka berpartisipasi di negara Pancasila. Islam dan Pancasila bagi PMII tidak boleh 
dikorbankan demi pembangunan dan kemajuan/modernisasi. Lebih jauh PMII berharap hendaknya 
hendaknya agama Islam dijadikan penyiaran dan penyejuk serta penyubur pembangunan dan kemajuan 
itu sendiri. Dengan memegang teguh moral/etika agama Islam dapat menumbuhkan tingkat partisipasi 
umat Islam dalam proses pembangunan. Dalam kesempatan ini PMII tetap konsisten menganut ajaran 
Islam Ahlussunnah wal Jama'ah. Dalam kerangka itu PMII siap menjadi lembaga dan sumber daya 
manusia alternative bagi pengembangan dan pemikiran Islam di Indonesia. Lihat: Fauzan, PMII 
dalam.., 361. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 231 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

merupakan ruh dari organisasi itu sendiri sehingga dibutuhkan proses kaderisasi yang 

sistemik dan terencana.  

 Asimilasi merupakan sebuah cerminan adanya relasi antar kelompok dimana 

satu kelompok sebagai komunitas pribumi yang biasa dominan dan mayoritas, 

dengan satu kelompok minoritas yang biasanya merupakan komunitas atau individu 

pendatang atau migran.33 Kalau merujuk tesis Gus Dur, pesantren dianggap sebagai 

sub-kultur. Sebuah komunitas sosial yang memiliki budaya khas. Kekhasan pesantren 

ini ditengarai beberapa hal, yaitu pertama, pola kepemimpinan pesantren yang 

mandiri tidak terkooptasi oleh negara. Kemudian, kitab-kitab rujukan yang dikaji 

berasal dari kitab-kitab klasik yang dikenal dengan sebutan kitab kuning dan yang 

terakhir adalah (value system) sistem nilai yang dipilih. 

 Kehidupan kampus IAI Syarifuddin merupakan bagian dari representasi 

pesantren bahwa adanya perguruan tinggi tersebut merupakan bagian dari model 

pesantren dalam menjawab sebuah tantangan era modernisasi saat ini. Meskipun 

sudah mendirikan sebuah perguruan tinggi, namun dalam prinsipnya tetap 

menggunakan kultur yang sesuai dengan kultur pesantren. PMII IAI Syarifuddin 

merupakan sebuah organisasi gerakan yang lingkupnya dari ekternal kampus namun 

dalam kultur dan budaya nya tetap tidak keluar dari budaya pesantren tersebut. 

 PMII menjadi besar karena menjunjung tinggi nilai-nilai budaya tersebut, hal 

ini jelas terlihat bahwa warga-warga pergerakan mampu bersaing dengan perguruan 

tinggi yang lain dan dalam implementasi gerakannya selalu menjunjung tinggi 

almamater kampus tercinta. Meskipun PMII sudah memiliki sudut pandang lain yang 

sudah diatur oleh Pengurus Besar PMII (PB PMII) namun dalam prakteknya PMII 

IAI Syarifuddin tidak pernah meninggalkan budaya dan kultur yang ada di pesantren. 

Karena PMII merupakan bagian dari representasi gerakan pemuda yang mampu 

membanggakan almamater kampus. 

 Sepintas PMII IAI Syarifuddin memang semakin besar dan berkembang, 

namun perlu diketahui bahwa adanya organisasi ini di lingkungan kampus IAI 

Syarifuddin merupakan sebuah tugas dan amanah yang harus dikembangkan dengan 

                                                           
33 Romli, Akulturasi dan Asimilasi.., 3. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

232  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

mengikuti arus zaman serta memberikan kontribusi penuh dan besar terhadap 

keberlangsungan adanya perguruan tinggi ini. Kesadaran ini perlu dibangun dan 

penting dalam mengembangkan keterampilannya bahkan dunia digitalisasi yang 

semakin tinggi, namun bukan berarti PMII melupakan akan budaya dan tradisi yang 

ada di pesantren melainkan kebutuhan yang mendesak terutama dalam menjaga nilai-

nilai kearifan di pesantren.34 

 Dalam hal ini kegiatan kajian teoritis yang hendak dilaksanakan oleh warga 

PMII harus mencakup kultur yang ada di pesantren, karena setinggi apapun ilmu jika 

tidak menghormati orang yang lebih tinggi ilmunya (kiai) maka sama saja ilmu 

tersebut tidak memberikan kemanfaatan kepada orang lain maupun diri sendiri. 

Warga PMII harus bisa menjadi sosok sentral intelektualisme khazanah keislaman 

terutama dalam bidang idelogisasi yakni Aswaja an-Nahdliyah. PMII memiliki 

pernanan penting dalam menjaga dan merawat tradisi yang ada di pesantren juga 

mempertahankan khazanah keilmuan Islam yang menjadikan kekuatan basis 

ideologisasi bagi kalangan warga PMII. 

 Hal ini perlu sebuah paradigma yang menjadikan dasar khusus bagi warga 

PMII IAI Syarifuddin utamanya dalam ranah kaderisasi, tidak cukup hanya 

menggunakan produk hukum yang ada di organisasi PMII melainkan perlu sebuah 

muatan lokal untuk dijadikan sebagai pijakan dalam melaksanakannya. Karena di era 

saat ini percepatan perkembangan teknologi menjadi semakin pesat, dalam hal ini 

PMII IAI Syarifuddin harus bisa menjadi motor yang mampu menjawab perubahan 

zaman dengan melaksanakannya melalui beberapa sektor yang harus dikembangkan. 

Ketua PB PMII periode 1981-1985 yakni sahabat Muhyidin Arubusman 

mengatakan bahwa ada tiga strategi operasional yang harus dikembangkan oleh warga 

PMII, pertama, setiap kader PMII harus merebuk indeks prestasi tertinggi, kedua, 

harus mampu merebut jabatan-jabatan strategis di lembaga- -lembaga 

kemahasiswaan, dan ketiga, setiap kader PMII harus merebut simpati mahasiswa 

                                                           
34 Abdurrahman Wahid, Tuhan Tidak Perlu di Bela (Yogyakarta: LKiS, 2010), 98. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 233 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

dengan menghiasi dirinya dengan integritas moral yang tinggi, perangai yang baik dan 

“melek sosial.”35 

 Pada poin pertama mungkin sudah banyak mahasiswa yang memperhatikan 

indeks prestasinya di kampus khususnya mahasiswa IAI Syarifuddin yang menjadi 

bagian dari organisasi PMII. Poin kedua pun mungkin juga sudah banyak warga 

pergerakan yang ada di jabatan startegis lembaga kemahaiswaan di internal kampus. 

Namun dalam poin ketiga masih menjadi catatan dan pekerjaan yang harus dilakukan 

oleh kader PMII IAI Syarifuddin. Hal ini dikarenakan basis terkuat dalam 

melaksanakan dakwah ideologisasi adalah menggunakan media sosial. Perlunya 

sebuah branding untuk organiasasi PMII. 

 Paradigma yang ada di pesantren merupakan sebuah nilai budaya dan tradisi 

yang harus dilakukan dan di perkenalkan pada masyarakat. PMII harus bisa 

memberikan sebuah sikap yang sesuai dengan budaya yang ada di pesamtren. Dalam 

artian paradigma PMII IAI Syarifuddin harus berlandaskan kultur pesantren yang ada 

di Pesantren Kyai Syarifuddin. Dengan demikian setiap aktivitas yang dilaksanakan 

oleh PMII baik dalam proses pembinaan dan pengembangan mampu menghasilkan 

persambungan (contiunitas) untuk generasi yang akan datang, oleh karena itu PMII 

harus menjunjung tinggi nilai-nilai yang ada di pesantren dengan cara mengadopsi 

dan mengimplementasikan dalam aktivitas pergerakan PMII IAI Syarifuddin. 

  
Kesimpulan 

PMII IAI Syarifuddin dalam aktivitasnya selalu menggunakan paradigma yang 

sesuai dengan kultur yang ada di pesantren dan tidak terlepas dari adanya sangkut 

paut yang namanya paradigma, karena paradigma adalah suatu corak sudut 

pandangan yang diutamakan sebelum melakukan kontekstualisasinya. Dengan adanya 

paradigma gerakan ini diharapkan tidak terjadi dikotomi model gerakan di dalam 

PMII. 

Asimilasi paradigma PMII dengan kultur pesantren menjadikan PMII sebagai 

organisasi yang mampu berkembang baik secara kuantitas maupun kualitas dengan 

ditandai adanya kader yang banyak di lingkungan PMII IAI Syarifuddin serta mampu 

                                                           
35 Ali Amrullah Moebin. Hitam Putih PMII: Refleksi Arah Juang Organisasi (Malang: Genesis, 2008), 15. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

234  |  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

       Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235 

dalam menandingi perguruan tinggi yang lain dalam segi kualitasnya. Mahasiwa IAI 

Syarifuddin yang tergabung di dalam organisasi PMII sudah banyak yang 

memperhatikan indeks prestasinya di kampus dan sudah banyak yang ada di jabatan 

startegis lembaga kemahaiswaan di internal kampus. 

Dalam hal ini PMII Syarifuddin perlu memberdayakan anggotanya dengan 

sistem kaderisasi yang tidak keluar dari kultur pesantren, karena pesantren adalah 

representasi dari adanya perguruan tinggi ini. oleh karena itu PMII harus mampu 

berkembang dan besar serta membuat terobosan baru dalam menjawab kebutuhan 

zaman. PMII harus bisa menjadi orang yang meneruskan intelektualisme agama Islam 

dengan berproses di PMII, dan mampu mengimplementasikan sebuah gerakan yang 

terkonsep sesuai dengan kultur pesantren Kyai Syarifuddin. 

 
Referensi 

Ahmadi, Heri. 1985. Gerakan Moral Tidak Relevan Lagi, Kompas. 

Anam, Khairul. “Membaca Pendidikan Islam di Era Disrupsi: Perspektif 
Strukturalisme Transendental”, Journal of Islamic Education Research, Vol. 1, No. 
1, Desember (2019). 

Choirie, A. Effendy & Anam, Choirul. 1991. Pemikiran PMII dalam Berbagai Visi dan 
Persepsi. Jawa Timur: Majalah NU AULA. 

Denzin, K. Norman dan Lincoln, Yvonna S. 2009. Handbook of Qualitative Research, 
terj. oleh Dariyatno dkk. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Enginer, Asghar Ali. 2009. Islam dan Teologi Pembebasan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Fauzan, Alfas. 2015. PMII dalam Simpul-simpul Sejarah Perjuangan. Malang: Intimedia. 

Hermawan, Eman. 2000. Menjadi Kader Pergerakan: dari Simpatisan menjadi Kader Militan, 
dari Inividu menjadi Organizer. Yogyakarta: Klinik.  

James Danandjaya, “Wacana Antropologi”, Media Komunikasi Peminat dan Profesi 
Antropologi, Vol. 2, No. 2, Desember (1998), 12. 

Kemdikbud. 2005. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: PT Penerbitan dan 
Percetakan. 

Kompri. 2018. Manajemen Dan Kepemimpinan Pondok Pesantren. Jakarta: Prenadamedia 
Group. 

Kuntowijoyo. 1991. Paradigma Islam: Interprestasi untuk Aksi. Jakarta: Mizan. 

Moebin, Ali Amrullah. 2008. Hitam Putih PMII: Refleksi Arah Juang Organisasi. Malang: 
Genesis. 



Akhmad Afnan Fajarudin 
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren 

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies | 235 
 Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235 

Muhakamurrohman, Ahmad. “Pesantren: Santri, Kiai, dan Tradisi.” Ibda’: Jurnal 
Kebudayaan Islam, Vol. 12, No. 2, Desember (2014). 

Muttaqin, Ahmad Ihwanul. “MODERNISASI PESANTREN; Upaya Rekonstruksi 
Pendidikan Islam (Studi Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid dan 
Nurcholish Madjid), Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 7, No. 2, 
Agustus (2014), 66-98. 
https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/55/
61 

Nitiprawiro, Wahono. 2000. Teologi Pembebasan; Sejarah, Metode, Praksis, dan Isinya. 
Yogyakarta: LKiS. 

PB PMII. 2007. AD/ART PMII Bab IV, Pasal 5, Palu. 

Profil Institut Agama Islam Syarifuddin, 
https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-institut-agama-islam-
syarifuddin-lumajang. 

Robert M., Jiobu. 1988. Ethnicity and Assimilation. New York: State Univ of New York 
Pr. 

Romli, Khomsahrial. “Akulturasi dan Asimilasi dalam Konteks Interaksi antar 
Etnik”, Ijtimaiyyah, Vol. 8, No. 1. Februari (2015). 

Siradj, Said Agil. 1998. Ahlus Sunnah wal Jama’ah dalam Lintas Sejarah. Yogyakarta: 
LKPSM.  

Siradj, Said Aqil. 1999. Pesantren Masa Depan, Wacana Pemberdayaan dan Transformasi 
Pesantren Bandung: Pustaka Hidayah. 

Soekanto, Soejono. 1983. Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Grafindo Persada. 

Taufik, Abdulla. 1974. Pemuda dan Perubahan Sosial. Jakarta: PT. Pustaka LP3ES 
Indonesia. 

Wahid, Abdurrahman. 2001. Menggerakkan Tradisi, Esai-Esai Pesantren. Yogyakarta: 
LKIS. 

Wahid, Abdurrahman. 2010. Tuhan Tidak Perlu di Bela. Yogyakarta: LKiS. 

Wahid, M. Hasanudin, dkk. 2006. Multi Level Strategi Gerakan. Jakarta: PB PMII. 

 
 

Copyright holder : 
© Fajarudin, A., A. (2021) 

First publication right : 
Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 

This article is licensed under: 

CC BY-SA 4.0 

 

https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/55/61
https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/55/61
https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang
https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang

