r Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
BPS https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna

Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin
dengan Kultur Pesantren

Akhmad Afnan Fajarudin
Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia
DA pagarnusa355@gmail.com

Abstract:

Artikel ini hendak menjawab tantangan perubahan zaman

yang sedang terjadi. Pergerakan Mahasiswa Islam

) ) Indonesia (PMII) merupakan organisasi pengkaderan
ﬁgﬁi;‘ﬁ’;ﬁ?g’z 01 iang secara khusus memiliki tujuan untuk menjaga
Resived March 25, 2021 chidupan berbangsa dan bernegara serta berbasis
Accepted June 5, 2021 pesantren sebagai representasi pembaharuan yang kini
terjadi. Yang mengasimilasikan sebuah paradigma PMII
dengan kultur pesantren. Metode dan pendekatan yang
digunakan adalah kualtitaif deskriptif. Hasil dari penelitian
ini bahwa dalam aktivitasnya paradigma yang dipakai oleh
PMII IAI Syarifuddin sesuai dengan kultur pesantren. Hal
ini menjadikan PMII sebagai organisasi yang mampu
Paradigma PMII, Kultur  berkembang secara kuantitas dan kualitasnya. Sistem
Pesantren kaderisasi yang dipakai tidak terlepas dari kultur
pesantren, karena adanya pesantren menjadi representasi

adanya perguruan tinggi Institut Agama Islam Syarifuddin.

Keyword: Asimilasi,

Pendahuluan

Sebagai organisasi pengkaderan, kontribusi gerakan Pergerakan Mahasiswa
Islam Indonesia (PMII) Komisariat Institut Agama Islam Syarifuddin (IAIS) sejauh
ini cukup dirasakan masyarakat kampus khususnya kalangan mahasiswa. Berbagai
program dan terobosan mereka seperti kajian sosial dan keislaman, pelatihan,
advokasi dan kaderisasi memiliki situasi yang signifikan untuk mengubah sudut
pandang dan jiwa pembangunan dalam iklim pendidikan. Diterimanya keberadaan
PMII sebagai organisasi ekstra kampus di lingkungan kampus TAIS tidak terlepas dari
ideology dan kultur IAIS sebagai kampus perguruan tinggi yang berbasis pesantren
dan berhaluan Ahlussunnah Wal jama’ah An-nahdliyah. Sementara PMII lebih

dikenal sebagai sekumpulan pemuda yang tetap konsisten dalam menjaga dan

Volume 1, Number 2, July 2021, Copyright © 2020, RJPS
Published by LP3M Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang

Available Online on https://ejournal.iaisvarifuddin.ac.id /index.php/risalatuna



https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/risalatuna
mailto:pagarnusa355@gmail.com

Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

merapat intelektualisme agama Islam bahkan sebagai wadah asosiasi bagi kader
nahdliyyin.

Produk hukum PMII sudah diatur melalui Anggaran Dasar (AD) dan
Anggaran Rumah Tangga (ART) serta Peraturan Organisasi (PO) yang disahkan
melalui Konferensi Pengurus Besar PMII (PB PMII) dan seterusnya dijadikan sebagai
paying hukum organisasi PMII di seluruh Nusantara. Namun aturan itu berlaku
secara umum dan masih perlu dikaji lebih tepat sesuai dengan kultur dan budaya di
tiap masing-masing satuan organisasi PMII khususnya di lingkungan kampus IAIS
yang berbasis pesantren.

Institut Agama Islam Syarifuddin (IAIS) awalnya adalah Sekolah Tinggi Ilmu
Tarbiyah Syarifuddin (STTTS). Perubahan ini berdasarkan SK Departemen Agama RI
No. Dj. II/07/2005 tentang persetujuan pendirian STIT Syarifuddin dan ijin
penyelenggaraan program studi Pendidikan Agama Islam tertanggal 18 Februari
2005." Pergerakan Mahasiswa Islam Indonesia (PMII) Komisariat IAI Syarifuddin
sudah ada sejak tahun 2005 dan telah membantu dalam proses membesarkan
perguruan tinggi di kampusnya. Dengan usia yang tidak mudah lahi, PMII sudah
melewati atau ikut berperan dalam sejarah membesarkan kampus tercinta IAI
Syarifuddin.

Kampus IAIS merupakan institusi pendidikan yang berbasis pesantren
dengan menampilkan ajaran Islam inklusif dan akhlak karimah, yang mampu
memberikan kontribusi nyata bagi penyebaran dan pengembangan Islam di nusantara
dengan mengikuti arus perkembangan zaman. Pada konteks inilah paradigma
pesantren yang mulanya klasikal dan tradisional dilebur menjadi modernis tanpa
menghilangkan kultur dan budaya pesantren IAIS yang tradisional.

Paradigma merupakan cara sudut pandang yang mendasar dari seorang
ilmuwan. Menurut Guba dalam Denzin dan Lincoln paradigma merupakan sebuah
kepercayaan fundamental yang memandu sebuah tindakan.” Paradigma PMII sudah

diatur dalam Anggaran Dasar BAB IV, Pasal 5 yang bertujuan untuk menghimpun

I Profil Institut Agama Islam Syarifuddin, https://www.iaisvarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-
institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang, diakses pada

2 Denzin, Norman K, dan Lincoln, Yvonna S, Handbook of Qualitative Research, tetj. oleh Dariyatno dkk,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), 25.

216  Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235


https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang
https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang

Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

serta membina mahasiswa Islam Indonesia sesuai dengan sifat dan tujuan PMIL.’
Konteks paradigma tersebut masih baku dalam organisasi PMII, oleh karena itulah
perlu melakukan sebuah transaksi wacana dan konsep, sekaligus dapat mencari
alternatif konsep baru.'

PMII IAI Syarifuddin harus bisa dan mampu dalam menggerakkan laju roda
organisasi seusai dengan kultur dan budaya nya yakni pondok pesantren. Oleh karena
itulah perlu sebuah terobosan baru dalam cara berfikir dan bergerak di organisasi
PMII IAI Syarifuddin. Keadaan ini membuat seluruh kompenen mulai alumni hingga
pengurus PMII IAI Syarifuddin untuk memikirkan solusi yang tepat dalam
merumuskan sudut pandang baru sesuai dengan kultur kampus yang notabenenya
adalah pesanren, salah satunya adalah dengan melakukan asimilasi pradigma kultur
pesantren.

Ihwanul mengatakan kehadiran pesantren karena adanya dua alasan yakni
pertama, pesantren hadir untuk merespon untuk menjawab problematika masyarakat
atau perubahan sosial yang dihadapkan runtuhnya sendi-sendi moral. Kedua,
pesantren hadir untuk menyebar luaskan ajaran universalitas Islam di seluruh pelosok
nusantara.” Dalam hal ini PMII harus mampu menciptakan paradigma baru sesuai
dengan tujuan didirikannya pondok pesantren utama di pesantren Kyai Syarifuddin
Lumajang.

Sebagai upaya kader muda penggerak, pantaslah jika PMII melakukan
pembenahan-pembenahan paradigmatif dengan melakukan relfeksi-refleksi gerakan
PMII yang disertai dengan kajian secara global yang kontemporer dan mampu
bersaing dalam free market idea di setiap lini sektor dunia. Kemajuan kualitas dan
paradigma pembangunan sangat penting sebagai alasan pengembangan dan

mengikuti disposisi dasar yang menyertainya. Dengan demikian, pemulihan menjadi

3 PB PMIIL, AD/ART PMII Bab IV, Pasal 5, Palu, 22 mei 2017.

4 Alfas Fauzan, PMII dalam Simpul-simpul Sejarab Perjnangan (Malang: Intimedia, 2015), 134-135.

5 Ahmad Thwanul Muttaqin, “MODERNISASI PESANTREN; Upaya Rekonstruksi Pendidikan Islam
(Studi Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid), Tarbiyatuna: Jurnal
Pendidikan Islam, Vol. 7, No. 2, Agustus (2014), 68.
https://ejournal.iaisvarifuddin.ac.id/index.php/tarbivatuna/article /view/55/61 Lihat juga: Said Aqil
Siradj, Pesantren Masa Depan, Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren (Bandung: Pustaka
Hidayah, 1999), 202.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 217
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235


https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/55/61

Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

kepentingan yang tidak bisa dipisahkan sama sekali dari asosiasi pemulihan seperti
PMII, dengan pertikaian mendasar yang berbeda.’

Pertama-tama, argumentasi idealis, di mana kaderisasi adalah sarana untuk
mengkomunikasikan penghargaan terhadap perkembangan baru. Dengan cara ini
tidak cukup hanya beberapa hari tetapi merupakan awal dimana siklus pembelajaran
dimulai. Kerangka ini kemudian, kemudian dibuat sebagai tempat penanaman
diselesaikan oleh para alumni, sehingga tanpa bantuan orang lain tidak ada lagi alumni
yang reformis dan inventif dalam mempetjelas kualitas dan pergaulan.

Kedna, argumentasi esensial. Kaderisasi dapat dilihat sebagai prosedur untuk
perjalanan perhatian dan penguatan. Di tengah siklus ini terdapat suatu rangkaian
aktivasi sosial yang akan berjalan baik secara merata maupun ke arah yang lebih
tinggi. Dengan ini, pemulihan tergantung pada adanya kerangka kerja dan kantor
yang memuaskan untuk bekerja dengan setiap program studi yang melibatkan siswa
untuk menjadi lulusan nanti, sesuai dengan kebutuhan dasar manusia.

Ketiga, argumentasi praktis. Manfaatnya adalah untuk meningkatkan jumlah
individu. Kuantitas yang positif di masyarakat bahwa organisasi tersebut kuat dan
terkenal.

Keempat, argumentasi pragmatis. Kaderisasi dengan sendirinya menjadi ajang
persaingan antar kelompok ketika kelompok lain juga melakukan hal yang sama,
terutama untuk memenangkan sumber daya manusia. Dengan cara ini, ini
mempengaruhi reaksi bahwa kerangka kerja siap untuk membentuk unit yang siap
untuk bersaing dengan asosiasi yang berbeda. Hingga dalam realitasnya seringkali
bersifat eksklusif.

Kelima, argumentasi yang otoritatif. Kaderisasi ini dipandang sebagai proses
rutinitas organisasi yang merupakan mandat organisasi kaderisasi.

Perbedaan pendapat di atas menjadi alasan dalam kaderisasi dan berdampak
pada perkembangan PMII secara keseluruhan. Isu dan bacaan dasar sangat menarik,
sehingga pembangunan sosial politik yang digarap PMII selalu unik dan berubah

sesuai kondisi.

¢ Eman Hermawan, Menjadi Kader Pergerakan: dari Simpatisan menjadi Kader Militan, dari Inividn menjadi
Onganizer (Y ogyakarta: Klinik, 2000), 9-16.

218 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

Berbicara menganai PMII dan permasalahannya, maka kita akan diingatkan
pada seorang Kyai besar yang sudah tidak asing lagi di kalangan masyarakat di
Indonesia yakni KH. Abdurrahman Wahid atau lebih akrab disapa Gus Dur. Tentu
saja, publik saat ini sudah paham bahwa Abdurrahman Wahid berasal dari keluarga
pesantren. Pertimbangannya tentang pesantren telah dilakukan secara luas hingga saat
ini, termasuk unsur-unsur dan modernisasi pesantren. Abdurrahman Wahid adalah
orang yang berangkat dari pesantren (ternyata) suatu saat akan “kembali ke
pesantren”.’

Pada momentum hari lahirnya PMII yang ke-30 tahun 1990, Gus Dur
mengatakan bahwa ada beberapa tahapan transformasi yang dapat dilakukan oleh
kader PMII yakni bidang sosial ekonomi, kemudian sosial politik yang dimulai pada
momentum Muktamar Nu di Banjarmasin tahun 1936 dan berakhir pada Muktamaer
ke-27 di Situbondo, tahun 1984 ketika NU menyatakan kembali ke Khittah 1920.
Yang ketiga adalah transformasi sosial ekonomi, yang diawali setelah Muktamar ke-28
di Yogyalarta di penghujung tahun 1989, yang kemudian akan segara disusul dengan
ransformasi keempat: ilmu pengetahuan dan teknologi.”

Dalam hal itu perlulah sebuah terobosan baru dan sudut pandang yang harus
dilakukan oleh organisasi PMII IAI Syarifuddin dalam menjaga dan merawat tradisi
pesantren dan menjawab sebuah tantangan zaman di era yang sckarang ini.
Berdasarkan preliminary research, dijumpai bahwa PMII IAI Syarifuddin memiliki cara
yang unik dalam melakukan asimilasi paradigma kultur pesantren untuk menentukan
arah gerak dan tujuan roda organisasinya. Perkembangan pesat mulai dari kualitas
kader dan kuantitas kader merupakan bukti sederhana dari berjalannya proses

asimilasi paradigma dengan kultir pesantren.

Asimilasi Paradigma PMII
Paradigma merupakan scara pandang yang mendasar dari seseorang.
Paradigma Pergerakan Mahasiswa Islam Indonesia (PMII) adalah sebuah sudut

pandang PMII dalam menentukan arah dan gerakan dalam melaksanakan aktivitas

7 Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi, Esai-Esai Pesantren (Y ogyakarta: LKIS, 2001), 10.
8 A. Effendy Choirie, Choirul Anam, Pemikiran PMII dalam Berbagai Visi dan Persepsi (Jawa Timur:
Majalah NU AULA, 1991), 34.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 219
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

organisasinya. Paradigma tidak hanya membicarakan apa yang harus dipandang, tetapi
juga memberikan sebuah inspirasi, imaginasi terhadap apa yang harus dilakukan.
Sehingga hal ini membuat perbedaan antara satu dengan yang lainnya.

Dalam melakukan sebuah gerakan yang hendak dilakukan oleh PMII tidak
terlepas dari adanya sangkut paut yang namanya paradigma, karena paradigma adalah
suatu  corak sudut pandangan yang diutamakan sebelum  melakukan
kontekstualisasinya. Dengan adanya paradigma gerakan ini diharapkan tidak terjadi
dikotomi model gerakan di dalam PMII, seperti perdebatan yang tidak pernah selesai
antara model gerakan “jalanan” dan model gerakan “pemikiran”.’

Organisasi PMII ditahun 90-an masih belum memiliki paradigma yang secara
difinitif dan menjadi acuan dalam melakukan gerakan. Selama ini warga pergerakan
mengacu pada Nilai Dasar Pergerakan (NDP) PMII dan tidak mengacu pada
kerangka pragmatik yang baku, upaya merumuskan dan membangun nilai-nilai yang
dapat diukur secara sistematis. Namaun, dalam periode Sahabat Muhaimin Iskandar
(1994-1997) secara faktual dan operasional ada karakteristik tertentu yang berlaku
dalam warga pergerakan, ketika hendak melihat, menganalisis, dan menyikapi sebuah
persoalan, yaitu sikap kritis dengan pendekatan teori kritis. Dengan demikian secara
umum sejak saat itu mulai berlaku paradigma kritis dalam warga pergerakan. Sikap
seperti ini muncul ketika PMII mengusung sejumlah gagasan mengenai
demokratisasi, civil society, penguatan masyarakat di hadapan negara yang otoriter,
sebagai upaya aktualisasi dan implementasi atas nilai-nilai dan ajaran agama yang
diyakini."

Pesantren adalah salah satu rahim yang menetaskan para pahlawan militan,
juga sepenuhnya bertanggung jawab atas kewajiban dan lingkungan mereka. Penuh
bertanggung jawab secara vertikal maupun horizontal dalam membangun Indonesia.
Hal ini karena alasan bahwa pesantren adalah rongga candradimuka untuk mahasiswa

yang benar-benar diterjunkan ke lapangan bertarung.'' Pesantren juga mengajarkan

9 Fauzan, PMII dalan.., 289.

10 Fauzan, PMII dalam.., 290.

11" Ahmad Muhakamurrohman, “Pesantren: Santri, Kiai, dan Tradisi.” Ibda’: Jurnal Kebudayaan Islam,
Vol. 12, No. 2, Desember (2014), 110.

220 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

nilai-nilai kesederhanaan, kemandirian, semangat kerja sama, solidaritas dan
keikhlasan.

Tradisi berarti adat kebiasaan turun temurun (dari nenek moyang) yang masih
dijalankan dalam masyarakat. Bisa juga diartikan penilaian atau anggapan bahwa cara-
cara yang telah ada merupakan yang paling baik dan benar."” Kata lain yang memiliki
makna hampir sama adalah budaya. Tradisi sering dibahasakan dengan adat istiadat.
Ada hal yang berkaitan erat dengan tradisi, pertama adalah karakter, kedua adalah
kondisi geografis. Pesantren memiliki tradisi yang melekat, selain diajarkan mengaji
dan mengkaji ilmu agama, santri juga diajarkan untuk bertanggung jawab atas apa
yang telah dipelajari.

Hadirnya PMII IAI Syarifuddin merupakan bagian dari representasi kultur
pesantren yang memiliki ciri khas tradisional dan klaksik namun bisa menjawab
tantangan kebutuhan zaman. Dalam hal ini PMII perlu merekonstuksi paradigma
yang memiliki khas tersebut tanpa membuang budaya lama yang baik dan
menambahkan budaya baru yang lebih baik lagi.

Nalar gerak PMII harus terbangun secara sistematis dan efisien dalam
menjawab kegelisahan yang terjadi baik dalam kultur pesantren maupun eksistensi
adanya kampus dan PMII di IAI Syarifuddin. Perlunya sebuah asimilasi paradigma
dengan kultur pesantren yang tepat dalam menjawab persoalan zaman terlebih untuk
kebutuhan warga PMII dalam menuju citra diri yang Ulil Albab.

Pemaknaan asimilasi mencerminkan bahwa adanya sebuah relasi dua
kelompok, dimana satu kelompok sebagai komunitas pribumi yang biasa dominan
dan mayoritas, dengan satu kelompok minoritas yang biasanya merupakan komunitas
atau individu pendatang atau migran."” Menurut Jiobu proses reduksi identitas disaat
asimilasi berlangsung terdapat dua kemungkinan, yaitu:'

1) Kelompok minoritas kehilangan keunikannya dan menyerupai kelompok

mayoritas.

12 Kemdikbud, Kamus Besar Babasa Indonesia (Jakarta: PT Penerbitan dan Percetakan, 2005), 1208.

13 Khomsahtial Romli, “Akulturasi dan Asimilasi dalam Konteks Interaksi antar Etnik”, Iitimaiyyah,
Vol. 8, No. 1. Februari (2015), 3.

14 Jiobu Robert M, Ethnicity and Assimilation (New York: State Univ of New York Pr, 1988), 6.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 221
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

2) Kelompok minoritas dan kelompok mayoritas bercampur aduk dan tidak

terdapat perbedaan satu sama lainnya.

Asimilasi merupakan sebuah proses perubahan pola kebudayaan untuk
menyesuaikan diri dengan mayoritas.”” Proses pembaharuan suatu budaya dapat
dilakukan dengan cara proses asimilasi, yakni: asimilasi tunras satu arah dan asimilasi
tuntas dua arah. Asimilasi tuntas satu arah yaitu kelompok mengambil alih budaya
dan jati diri kelompok mayoritas dan menjadikan identitasnya. Asimilasi tuntas dua
arah merupakan proses peleburan dua kebudayaan yang dapat berlangsung karena
adanya sikap saling menerima dan memberikan budaya dari tiap-tiap kelompok.'®

Hal ini membuat sebuah paradigma PMII yang mulanya adalah kritis tapi juga
solutif dalam meberikan sebuah argumentasi tanpa mempertimbangkan siapa yang
hendak di kritiki, kini menjadi paradigma yang menyesuaikan dengan kultur dan
budaya yang ada di pesantren Kyai Syarifuddin. Karena dengan hal itu meskipun
sudah menjadi mahasiwa akan tetapi PMII tetap menjaga moralitasnya dengan cara
menghormati sosok kyai yang menjadi figur orang yang terhormat di seluruh negara

- 17
Indonesia.

Paradigma PMII
1. Sejarah Paradigma PMII
Paradigma PMII muncul karena situasi dan kondisi yang sedang terjadi.
Dalam proses ranah gerakannya PMII memerlukan sebuah pisau bedah yang
dijadikan sebagai kerangka teoritis dalam melaksanakan laju gerak organisasi. Jauh
sebelum ada paradigma, di PMII selalu menggunakan Nilai Dasar Pergerakan
sebagai landasan berfikir dan bergerak bagi warga PMIi, namun hal ini tidak bisa
dijadikan sebagai kerangka teoritis dalam melakukan kegiatan menganalisis.
Kemudian di tahun 1994-1994 pada masa sahabat Muhaimin Iskamdar,
mulailah paradigma itu dibahas dan dikaji oleh warga PMII karenahal itu hendk

15 Soejono Soekanto, Sosiologi: Suatn Pengantar (Jakarta: Rajawali Grafindo Persada, 1983), 38.

16James Danandjaya, “Wacana Antropologi”, Media Komunikasi Peminat dan Profesi Antropologi, Vol. 2,
No. 2, Desember (1998), 12.

7 Kompti. Manajemen Dan Kepemimpinan Pondok Pesantren (Jakarta: Prenadamedia Group, 2018), 15.

222 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

dijadikan acuan secara factual dan operasional dalam setiap aktivitas warga PMII.
Nalar gerak PMII secara teoritik mulai terbangun secara sistematis pada masa
kepengurusan Muhaimin Iskandar. Untuk pertama kalinya istilah paradigma yang
populer dalam sosiologi digunakan untuk menyatakan apa yang oleh PMII
disebut “prinsip-prinsip dasar yang akan dijadikan acuan dalam segenap pluralitas
startegi sesuai lokalitas masalah dan medan juang”. Dimuat dalam buku berjudul
Paradigma arus balik masyarakat pinggiran. Paradigma pergerakan disambut
massif oleh seluruh anggota dan kader PMII di seluruh Indonesia. Paradigma
pergerakan dirasa mampu menjawab kegelisahan anggota pergerakan yang gerah
dengan situasi sosial politik nasional.18

Paradigma gerakan tersebut dilatar belakangi oleh kondisi sosial politik
bangsa yang ditandai dengan munculnya pertama, negara sebagai actor yang
peranannya “mengatasi”’ masyarakat yang merupakan asal-usul eksistensinya.
Kedua, kualitas pekerjaan dan kapasitas administrasi dan teknokrasi yang tidak
diragukan lagi selama waktu yang dihabiskan untuk merancang sosial, moneter
dan politik. Ketiga, semakin diremehkan penghibur terkenal di mata masyarakat,
termasuk kalangan terpelajar. Keempat, eksekusi model politik ekslusif melalui
organisasi korporatis untuk mengatasi kepentingan politik yang berbeda. Terlebih
lagi. Dan kelima ialah keberhasilan pemanfaatan higemoni filosofis untuk
memperkuat dan menyelamatkan otentisitas kerangka politik saat ini. Kelima
kualitas ini sangat sedikit unik dalam kaitannya dengan negara-negara pengusaha
pinggiran.19

Perlawanan PMII terhadap negara di area perpolitikan Orde Baru merupakan
sebuah arena yang subur bagi sikap perlawanan yang dilakukan, hal ini karena

adanya dorongan dari konstruksi teologis Antroposentrisme-Transendental20

18 Fauzan, PMII dalam.., 290-291.

19 Heri Ahmadi, Gerakan Moral Tidak Relevan Lagi, Kompas, 16 Juni 1985. Diakses pada:

Lihat juga: Fauzan, PMII dalam.., 291.

20 Istilah transendental berasal dari arti kata transenden yakni menonjolkan hal-hal yang kerohanian
dari sesuatu hal yang teoritis. Menurut Kuntowijoyo, selengkapnya diuraikan dengan makna 'masa
lalu', itu melewati apa yang bisa tetjadi dialami oleh orang-orang. Lihat: Khairul Anam, “Membaca
Pendidikan Islam di Era Disrupsi: Perspektif Strukturalisme Transendental”, Journal of Islamic Education
Research, Vol. 1, No. 1, Desember (2019), 54. Lihat juga: Kuntowijoyo, Paradigma Isiam: Interprestasi
untuk Afksi, (Jakarta: Mizan, 1991), 90.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 223
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

yang meneckankan posisi sebagai khalifah fil ardh sebagai representasi
penghambaan kepada Allah SWT. Sikap perlawanan ini juga didasarkan karena
adanya dorongan dua pokok tema pembahasan pertama, tidak menyetujui adanya
otoritas penuh yang melingkupi otoritas masyarakat dan kedua menentang
ekspansi dan higemoni negara terhadap keinginan kebebasan individu dan
masyarakat.

Yang lebih penting dalam paradigma tersebut ialah rekayasa sosial yang
hendak ditempuh oleh warga PMII. Terdapat dua rekaya sosisal yang diarahkan
menjadi dua pola yakni pola bebas ide (fiee market of ideas-FMI) dan Advokasi.
FMI mengharapkan ada pertukaran pikiran yang sehat dan dapat dilakukan oleh
orang-orang bebas serta imajinatif karena jalannya Liberalis dan Independensi.
Dalam FMI individu dianggap telah muncul pada pengungkapan kesadaran
perbedaannya sebagai ahli subjek penuh di planet ini - tidak terlalu memikirkan
faktor-faktor di luar manusia.

Rekayasa dengan advokasi bertujuan untuk mengetahui letak perubahan
sosial yang sedang terjadi. Bentuk gerakannya ada tiga yakni sosialisasi wacana,
penyadaran dan pemberdayaan serta pendampingan. Tujuan besar dukungan ini
sejujurnya sebagai bagian dari pendidikan politik daerah untuk mewujudkan
fantasi pengakuan cvil society. Kedua desain jalan tersebut memberikan energi yang
sangat besar bagi PMII. Dibentengi oleh pembacaan tentang kondisi sosial-
politik, pendirian agama dan filosofis, PMII berada di ujung tombak asosiasi
oposisi terhadap negara. Juga, di antara asosiasi mahasiswa Islam, PMII adalah
asosiasi yang paling reformis dan radikal dalam mendekonstruksi teks-teks agama.

Selanjutnya seiring berjalannya waktu, pada tahun 1997-2000 pada masa
kepemimpinan sahabat Syaiful Bahri Anshari di perkenalkanlah sebuah
paradigmatic baru untuk warga pergerakan yakni Paradigma Kritis Transformatif
(PKT). Pada dasarnya paradigma ini sama dan tidak jauh beda dengan paradigma
gerakan, akan tetapi paradigma ini memiliki perbedaan dalam segi teoritik.
Sementara di lapangan ada contoh yang bisa dibandingkan dengan periode PMII
sebelumnya, pengembangan PMII difokuskan pada aktivitas jalanan dan wacana-
wacana kritis. Jiwa hambatan oposisi (konflik terbuka), baik dengan negara

224 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

maupun dengan perusahaan swasta dunia masih banyak menaungi perkembangan
PMIL.

Kedua paradigma di atas mendapat ujian yang intens ketika KH.
Abdurrahman Wahid terpilih sebagai Presiden Republik Indonesia pada
November 1999. Aktivis PMII dan aktivis masyarakat umum sebagian besar
mengalami kekacauan di masa Gus Dur, yang berubah menjadi tokoh dan citra
perjuangan masyarakat umum di Indonesia. Aktivis pro demokrasi dilemma yang
dihadapkan pada situasi antara pergi dengan Gus Dus dari jalan ekstra-
parlementer, atau menerima mentalitas yang sama seperti presiden-presiden
sebelumnya. Tkut atau dukung tergantung bagaimana masih banyak komponen
Permintaan Baru baik di dewan maupun pemimpin yang mengancam Presiden
keempat. Bagaimanapun, keputusan ini akan mengangkat pandangan bahwa
pendukung sistem aturan mayoritas (menghitung PMII) telah menyerahkan jiwa
penghalang. Bagaimanapun, secara garis besar, mentalitas PB PMII semasa
keresidenan Nusron Wahid secara kokoh dan transparan mendapat tempat
sebagai sekutu sistem mayoritas dan program perubahan yang berhasil
diselesaikan Presiden Gus Dur secara andal, sesuai dengan berbagai kepentingan
lain yang menguntungkan pemerintahan rakyat.

Inilah sebabnya di kemudian hari pada masa A. Malik Haramain (2004),
dikatakan bahwa kedua standar di atas telah dilanggar. Kedua standar di atas
berlanjut dengan goyahnya PMII dalam mengelola kekuasaan. Ada sekitar tiga
motivasi untuk memperjelas pemecahan dua model ideal ini. Pertama-tama,
keduanya direncanakan secara tegas untuk melakukan perlindungan dari tirani
tanpa meneliti seluk-beluk entertainer di tingkat publik yang selalu diidentikkan
dengan perubahan di tingkat dunia dan siklus politik-moneter yang terjadi.

Kedua, kedua standar di atas baru saja menjadi sound yang belum pernah
benar-benar dijual di PMII. Selanjutnya, jenis oposisi yang tampak adalah
halangan tanpa tujuan, yang merupakan keharusan untuk diperjuangkan. Dengan
tujuan agar ketika oposisi menang dalam hal menjatuhkan Suharto, tidak
mengindahkan prinsip-prinsip permainan penghibur, PMII dan organ pendukung
sistem berbasis suara lainnya tidak tahu harus berbuat apa.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 225
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

Ketiga, keputusan dua model ideal di atas tidak didorong oleh teknik sehingga
pandangan dunia dianggap sebagai norma. Terbukti ketika zona pertempuran
telah berubah, prosedurnya harus unik. Sayangnya apa yang menimpa PMII,
ketika zona pertempuran melawan tirani Permintaan Baru telah berlalu, PMII
justru berpikir secara normatif dengan tetap mengikuti cara berpikir lama.”

2. Dasar-dasar Paradigma Kritis
a. Dasar Teologis
Pada umumnya, filsafat telah ditekankan melalui cara ilmiah untuk
menangani kepercayaan diri, dengan penekanan pada melepaskan
kepercayaan diri. Saat ini penting untuk menggarisbawahi keyakinan dalam
aktivitas, di planet ini dan rangkaian pengalamannya, yang mendorong, dan
mengarahkan latihan kehidupan Muslim di seluruh keberadaan dunia ini.”

Sesuai dengan kebutuhan, pemahaman tentang Tuhan harus dimulai dari

realitas otentik. Tauhid seharusnya dijadikan demonstrasi, jika tidak

diharapkan akan terjadi seperti dalam pergantian peristiwa saat ini, agama
hanya terletak pada fondasi dan gambar sederhana. Filosofi agama
membimbing upaya untuk membuat pembangunan masyarakat yang optimal,
hidup berdampingan yang didasarkan pada kasih sayang, kebajikan,
kesetaraan, dan kedamaian.”

Dengan Ablussunnah Wal Jama'ah yang dipersepsikan melalui manbajul

Fikr* menuntut perumusan kembali kedudukan manusia, baik di hadapan

Allah maupun di sisi manusia dan binatang yang berbeda. Definisi filosofis

tidak hanya membahas dan melindungi Tuhan, terlepas dari apakah

diidentikkan dengan kesatuan, kekuatan, kesetaraan atau kualitas yang

21 M. Hasanudin Wahid dkk. Multi Level Strategi Gerakan (Jakarta: PB PMII, 2000), 6.

22 Wahono Nitiprawiro, Teologi Pembebasan; Sejarah, Metode, Praksis, dan Isinya (Yogyakarta: LKiS, 2000),
7.

2 Asghar Ali Enginert, Islam dan Teologi Pembebasan (Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 28.

24 Sebuah upaya yang dilakukan dengan memindahkan makna dan pemahaman keagamaan yang dianut
oleh warga NU, khususnya kesepakatan ketat yang bergantung pada konvensi Aswaja. Asalkan
memang sejauh ini kaum NU (bahkan para pengawasnya) memahami Aswaja secara fighiyah, dan
mengikuti apa yang telah diciptakan oleh para peneliti salaf (dulu), maka kini Aswaja difahami dalam
kerangka manbaj al-fikr (metode berfikir). Lihat: Said Agil Siradj, Ablus Sunnabh wal Jama'ah dalam Lintas
Sejarah (Yogyakarta: LKPSM, 1998), 14-15.

226 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

berbeda. dalam permintaan dunia mutakhir. Jadi rencana agama ini menjaga
"Tuhan di sekitar sana", tetapi juga menjaga manusia dan alam "di sini",
karena melindungi manusia di bumi adalah bagian penting dari perlindungan
Tuhan. Menjadi halus sebagai ciptaan, membuat dan menjadi tercerahkan
sangat penting untuk perjalanan manusia mencoba untuk berubah menjadi
pekertja sejati Tuhan.”

Memahami Islam sebagai agama monoteistik, kualitasnya di dunia ini
tidak dapat dipisahkan dari filosofi kebebasan. Islam datang untuk
mempertahankan kalimat La Ilaha Illa al-Allah, tidak ada Tuhan selain Allah.
Keyakinan (aqidah) yang menunjukkan kepercayaan kepada Allah SW'T secara
supranatural dengan menambahkan permintaan kepatuhan pada setiap
kekuatan umum dan semua kontras manusia dengan jenis kelamin yang
berbeda, kesejahteraan ekonomi, warna kulit, dll.

Filosofi agama ini tidak menempatkan manusia di antara dua fokus
yang berlawanan sebagai khalifatullah yang memiliki tugas untuk
mengembangkan bumi dan menangani masalah manusia secara adil, dan
sebagai Abdullah yang memiliki tugas untuk mengabdi dan menghormati
Allah. Meskipun demikian, ia menempatkan manusia dalam keseluruhan
Khalifatullah hanya sebagai solidaritas interaksi Tuhan.

b. Dasar Filosofis

Filosofi gerakan PMII didasarkan pada dua nilai yang sangat
fundamental: Liberasi dan Independensi. Liberalis merupakan kepercayaan
dan komitmen kepada pentingnya dengan beberapa metode dan cara untuk
mencapai kebebasan tiap-tiap individu. Praktek dan pemikiran Liberalis
mempunyai dua tema pokok. Pertama, tidak menyetujui adanya otoritas
penuh yang melingkupi otoritas masyarakat. Kedua, menentang dari ekspansi
dan higemoni negara terhadap keinginan bebas individu dan masyarakat.”

c. Etika Sosial

25 Fauzan, PMII dalam.., 295
26 Fauzan, PMII dalam.., 295.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 227
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

Dengan memahami pentingnya perubahan sosial yang dicirikan dalam
petjuangan,”’ 1) perubahan dari arah massa ke individu, 2) perubahan dari
strtuktur ke budaya, 3) perubahan dari elitisme ke populisme, dan 4)
perubahan dari negara ke individu, dipercaya bahwa ini akan berubah menjadi
ajudan untuk artikulasi ruang, melalui sudut pandang, mengubah model dan
moral sosial. Bagi PMIL” ini adalah pengaturan yang benatr-benar tanpa
kecenderungan politik dan perenungan khusus - pada penguatan dan
penguatan akar rumput. Dalam tatanan politik, perubahan diharapkan terjadi
pada semua warga di mana umat Islam merupakan bagian yang tak
terpisahkan. Metodologi ini terlihat ingin melepaskan diri dari negara
meskipun faktanya tidak berarti menyangkal realitas atau keasliannya. Yang
diinginkan adalah bagaimana kekuatan negara yang besar itu dapat perlahan-
lahan disesuaikan dengan kekuatan individu-individu yang semakin mandiri
dan siap mengendalikan kecenderungannya. Dengan ini, diyakini akan ada
keseimbangan kontrol yang benar-benar akan membentengi kerangka yang
akan dibangun bersama.”

d. Rekayasa Sosial

Rekayasa sosial direncanakan sebagai teknik dan arah pembangunan
dalam upaya mencapai tujuan. Perancangan sosial menggunakan metodologi,
teknik, dan sarana yang menguntungkan yang diarahkan untuk membebaskan
orang dari imperialisme dalam  keseluruhan = strukturnya dengan
menghapuskan tatanan sosial masyarakat yang cacat karena ketidakmampuan
manusia untuk memulai dan membuat budaya. Untuk situasi ini, termasuk
struktur adalah sentralisasi pergantian peristiwa moneter dan upaya keuangan
moneter transnasional.

Rekayasa sosial akan membawa pemisahan dan penyelarasan kerangka
keilmuan "pola hubungan bargaining" di tingkat negara bagian dan penataan

religiusitas. Bagaimana keyakinan dan kerangka kerja yang ketat dapat

27 Abdulla Taufik. Pemuda dan Perubahan Sosial (Jakarta: PT. Pustaka LP3ES Indonesia, 1974), 34.
28 Fauzan, PMII dalam.., 298.
2 Fauzan, PMII dalam.., 298.

228 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

berubah menjadi sebuah terobosan dan harga diri yang membebaskan, baik
untuk dirinya maupun iklim secara umum. Selanjutnya, pengembangan dan
pencarian lagi kerangka rheologi Aswaja yang telah dilakukan selama ini tidak
menemukan kata terbungkus.
Oleh karena itu, rekayasa sosial ditujukan pada dua contoh,
khususnya free market idea (FMI) yang tergantung pada keberadaan orang-
orang yang bebas dan imajinatif karena jalannya kebebasan dan pemerintah
baik dalam kerangka maupun dalam kekerabatan terobosan lainnya, ekonomi
pikiran tanpa batas (FMI) sebagai karya untuk menemukan hasil
pembangunan PMII, baik di tingkat PMII ke dalam, domain negara maupun
di tingkat akar ramput.”
Paradigma Kritis Transformatif PMII

Dari penelusuran yang cermat terhadap paradigma kritis, terlihat bahwa
paradigma kritis secara keseluruhan adalah perspektif manusia. Dengan demikian
itu adalah umum. Realitas ini membuat PMII menjadi masalah, karena akan
disalahkan menjadi umum jika sikap ini diterapkan.” Untuk menjauh dari
tuduhan tersebut, penting untuk merumuskan kembali pemanfaatan pandangan
dunia dasar dalam pembangunan warga. Untuk situasi ini, paradigma kritis
diterapkan secara jelas sebagai sistem penalaran dan strategi analisi dalam melihat
masalah. Tanpa bantuan dari orang lain itu harus diatur dalam posisi tidak di luar
pengaturan agama, dalam kenyataannya, perlu membangun kembali dan
menjalankan pelajaran ketat yang asli. Untuk situasi ini, pemanfaatan pandangan
dunia dasar tidak membahas hal-hal yang suci, tetapi pada isu-isu yang tidak
sopan. Melalui pandangan dunia dasar, PMII mencoba mempertahankan
mentalitas dasar dalam rutinitas sehari-hari dengan menjadikan pelajaran ketat

sebagai motivasi pengalaman dan dinamis.

30 Fauzan, PMII dalam.., 300.

31 Gagasan awal mengenai pilihan Paradigma Gerakan PMII, yang kemudian kita kenal dengan
Paradigma Kritis Transformatif ini berawal dari Berbagai perbincangan yang muncul selama
Musyawarah Pimpinan (MUSPIM 1995) yang kemudian ditindaklanjuti dalam Sarasehan Nasional
Kebudayaan, pada tanggal 17 April 1997 di Kaliurang Yogjakarta. Lihat: Fauzan, PMII dalam.., 302.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 229
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

Sebagaimana dijelaskan di atas, Pertama, pandangan dunia dasar terlihat
untuk menjaga ketenangan manusia dari berbagai belenggu yang dibawa oleh
siklus sosial. Kedua, pandangan dunia dasar terhadap segala jenis penguasaan dan
penganiayaan. Ketiga, pandangan dunia dasar membuka selubung informasi yang
menyesatkan dan higemonik. Keseluruhan ini merupakan jiwa yang dikandung
oleh Islam, sehingga perspektif-perspektif tersebut dapat diakui sebagai tahap
awal dari pandangan dunia yang mendasar di kalangan warga PMII.

Pandangan dunia dasar yang digunakan PMII adalah analisis yang dapat
mencapal perubahan sehingga menjadi pandangan dunia dasar yang luar biasa.
PKT PMII dipilih sebagai sebuah karya untuk menghubungkan kelemahan-
kelemahan yang ada dalam pandangan dunia dasar di wilayah-wilayah anak
perusahaan dan penelusuran dasarnya terhadap dunia nyata. Selanjutnya,
diperlukan wawasan dasar yang luar biasa untuk memiliki instrumen gerakan yang
dapat dimanfaatkan oleh kelompok masyarakat PMII, mulai dari ranah filosofis

hingga fungsional.32

Asimilasi Paradigma PMII dengan Kultur Pesantren

PMII merupakan organisasi mahasiswa ekstra kampus yang berlandaskan
ideologi Ablu Sunnah wal Jama'ah dengan membawa visi ke-Islaman dan ke-
Indonesiaan. PMII mempunyai basis massa yang tersebar di seluruh pelosok negeri.
Tentunya dengan kader mahasiswa yang tak sedikit, PMII memikul tanggung jawab
yang berat. PMII harus mampu mencetak kader yang bisa mengenal realitas dan

dunia sekitarnya melalui proses liberasi dan juga humanisasi. Karena kader PMII

32 Bagi PMII, agama Islam adalah menempati kedudukan tertinggi dalam segala aspek nilai dan
kehidupan di dunia dan akhirat. Karena itu PMII sadar dan insyaf bahwa dalam segala pola pikir, pola
sikap dan pola prilaku, agama Islam merupakan paradigma yang membimbing dan mengarahkannya,
termasuk dalam kerangka berpartisipasi di negara Pancasila. Islam dan Pancasila bagi PMII tidak boleh
dikorbankan demi pembangunan dan kemajuan/modernisasi. Lebih jauh PMII betharap hendaknya
hendaknya agama Islam dijadikan penyiaran dan penyejuk serta penyubur pembangunan dan kemajuan
itu sendiri. Dengan memegang teguh moral/etika agama Islam dapat menumbuhkan tingkat pattisipasi
umat Islam dalam proses pembangunan. Dalam kesempatan ini PMII tetap konsisten menganut ajaran
Islam Ahlussunnah wal Jama'ah. Dalam kerangka itu PMII siap menjadi lembaga dan sumber daya
manusia alternative bagi pengembangan dan pemikiran Islam di Indonesia. Lihat: Fauzan, PMII
dalam.., 361.

230 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

merupakan ruh dari organisasi itu sendiri sehingga dibutuhkan proses kaderisasi yang
sistemik dan terencana.

Asimilasi merupakan sebuah cerminan adanya relasi antar kelompok dimana
satu kelompok sebagai komunitas pribumi yang biasa dominan dan mayoritas,
dengan satu kelompok minoritas yang biasanya merupakan komunitas atau individu
pendatang atau migran.” Kalau merujuk tesis Gus Dur, pesantren dianggap sebagai
sub-kultur. Sebuah komunitas sosial yang memiliki budaya khas. Kekhasan pesantren
ini ditengarai beberapa hal, yaitu pertama, pola kepemimpinan pesantren yang
mandiri tidak terkooptasi oleh negara. Kemudian, kitab-kitab rujukan yang dikaji
berasal dari kitab-kitab klasik yang dikenal dengan sebutan kitab kuning dan yang
terakhir adalah (value system) sistem nilai yang dipilih.

Kehidupan kampus IAI Syarifuddin merupakan bagian dari representasi
pesantren bahwa adanya perguruan tinggi tersebut merupakan bagian dari model
pesantren dalam menjawab sebuah tantangan era modernisasi saat ini. Meskipun
sudah mendirikan sebuah perguruan tinggi, namun dalam prinsipnya tetap
menggunakan kultur yang sesuai dengan kultur pesantren. PMII IAI Syarifuddin
merupakan sebuah organisasi gerakan yang lingkupnya dari ekternal kampus namun
dalam kultur dan budaya nya tetap tidak keluar dari budaya pesantren tersebut.

PMII menjadi besar karena menjunjung tinggi nilai-nilai budaya tersebut, hal
ini jelas terlihat bahwa warga-warga pergerakan mampu bersaing dengan perguruan
tinggi yang lain dan dalam implementasi gerakannya selalu menjunjung tinggi
almamater kampus tercinta. Meskipun PMII sudah memiliki sudut pandang lain yang
sudah diatur oleh Pengurus Besar PMII (PB PMII) namun dalam prakteknya PMII
IAI Syarifuddin tidak pernah meninggalkan budaya dan kultur yang ada di pesantren.
Karena PMII merupakan bagian dari representasi gerakan pemuda yang mampu
membanggakan almamater kampus.

Sepintas PMII IAI Syarifuddin memang semakin besar dan berkembang,
namun perlu diketahui bahwa adanya organisasi ini di lingkungan kampus IAI

Syarifuddin merupakan sebuah tugas dan amanah yang harus dikembangkan dengan

3 Romli, Akulturasi dan Asimilasi.., 3.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 231
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

mengikuti arus zaman serta memberikan kontribusi penuh dan besar terhadap
keberlangsungan adanya perguruan tinggi ini. Kesadaran ini perlu dibangun dan
penting dalam mengembangkan keterampilannya bahkan dunia digitalisasi yang
semakin tinggi, namun bukan berarti PMII melupakan akan budaya dan tradisi yang
ada di pesantren melainkan kebutuhan yang mendesak terutama dalam menjaga nilai-
nilai kearifan di pesantren.”

Dalam hal ini kegiatan kajian teoritis yang hendak dilaksanakan oleh warga
PMII harus mencakup kultur yang ada di pesantren, karena setinggi apapun ilmu jika
tidak menghormati orang yang lebih tinggi ilmunya (kiai) maka sama saja ilmu
tersebut tidak memberikan kemanfaatan kepada orang lain maupun diri sendiri.
Warga PMII harus bisa menjadi sosok sentral intelektualisme khazanah keislaman
terutama dalam bidang idelogisasi yakni Aswaja an-Nahdliyah. PMII memiliki
pernanan penting dalam menjaga dan merawat tradisi yang ada di pesantren juga
mempertahankan khazanah keilmuan Islam yang menjadikan kekuatan basis
ideologisasi bagi kalangan warga PMII.

Hal ini perlu sebuah paradigma yang menjadikan dasar khusus bagi warga
PMII IAI Syarifuddin utamanya dalam ranah kaderisasi, tidak cukup hanya
menggunakan produk hukum yang ada di organisasi PMII melainkan perlu sebuah
muatan lokal untuk dijadikan sebagai pijakan dalam melaksanakannya. Karena di era
saat ini percepatan perkembangan teknologi menjadi semakin pesat, dalam hal ini
PMII IAI Syarifuddin harus bisa menjadi motor yang mampu menjawab perubahan
zaman dengan melaksanakannya melalui beberapa sektor yang harus dikembangkan.

Ketua PB PMII periode 1981-1985 yakni sahabat Muhyidin Arubusman
mengatakan bahwa ada tiga strategi operasional yang harus dikembangkan oleh warga
PMII, pertama, setiap kader PMII harus merebuk indeks prestasi tertinggi, kedua,
harus mampu merebut jabatan-jabatan strategis di lembaga- -lembaga

kemahasiswaan, dan ketiga, setiap kader PMII harus merebut simpati mahasiswa

3 Abdurrahman Wahid, Tuban Tidak Perlu di Bela (Y ogyakarta: LKiS, 2010), 98.

232 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

dengan menghiasi dirinya dengan integritas moral yang tinggi, perangai yang baik dan
“melek sosial.”>

Pada poin pertama mungkin sudah banyak mahasiswa yang memperhatikan
indeks prestasinya di kampus khususnya mahasiswa IAI Syarifuddin yang menjadi
bagian dari organisasi PMII. Poin kedua pun mungkin juga sudah banyak warga
pergerakan yang ada di jabatan startegis lembaga kemahaiswaan di internal kampus.
Namun dalam poin ketiga masih menjadi catatan dan pekerjaan yang harus dilakukan
oleh kader PMII IAI Syarifuddin. Hal ini dikarenakan basis terkuat dalam
melaksanakan dakwah ideologisasi adalah menggunakan media sosial. Perlunya
sebuah branding untuk organiasasi PMII.

Paradigma yang ada di pesantren merupakan sebuah nilai budaya dan tradisi
yang harus dilakukan dan di perkenalkan pada masyarakat. PMII harus bisa
memberikan sebuah sikap yang sesuai dengan budaya yang ada di pesamtren. Dalam
artian paradigma PMII IAI Syarifuddin harus berlandaskan kultur pesantren yang ada
di Pesantren Kyai Syarifuddin. Dengan demikian setiap aktivitas yang dilaksanakan
oleh PMII baik dalam proses pembinaan dan pengembangan mampu menghasilkan
persambungan (contiunitas) untuk generasi yang akan datang, oleh karena itu PMII
harus menjunjung tinggi nilai-nilai yang ada di pesantren dengan cara mengadopsi

dan mengimplementasikan dalam aktivitas pergerakan PMII IAI Syarifuddin.

Kesimpulan

PMII TAI Syarifuddin dalam aktivitasnya selalu menggunakan paradigma yang
sesuai dengan kultur yang ada di pesantren dan tidak terlepas dari adanya sangkut
paut yang namanya paradigma, karena paradigma adalah suatu corak sudut
pandangan yang diutamakan sebelum melakukan kontekstualisasinya. Dengan adanya
paradigma gerakan ini diharapkan tidak terjadi dikotomi model gerakan di dalam
PMIL.

Asimilasi paradigma PMII dengan kultur pesantren menjadikan PMII sebagai
organisasi yang mampu berkembang baik secara kuantitas maupun kualitas dengan

ditandai adanya kader yang banyak di lingkungan PMII IAI Syarifuddin serta mampu

3 Ali Amrullah Moebin. Hitam Putil PMII: Refleksi Arah Juang Organisasi (Malang: Genesis, 2008), 15.

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 233
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

dalam menandingi perguruan tinggi yang lain dalam segi kualitasnya. Mahasiwa IAI
Syarifuddin yang tergabung di dalam organisasi PMII sudah banyak yang
memperhatikan indeks prestasinya di kampus dan sudah banyak yang ada di jabatan
startegis lembaga kemahaiswaan di internal kampus.

Dalam hal ini PMII Syarifuddin perlu memberdayakan anggotanya dengan
sistem kaderisasi yang tidak keluar dari kultur pesantren, karena pesantren adalah
representasi dari adanya perguruan tinggi ini. oleh karena itu PMII harus mampu
berkembang dan besar serta membuat terobosan baru dalam menjawab kebutuhan
zaman. PMII harus bisa menjadi orang yang meneruskan intelektualisme agama Islam
dengan berproses di PMII, dan mampu mengimplementasikan sebuah gerakan yang

terkonsep sesuai dengan kultur pesantren Kyai Syarifuddin.

Referensi
Ahmadi, Heri. 1985. Gerakan Moral Tidak Relevan Lagi, Komzpas.

Anam, Khairul. “Membaca Pendidikan Islam di Era Disrupsi: Perspektif
Strukturalisme Transendental”, Journal of Islamic Education Research, Vol. 1, No.
1, Desember (2019).

Choirie, A. Effendy & Anam, Choirul. 1991. Pewikiran PMII dalam Berbagai 1 isi dan
Persepsi. Jawa Timur: Majalah NU AULA.

Denzin, K. Norman dan Lincoln, Yvonna S. 2009. Handbook of Qualitative Research,
tetj. oleh Dariyatno dkk. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Enginer, Asghar Ali. 2009. Islam dan Teologi Pembebasan. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.
Fauzan, Alfas. 2015. PMII dalam Simpul-simpul Sejarah Perjuangan. Malang: Intimedia.

Hermawan, Eman. 2000. Menjadi Kader Pergerakan: dari Simpatisan menjadi Kader Militan,
dari Inividu menjadi Organizger. Y ogyakarta: Klinik.

James Danandjaya, “Wacana Antropologi”’, Media Komunikasi Peminat dan Profesi
Antropologi, Vol. 2, No. 2, Desember (1998), 12.

Kemdikbud. 2005. Kamus Besar Babasa Indonesia. Jakarta: PT Penerbitan dan
Percetakan.

Kompri. 2018. Manajemen Dan Kepemimpinan Pondok Pesantren. Jakarta: Prenadamedia
Group.

Kuntowijoyo. 1991. Paradigma Islam: Interprestasi untuk Aksi. Jakarta: Mizan.

Moebin, Ali Amrullah. 2008. Hizam Putily PMII: Refleksi Arab Juang Organisasi. Malang:
Genesis.

234 Risalatuna: Journal of Pesantren Studies
Volume 1, Number 2, July 2021; 215-235



Akhmad Afnan Fajarudin
Asimilasi Paradigma PMII Syarifuddin dengan Kultur Pesantren

Muhakamurrohman, Ahmad. “Pesantren: Santri, Kiai, dan Tradisi.” Ibda’ Jurnal
Kebudayaan Islam, Vol. 12, No. 2, Desember (2014).

Muttaqin, Ahmad Thwanul. “MODERNISASI PESANTREN; Upaya Rekonstruksi
Pendidikan Islam (Studi Komparasi Pemikiran Abdurrahman Wahid dan
Nurcholish Madjid), Tarbiyatuna: [urnal Pendidikan Islam, Vol. 7, No. 2,

Agustus (2014), 66-98.
https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/tarbivatuna/article /view /55
61

Nitiprawiro, Wahono. 2000. Teologi Pembebasan, Sejarah, Metode, Praksis, dan Isinya.
Yogyakarta: LKiS.

PB PMIL. 2007. AD/ART PMII Bab IV, Pasal 5, Palu.

Profil Institut Agama Islam Syarifuddin,
https://www.iaisyarifuddin.ac.id /halaman/detail /profil-institut-agama-islam-
syarifuddin-lumajang.

Robert M., Jiobu. 1988. Ethnicity and Assimilation. New York: State Univ of New York
Pr.

Romli, Khomsahrial. “Akulturasi dan Asimilasi dalam Konteks Interaksi antar
Etnik”; Ijtimaiyyah, Vol. 8, No. 1. Februari (2015).

Siradj, Said Agil. 1998. Ablus Sunnah wal Jama'ah dalam Lintas Sejarah. Yogyakarta:
LKPSM.

Siradj, Said Aqil. 1999. Pesantren Masa Depan, Wacana Pemberdayaan dan Transformasi
Pesantren Bandung: Pustaka Hidayah.

Soekanto, Soejono. 1983. Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Grafindo Persada.

Taufik, Abdulla. 1974. Pemuda dan Perubaban Sosial. ]Jakarta: PT. Pustaka LP3ES
Indonesia.

Wahid, Abdurrahman. 2001. Menggerakkan Tradisi, Esai-Esai Pesantren. Yogyakarta:
LKIS.

Wahid, Abdurrahman. 2010. Tuban Tidak Perlu di Bela. Y ogyakarta: 1KiS.
Wahid, M. Hasanudin, dkk. 2006. Mu/ti Level Strategi Gerakan. Jakarta: PB PMIL

Copyright holder :
© Fajarudin, A., A. (2021)

First publication right :
Risalatuna: Journal of Pesantren Studies

This article is licensed undet:

CC BY-SA 4.0

Risalatuna: Journal of Pesantren Studies 235
Volume 1, Number 2, July 2021; pp. 215-235


https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/55/61
https://ejournal.iaisyarifuddin.ac.id/index.php/tarbiyatuna/article/view/55/61
https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang
https://www.iaisyarifuddin.ac.id/halaman/detail/profil-institut-agama-islam-syarifuddin-lumajang

