
Zainil Ghulam 
 
 

164  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

PARADIGMA MANAJEMEN SYARI’AH 
 

Zainil Ghulam 

Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia 
e-mail: wanlam09@gmail.com  

 
Abstract: 
The term of management actually being familiar because meaning of 
management practically is arrange everything properly, accurately and 
completely. Sharia management is not value-free management because the 
orientation of Sharia management is not only in earthly life but also the 
implications of ukhrawiyah. The terms of Sharia management is still 
debated as well as Sharia accounting, bank of Sharia, Sharia economic and 
so on. Sharia management is a management to obtain optimal results that 
ending  in search of Allah's pleasure. Therefore it is all the steps taken in 
implementing the management should be based on the rules of Allah. The 
rules are contained in the Koran, Hadith and some examples and models 
has made by companions of the prophet Muhammmad SAW. Sharia 
management paradigm has three basics such as theology of shariah 
management, culture of  shariah  management, moral basis of shariah 
management. There are four foundations to develop management in the 
view of Islam, namely: truth, honesty, openness, and expertise. A manager 
should have four main properties that the exercise of management is to 
get maximum results. The most important thing in management is based 
on the Islamic view which should to be leadership. Leadership in Islam is 
a major factor in the concept of management. Management in the view of 
Islam is a fair management (‘adl). 
 
Keywords: manajemen, syari’ah 



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 165 

 
 

Pendahuluan 

Allah SWT telah berfirman dalam QS:61/4 yang artinya: 

“Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berperang di jalan-Nya dalam 

barisan yang teratur seakan-akan mereka seperti suatu bangunan yang tersusun 

kokoh”. al-Sa’di dalam kitabnya  Tasir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-

Mannan menafsirkan ayat ini sebagai dorongan kepada segenap orang 

Islam agar senantiasa “bersinergi’ dalam berjihad di jalan Allah SWT dan 

terus memupuk sinergitas ini agar lebih dinamis lagi sehingga benar dan 

terorganisir dalam bingkai manajemen sesuai dengan jobdesk-nya masing-

masing. Rasulullah SAW juga bersabda: “Sesungguhnya Allah cinta jika 

salah seorang diantaramu melakukan suatu amalan,ia benar-benar 

menekuninya”. Kata “menekuninya” disini berarti bernas, tepat, dan 

terarah. Sehingga erat sekali kaitannya dengan terminologi manajemen 

pada tataran praktik sebab golnya adalah etos kerja. 

 Istilah manajemen sebetulnya sudah tidak asing lagi karena 

manajemen secara praktis berarti adalah mengatur segala sesuatu dengan 

baik, tepat dan tuntas. Dengan demikian, Islam sebagai agama yang tidak 

hanya mengatur hubungan antara manusia dan Tuhan saja melainkan 

hubungan antar sesama manusia juga, maka dalil-dalil baik tekstual atau 

kontekstual kaitannya dengan pengertian manajemen secara aplikatif 

akan dengan mudah banyak ditemukan. Bahkan, saat ini istilah 

manajemen syariah sedang booming didiskusikan. Sejatinya, pemahaman 

manajemen syari’ah tersebut berbeda dengan konsep manajeman 

konvensional.1 Karena yang dimaksud dengan manajemen syari’ah adalah 

 
1Mengutip pendapat Khoiril Arief bahwa prinsip-prinsip ekonomi pada umumnya dan 
manajemen pada khususnya selalu mengagungkan perolehan hasil sebesar-besarnya 
dengan kerja sekecil-kecilya. Prinsip konvensional ini berkembang pesat di dunia barat. 
Islam tidak menentang prinsip konvensional ini bahkan mendorong prinsip itu. 
Masalahnya adalah manajemen syariah hanya menambahkan rambu-rambu penerapan 
prinsip konvensional agar tidak hanya ditujukan untuk memperoleh hasil di dunia saja 



Zainil Ghulam 
 
 

166  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

manajemen yang tidak bebas nilai sebab orientasi manajemen syari’ah 

bukan hanya pada kehidupan duniawi saja namun juga implikasi ukhrawi-

nya.  

 Hanya saja, terma manajemen syari’ah masih menjadi perdebatan 

sebagaimana halnya akuntasi syari’ah, bank syari’ah, ekonomi syari’ah 

dan lain sebagainya. Perdebatan ini bertumpu pada dua hal yakni sejarah 

lahirnya terminologi-terminologi tersebut dan substansinya. Ada sebagian 

orang berpendapat bahwa istilah-istilah ini sebenarnya adalah setali tiga 

uang dengan istilah-istilah manajemen, akuntasi, bank, ekonomi yang 

lahir dari produk kapitalisme. Adapun “labelisasi syari’ah” pada istilah-

istilah tersebut muncul pada era kiwari sekitar beberapa dasawarsa yang 

lalu. Tulisan ini mencoba untuk mengurai dan mengungkap paradigma 

manajemen syari’ah dalam agama Islam. 

 

Manajemen Syari’ah 

Manajemen Syari’ah terdiri dari dua suku kata yakni manajemen 

dan syari’ah. Adapun pengertian manajemen secara teoritis para ahli 

memberikan pandangan berbeda tentang batasan manajemen sehingga 

 
melainkan harus dibarengi dengan perolehan hasil di akherat. Adanya rambu-rambu ini 
diharapkan para pelaku ekonomi pada umumnya dan manajemen pada khususnya 
mempunyai rem yang cukup pakem untuk tidak merugikan orang lain. Untuk 
memahami manajemen syariah ini harus terlebih dahulu mengetahui pandangan Islam 
tentang harta dan dasar-dasar sistem ekonominya. Diterangkan dalam AI-Quran bahwa 
harta adalah sebuah obyek yang digunakan menguji manusia dan harta juga sebuah 
sarana untuk melaksanakan taqwa. Selain itu diperingatkan pula bahwa harta dapat 
membawa mala petaka manusia di akherat nanti bila salah menyikapinya. Ada dua 
pandangan Islam dalam melihat harta; sebagai suatu hak atau kepemilikan sesama 
manusia, Islam sangat menghargainya sedang dalam hubungan manusia terhadap 
tuhannya, manusia tidak mempunyai hak sama sekali. Bertolak dari dasar-dasar tersebut 
diatas maka semua yang dilakukan dalam manajemen syariah yang dititik beratkan pada 
bidang ekonomi tidak akan lepas dari kehati-hatian dalam menyikapi harta. Maka 
penerapan manajemen syariah secara utuh tidak akan membuat orang saling menindas 
dalam menjalankan roda perekonomian. Semua orang akan merasa diuntungkan 
karenanya. Lihat: Khoril Arief dalam 
https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/. Diakses 12 Maret 2017 
jam 10:21 WIB.  

https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/


Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 167 

 
 

tidak mudah memberi arti universal yang dapat diterima semua orang. 

Robbins Stephen menegaskan bahwa manajemen belum memiliki definisi 

yang mapan dan diterima secara universal. Mary Parker Follet 

mendefinisikan manajemen sebagai seni menyelesaikan perkerjaan 

melalui orang lain.2 Hal ini berrati bahwa seorang manajer bertugas 

mengatur dan mengarahkan orang lain untuk mencapai tujuan organisasi. 

Menurut Decenzo dan Robbin, management is the process of efficintly 

achieving the objectives of the organization with and through people.3 Adapun 

Daft, mendefinisikan manajemen ...is the attainment of organizational goals in 

effective and efficient manner through planning, organizing, leading, and 

controlling organizational resources.4 Sedangkan Ricky W. Griffin 

mendefinisikan manajemen sebagai proses perencanaan, 

pengorganisasian, pengoordinasian, dan pengontrol sumber daya untuk 

mencapai sasaran (goals) secara efektif dan efisien. Efektif berarti bahwa 

tujuan dapat dicapai sesuai dengan perencanaan. Efisien berarti bahwa 

tugas yang ada dilaksanakan secara benar, terorganisasi, dan sesuai 

dengan jadwal.5 

Mengutip pendapat Dr. H. Maman Sutarman, bahwa manajemen 

adalah proses kerja sama untuk mencapai tujuan yang telah ditetapkan 

melalui proses perencanaan, pengorganisasian, penggerakan, dan 

pengontrolan sehingga tujuan yang diinginkan dapat tercapai. Dengan 

kata lain, manajemen merupakan proses mendayagunakan orang dan 

 
2Robbins Stephen and Mary Coultar, Manajemen Jilid 1, diterjemahkan oleh Bob Sabran, 
Wibi Herdani, (Jakarta: Erlangga, 2007), h. 3. 
3 D.A. Decenzo and S.P. Robbins, Human Resources Management, (New York: John Wiley 
and Sons, inc, 1999), h. 5. 
4Richard L. Daft, Management-Manajemen, Edisi 6-Buku 1, (Jakarta: Salemba empat, 2007), 
h. 5. 
5Ruadiana, dan A.G, Asas-asas Manajemen: Berwawasan Global, (Bandung: Pustaka Setia, 
2014), h. 22. 



Zainil Ghulam 
 
 

168  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

sumber lainnya untuk mencapai tujuan organisasi secara efektif dan 

efisien.6   

Fajar Junaedi, dalam bukunya Manajemen Media Massa mengutip 

rangkuman Morissan yang telah meringkas beberapa definisi manajemen 

dari berbagai pakar sebagai berikut: a). Schoderbek, Cosier dan Aplin 

memberikan definisi manajemen sebagai A process of achieving 

organizational goal through others (sebuah proses untuk mencapai tujuan 

organisasi melalui pihak-pihak lain); b). Stoner memberikan manajemen 

sebagai proses perencanaan, pengorganisasian, pengarahan dan 

pengawasan usaha-usaha para anggota organisasi lainnya agar mencapai 

tujuan yang telah ditetapkan; c). Pringlem Jennings dan Longenecker 

mendefinisikan manajemen sebagai: management is the process of acquiring 

and combining human, financial, informational and physical resources to attain 

the organization’s primary goal of producing product or services desired by some 

segment of society (manajemen adalah proses memperoleh dan 

mengkombinasikan sumber daya manusia, keuangan, informasi dan fisik 

untuk mencapai tujuan utama organisasi, yaitu menghasilkan suatau 

barang atau jasa yang diinginkan sebagian segmen masyarakat). d). 

Howard Carsile (1987) menjelaskan manajemen dengan lebih menekankan 

pada pelaksanaan fungsi manajer yaitu: directing, coordinating, and 

influencing the operation of organization so as to obtain desired result and 

enchance total performance (mengarahkan, mengoordinasikan dan 

mempengaruhi suatu operasional organisasi agar meencapai hasil yang 

diinginkan serta mendorong kinerjanya secara total). e). Wayne Mondy 

(1983) dan kawan-kawanb menyebut defisii manajemen dengan 

memberikan penekanan pada faktor manusia serta materi sebagai berikut: 

 
6Dr. H. Maman Sutarman, M.M.Pd. dan Asih, S.Pd., M.M.Pd. Manajemen Pendidikan Usia 
Dini, (Bandung: Pustaka Setia, 2016), h. 70.  



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 169 

 
 

the process of palnning, organizationing, influencing and controlling to 

accomplish organizational goals through the coordinated use of the human and 

material resources (proses perencanaan, pengorganisasian, mempengaruhi 

dan pengawasan untuk mencapai tujuan organisasi melalui koordinasi 

penggunaan sumber daya mansuai dan materi).7  

Dari berbagai pengertian tentang manajemen, mengindikasikan 

bahwa manajemen bisa dilihat dalam aspek berikut ini. Pertama, 

manajemen berkaitan dengan proses, hal ini berarti bahwa manajemen 

bukan tindakan yang bersifat tunggal, namun serangkaian tindakan yang 

tertata dalam alur proses tertentu yang telah direncanakan sebelumhya. 

Kedua, manajemen melibatkan aspek sumber daya manusia dan materi. Ini 

mengindikasikan bahwa dalam manajemen melibatkan orang lain, bukan 

merupakan tindakan yang dilakukan oleh satu orang saja, namun 

tindakan yang dilakukan oleh beberapa orang. Ketiga, manajemen 

diarahkan untuk mencapai tujuan bersama dari organisasi. Ini berarti 

bahwa dalam manajemen, selalu ada perencanaan yang dilakukan 

sebelum pelaksanaan dilakukan. Ketika pelaksanaan sudah dilakukan, 

kontrol pengawasan atas pelaksanaan dilakukan dengan maksud agar 

arah untuk mencapai tujuan bersama dapat tercapai. Terakhir, manajemen 

berkaitan dengan fungsi-fungsi manajemen. Fungsi manajemen ini 

menyangkut perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan dan 

pengawasan.8  

Keberadaan fungsi manajemen ini diarahkan dalam rangka 

mencapai tujuan organisasi dengan melibatkan sumber daya manusia dan 

materi melalui proses yang berlangsung dalam organisasi. Aplikasi 

 
7Fajar Junaedi, Manajemen Media Massa; Teori, Aplikasi dan Riset), (Yogyakarta: Buku 
Litera, 2014), h.34-35. 
8 Ibid., h. 35-36. 



Zainil Ghulam 
 
 

170  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

manajemen berbeda dengan kepemimpinan.9 Secara garis besar, fungsi 

manajemen adalah: a). Fungsi perencanaan (planning); b). Fungsi 

pengorganisasian (oragnizing); c). Fungsi pelaksanaan (actuating) yang 

mencakup adanya pengaruh (influencing) dan pengarahan (directing); d). 

Fungsi pengawasan (controling).10 

Definisi syari’ah, sebagaimana pendapat Prof. Dr. H. Amir 

Syarifuddin,  secara etimlogi adalah jalan  ke tempat pengairan atau jalan 

yang harus diikuti, atau tempat lalu air sungai, atau lekuk-liku lembah, 

atau ambang pintu dan tangga.11 Kata syari’ah muncul dalam beberapa 

ayat al-Qur’an seperti pada surat al-Maidah: 48; al-Syura: 13; dan al-

Hasiyah: 18 yang mengandung arti “jalan yang jelas yang membawa 

 
9Mengutip pendapat Danang Sunyoto dan Burhanuddin: Perbedaan antara 
kepemimpinan dan manajemen masih menjadi kontroversi. Kotter sebagaimana dikutip 
oleh Yukl (2007) membedakan anatara kepemimpinan dan manajemen dalam hal proses 
inti dan hasil yang diharapkan. Kepemimpinan berusaha untuk membuata perubahan 
dalam organisasi dengan cara: 1). Menetapkan visi dan strategi untuk membuat 
perubahan yang diperlukan; 2.) mengkomunikasikan dan menjelaskan visi tersebut; dan 
3). Memberi inspirasi serat motivasi kepada orang lain agar mencapai visi tersbut. 
Sedangkan manajemen beusaha untuk membuiat  perkiraan dan aturan dengan: 1). 
Menetapkan sasaran operasional, membuat rencana tindakan sesuai dengan jadwal, dan 
mengalokasikan sumber daya; 2). Mengorganisasi dan menugaskan orang ke berbagai 
tugas/pekerjaan; dan 3). Memantau hasil dan memecahkan masalah. Untuk menjawab 
kontroversi perbedaan antara kepemimpinan dengan manajemen, seorang ahli 
kepemimpinan Bernard Bass menyimpulkan bahwa para pemimpin mengelolan dan 
manajer memimpin, tetapi kedua aktifitas tersebut berbeda. Meskipun kepemimpinan 
dan manajemen saling tumnpang-tindih, masing-masinh melibatkan serangkaian 
aktivitas/fungsi yang unik. Manajer biasanya melaksanakan fungsi-fungsi yang 
berkiatan dengan perencanaan, penyelidikan, pengorganisasian, dan pengawasan, 
sedangkan pemimpin berurusan dengan aspek-aspek antar-pribadi dari pekerjaan 
seorang manajer. Pemimpin juga memberikan inspirasi kepada bawahan, memberikan 
dukungan emosional, mencoba menggerakkan karyawan ke arah pencapaian tujuan, 
serta menciptakan suatu visi dan rencana strategis unuk suatu organisasi. Sedangkan 
manajer bertugas menerapkan visi dan rencana strategis. Drs. Danang Sunyoto, S.H., 
S.E., M.M., dan Burhanuddin, S.E., M.Si., Reori Perilaku Organisasi, (Yogyakarta: CAPS 
(Center Of Academic Publishing Service), 2015), h.35-36. 
10 Ibid., h. 37. 
11Prof. Dr. Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid 1, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), h. 1; 
Sya’ban Muhammad Isma’il, al-Tasyri’ al-Islami: Mashadiruh wa Athwaruh, (Mesir: 
Maktabah al-Nahdah al-Mishriyyah, 1985), h. 7; Kamil Musa, al-Madkhal ila al-Tasyri’ al-
Islami, (Beirut: al-Risalah, 1989), h. 17. 



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 171 

 
 

kepada kemenangan”. Dalam hal ini, agama yang ditetapkan Allah untuk 

manusia disebut syari’ah, dalam artian lughawi, karena umat Islam selalu 

melaluinya dalam kehidupannya di dunia. Kesamaan syari’ah Islam 

dengan jalan air adalah dari segi bahwa siapa yang mengikuti syari’ah ia 

akan mengalir dan bersih jiwanya. Allah menjadikan air sebagai penyebab 

kehidupan tumbuh-tumbuhahn dan hewan sebagaimana Dia menjadikan 

syari’ah sebagai penyebab kehidupan jiwa insani.     

 Terminologi syari’ah dibedakan menajadi dua, yaitu syri’ah secara 

luas dan syari’ah secara khusus. Di dalam al-Mausuah al-Arbiyah al-

Muyassarah, disebutkan syari’ah dahulu secara mutlak diartikan “ajaran-

ajaran islam yang terdiri dari akidah dan hukum amaliah”, kini makna 

syari’ah telah dikhususkan (dibatasi) denga istilah “sejumlah hukum 

syar’i yang amaliah (praktis) yang diistinbathkan dari al-Kitab dan al-

Sunnah atau ra’yu dan ijma’”. Oleh karen itu, yang dimaksud dengan 

syari’ah adalah peraturan yang telah ditetapkan (diwahyukan) oleh Allah 

kepada Nabi Muhammad SAW untuk manusia yang mencakup tiga 

bidang, yaitu bidang keyakinan, perbuatan, dan akhlak. Dengan kata lain, 

menurut Wilfred Cantwell Smith, syari’ah  adalah esensi hukum dalam 

Islam sebagai elaborasi perintah-perintah Tuhan.12  

 Adapun pengertian manajemen syari’ah menurut Khoiril Arief 

adalah suatu pengelolaan untuk memperoleh hasil optimal yang bemuara 

pada pencarian keridhaan Allah. Oleh sebab itu maka segala sesuatu 

langkah yang diambil dalam menjalankan manjemen tersebut harus 

berdasarkan aturan-aturan Allah. Aturan-aturan itu tertuang dalam Al-

Quran, hadis dan beberapa contoh yang dilakukan oleh para sahabat. 

Sehubungan dengan itu maka isi dari manajemen syariah adalah segala 

sesuatu yang berhubungan dengan ilmu manajemen konvensional yang 

 
12Dedi Supriyadi, Sejarah Hukum Islam, (Bandung: Bandung Pustaka Setia, 2007), h. 18-19. 



Zainil Ghulam 
 
 

172  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

diwarnai dengan aturan al-Quran, al-Hadith dan beberapa contoh yang 

dilakukan oleh para sahabat.13  

 Karakteristik yang membedakan teori manajemen syari’ah dengan 

teori lain adalah fokus dan konsen teori Islam terhadap segala variabel 

yang berpengaruh (influnce) terhadap aktifitas manajemen. Manajemen 

syari’ah memiliki karakteristik sebagai berikut: a). Teori manajemen 

syari’ah merupakan teori yang konsen dan terkait dengan falsafah sosial 

masyarakat Muslim, dan berhubungan dengan akhlak atau nilai-nilai 

etika sosial yang dipegang teguh oleh masyarakat muslim (variabel etika 

sosial); b). Manajemen syari’ah konsen terhadap variabel ekonomi dan 

motif materi, dan bekerja untuk memenuhi kebutuhan fisiologis individu 

(vartiavel ekonomi-materi); c). Memperhatikan nilai-nilai kemanusiaan 

dan spiritual serta memuliakan manusia untuk berpartisipasi dalam 

aktivitas manajemen-memuliakan segala potensi intelektual, kompetensi 

dan dimensi spiritual (variabel kemanusiaan); d). Konsen terhadap sistem 

dan menetukan tanggung jawab dan wewenang, menghormati kekuasaan 

dan organisasi resmi, menghormati struktur organisai, dan menuntut 

ketaatan terhdapa keabikan (variabel perilaku dan sistem).14  

 

Paradigma Manajemen Syari’ah 

Menurut Prof. Dr. H. Ma’ruf Abdullah, SH., MM., dalam bukunya 

Manajemen Berbasis Syariah, paradigma manajemen syari’ah memiliki tiga 

landasan, yakni:15 

 
13Khoril Arief dalam https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/. 
Diakses 12 Maret 2017 jam 10:21 WIB.   
14 Dr. Ahamad Ibrahim Abu Sinn, Manajemen Syari’ah: Sebuah Kajian Historis dan 
Kontemporer, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2006), h. 235-236. 
15Prof. Dr. H. Ma’ruf Abdullah, SH., MM., Manajemen Berbasis Syari’ah, (Yogyakarta: 
Aswaja Pressindo, 2012), h. 63-81. 

https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/


Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 173 

 
 

1. Teologi Manajemen Syariah 

Pemikiran Islam sebenarnya bukan merupakan buah dari intelektual 

manusia, namun pemikiran itu merupakan pemikiran ilahi yang 

bersumber dari Allah SWT, dzat yang maha benar dan maha 

sempurna, sebagai firman Allah: 

⬧  →◆      ❑ 
⧫◆  ✓      ⧫   

  ⧫  ⧫  ⧫◆❑ 
  ◼  ◆ 
  ☺➔→  ◼  ❑ 

  ⧫◆  ◼ 
◆ ⧫    

Artinya: “Sesungguhnya telah datang kepadamu cahaya dari Allah, dan 

kitab yang menerangkan. Dengan kitab Itulah Allah menunjuki orang-orang 

yang mengikuti keredhaan-Nya ke jalan keselamatan, dan (dengan kitab itu 

pula) Allah mengeluarkan orang-orang itu dari gelap gulita kepada cahaya 

yang terang benderang dengan seizin-Nya, dan menunjuki mereka ke jalan 

yang lurus”. (Q.S. al-Maidah: 15-16). 

Dengan demikian maka tidak etis rasanya kalo kita 

membangga-banggakan teori-teori yang diikuti itu sebagai karya 

manusia, seperti misalnya teori manajemen (scentific management). 

Sebetulnya manusia mendapat pentunjuk dan bimbingan untuk 

menggali mutiara pikiran itu dari khazanah kekayaan ilmu Allah 

SWT. Allah Maha Mengatur dan Menyiapkan segala sesuatunya yang 

diperlukan manusia untuk melaksanakan tugasnya sebagai khalifah fil 

ardhi (Q.S Hud : 61). Bumi tempat tinggal ini  telah disiapkan oleh 

Allah SWT dengan isi selengkap-lengkapnya: ada air, ada tanah, ada 

tumbuh-tumbuhan, ada hewan, ada tambang, ada mineral, dan 

sebagainya. Manusia tinggal mengelolanya sesuai dengan misi yang 

diembannya sebagai khalifah fil ardhi.   

Untuk dapat mengelola kehidupan di muka bumi dengan 

sebaik-baiknya dengan melaksanakan sumber daya yang disediakan 



Zainil Ghulam 
 
 

174  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

oleh Allah SWT secara bertanggung jawab, diperlukan pengetahuan, 

wawasan, keterampilan, dan sikap kerja yang profesional yang dalam 

istilah modern, sekarang disebut dengan “Manajemen”. Manajemen 

dalam pandangan ajaran Islam mengandung pengertian segala 

sesuatu harus dilakukan secara rapi, benar, tertib, dan teratur. 

prosesnya harus diikuti dengan baik. segala sesuatu tidak boleh 

dilakukan secara asal-asalan. hal ini sesuai dengan sabda Rasulallah 

SAW : 

“sesungguhnya Allah SWT sangat mencintai orang yang jika melakukan 

sesuatu pekerjaan, dilakukan secara itqan (tetap, teratur, jelas dan tuntas)”. 

(HR. Thabarani). 

 

2. Budaya Manajemen Syariah 

Sebagai konsekuensi logis dari pentingnya manajemen dalam 

melakukan pekerjaan yang menjadi tanggung jawab seseorang maka 

perlu dibangun budaya manajemen syariah agar seorang pemimpin 

dalam menjalankan tugas meanajemen pekerjaan yang menjadi 

tanggung jawabnya betul-betul kredibel dan kapabel. Budaya 

manajemen syariah yang dimaksud adalah : 

a. Mengutamakan Akhlak 

Salah satu faktor yang menetukan keberhasilan Rasulallah 

SAW dalam melaksanakan tugas kepemimpinannya dalam 

kapasitasnya sebagai pemimpin agama, kepala keluarga,  

pemerintahan maupun entrepeneur adalah mengutamakan 

akhlak. Akhlak merupakan faktor utama (payung) dari semua 

aktivitas yang dilakukan oleh Rasulallah SAW . Hal tersebut tidak 

hanya diakui oleh kawan (sahabatnya), tetapi juga oleh lawannya, 

seperti kaisar Romawi Heracleus dan lain-lain. 



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 175 

 
 

Dalam konteks kekinian yang disebut akhlak itu ialah 

Emotional Quotient (EQ) atau kecerdasan emosional. Dalam 

melaksanakan tugas-tugas kepemimpinan, EQ menjadi sumber 

utama terbangunnya kredibilitas dan kapabilitas. Banyak orang 

yang menduduki jabatan pemimpin yang gagal dalam 

melaksanakan kepemimpinannya dan setelah ditelusuri 

kegagalannya tersebut ternyata umunya mereka itu memiliki EQ 

yang rendah sehingga menghalalkan segala cara dalam mencapai 

tujuan. Untuk semua bidang kehidupan termasuk menjadi 

pemimpin, Rasulallah SAW menyatakan dalam haditsnya : 

 “Tidak ada semata yang lebih berat dalam timbangan dari pada akhlak 

yang baik “. (HR. Ahmad dan Abu Daud). 

Dan dalam hadits yang lainnya: 

“Sesungguhnya orang yang paling aku cintai dan paling dekat denganku 

pada hari kiamat adalah orang yang paling baik akhlaknya”. 

Sebenarnya setiap orang dibekali potensi akhlak (EQ) oleh 

Allah SWT. Dan Akhlak itu dapat dikembangkan oleh manusia 

untuk meraih sukses dalam kehidupan didunia dan diakhirat 

kelak. Dan tanda-tanda orang yang berakhlak baik itu anatara 

lain: banyak malu, banyak berbuat baik, sedikit bicara, tidak 

mengagung-agungkan diri sendiri, menyambung tali 

persaudaraan, sabar, ikhlas dan lain sebagainya.16  

 
16Bandingkan dengan pendapat Hendri Tanjung dalam bukunya Manajemen 

Syariah dalam Praktik 9 Nabi dan Rasul yang menyatakan bahwa dalam diri 

Rasulullah SAW yang harus diteladani aalah 1). Ikhlas, dimana keihklasan 

Rasulullah SAW tidak ada tandingannya. Oleh Allah ST melalui Jibril sejak 

beliau masih anak-anak sudah pernah dibedah dadanya, dan hatinya diisi 

dengan sifat ikhlas. Sejak itu beliau menjadi orang yang paling ikhlas. Peristiwa 

paling ikhlas yang menjadi catata sejarah adalah ketika beliau hijrah dan 



Zainil Ghulam 
 
 

176  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

 
berdakwah di kota Tahif. Dimana beliau berdakwah di sana, tetapi beliau diusir 

dan dilempari dengan batu oleh masyarakat tahif. Ketika diusir, beliau berjalan 

meninggalkan kota Tahif dengan badan yang sangat lelah dan banyak luka-luka, 

beliau beristirahat di bawah sebatang pohon. Itulah dahsyatnya sifat ikhlas 

beliau dalam sejarah. Beliau sudah dihina, dicaci maki, dilempari dengan batu 

dan segala macam kotoran, tetapi tetap sabar dan ikhlas. Bahkan mendoakan 

kepada mereka yang menyakitinya; 2). Jihad, artinya Rasulullah SAW tidak 

pernah bergadang di malam hari, sebagaiman kebiasaan anak muda pada 

umumnya. Beliau selalu bersungguh-sungguh (Jihadan) dalam hidupnya, ia tidak 

akan mau bergadang untuk sesuatu yang tidak bermanfaat. Rasulullah SAW luar 

biasa jihad-nya. Ketika berperang beliau selalu di barisan paling depan.tidak 

pernah beliau ada di barisan paling belakang dan perang yang paling hebat 

ketika itu adalah perang Uhud, sehingga gigi beliau terkena panah pihak musuh; 

3). Sabar, menjadi buah bibir dalam sejarah kehidupan Rasulullah SAW, dimana 

sifat sabr beliau salah satunya tercermin sebagaimana dalam kisah Badui yang 

kencing di dalam masjid Nabawi, sehingga para sahabat yang melihatnya 

spontanitas marah terhadap Badui tersebut. Namun, kemudian Rasulullah SAW 

menasehati Badui tersebut: wahai Fulan, ini Masjid, tempat orang sholat, berdzikir, 

maka tidaklah wajar kalau kamu kencing dalam masjid. Lalu beliau memerintahkan 

sahabat untuk menimbun bekas tempat kencing badui itu dengan pasir. Badui 

itupun diam sejenak lalu berkata: Ya Rasulullah, semoga Allah memaafkan aku dan 

engkau, tetapi tidak kepada sahabat-sahabatmu. Suatu contoh kecil betapa luasnya 

kesabaran beliau dan masih banyak lagi kejadian-kejadian yang menunjukkan 

betapa kesabaran beliau yang sedemikian tinggi; 4). Kasih Sayang, sebagaimana 

dinyatakan dalam QS:9/128 “sungguh telah datang kepadamu seorang Rasul dari 

kaummu sendiri, berat terasa olehnya penderitaanmu, sangat menginginkan (keimanan 

dan keselamatan) bagimu, Amat belas kasihan lagi Penyayang terhadap orang-orang 

mukmin”. Sebagai contohnya, belaiu tidak pernah berkata “tidak” kepada orang 

yang meminta. Apa pun yang ada pada beliau, bila diminta orang, selalu 

diberikan. Suatu ketika beliau sedang duduk bersama dengan para sahabat di 

masjid. Tiba-tiba ada orang (salah seorang sahabat) yang meminta baju (gamis). 



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 177 

 
 

b. Mengutamakan Pembelajaran 

Rasulullah SAW dalam semua bidang kehiduapan yang 

digeluti beliau mengajarkan pentingnya pembelajaran. Sebagai 

contoh misalnya, kepemimpinan Rasulullah SAW dalam bisnis 

sejak menjalani magang (internship) dengan pamannya Abu 

Thalib hingga mandiri dan sampai puncak karirnya di usia 35 

tahun (menjelang mejadi rasul), dijalaninya dalam empat 

metode. 

1) meniru (copy paste). 

2) coba dan coba lagi (trial and error) 

3) pengondisian (conditioning) 

4) berfikir (thinking) 

Mengutamakan pembelajaran bagi seorang pemimpin 

tidak dapat dinafikan, karna problema kehidupan dalam satu 

organisasi seperti organisasi bisnis memerlukan solusi yang 

sesuai dengan perkembangan zaman. hal itu diakui oleh para 

CEO perusahaa besar dan terkemuka yang menjadikan 

 
Padahal Rasulullah SAW tidak punya baju banyak. Tetapi diberikanlah baju 

kepada orang yang meminta itu. Ketika keluat masjid seorang sahabat 

mendatangi orang yang meminta baju kepada Rasulullah SAW dan 

memarahinya: “wahai Fulan, kenapa kamu meminta baju kepada Rasulullah SAW 

padahal beliau itu tidak punya banyak?”. Orang tersebut menjawab: ”aku tahu, beliau 

tidak punya banyak baju, tetapi aku ingin agar kelak ketika aku mati, biarlah aku dikafani 

dengan baju yang pernah beliau pakai”. Demikianlah samudera kasih sayang 

Rasulullah SAW yang harus diteladani. Hendri Tanjung, Manajemen Syariah 

dalam Praktik 9 Nabi dan Rasul, (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 2014), h. 

105-110.     

   



Zainil Ghulam 
 
 

178  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

perusahaannya sebagai organisasi pembelajaran (learning 

organization).  



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 179 

 
 

c. Mengutamakan Pelayanan 

Dalam menjalankan tugas kepemimpinan di bidang bisnis 

Rasulullah SAW memberi contoh perlu mengutamakan 

pelayanan (costumer service) yang menjadi naluri akhlaknya. 

Kebiasaan Muhammad mengutamakan pelayanan dalam 

kegiatan bisnis berlanjut dalam kegiatannya setelah menjadi 

rasul (pemimpin umat). Dalam mengutamakan pelayanan 

terhadap umatnya muhammad SAW menjalankan pola-pola 

pelayanan berikut: 

1) Murah senyum 

Memberi senyuman merupakan kebiasaan muhammad 

SAW ketika bertemu dengan siapapun. Senyuman adalah 

sunnah beliau, sehingga beliaupun menyatakan bahwa 

senyum adalah sedekah. Muhammad selalu berusaha 

menyapa orang terlebih dahulu, bahkan sampai 3 kali. 

2) Ramah 

Muhammad SAW dalam menjalakan tugas 

kepemimpinannya selalu ramah kepada siapapun dan 

menjauhkan diri dari perkataan yang menyakitkan. 

Muhammad SAW mengajarkan kepada kita jika ada 3 orang 

berkumpul maka tidak boleh 2 orang diantaranya berbisik. 

Beliau juga melarang keras mengunjing, karena sama 

dengan memakan bangkai saudaranya sendiri. Beliau tidak 

pernah menghardik orang dan selalu memberi nasehat pada 

waktu yang tepat.  

3) Menepati Janji 

Muhammad SAW adalah orang yang teguh memegang 

janji. Beliau pernah menunggu mitra bisnisnya dalam 3 hari, 

sementara mitra bisnisnya lupa dengan janjinya. Pernah 



Zainil Ghulam 
 
 

180  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

terjadi suatu saat ada orang yang mengutangi Muhammad 

SAW datang menagih utangnya dengan kasar. Sahabat 

Umar Bin Khatab yang menyaksikan marah sekali. 

Rasulullah SAW lalu bersabda: 

“Biarkan dia wahai Umar. Mestinya engkau suruh aku agar 

membayarnya dan mestinya engkau suruh dia agar bersabar”. 

4) Senang memberi hadiah 

Muhammad SAW ketika setelah diangkat oleh Allah 

menjadi rasul menjelaskan hukum bahwa Rasul dan 

keluarganya tidak menerima sedekah, tetapi boleh menerima 

hadiah.sebagai mana hadist yang di riwayatkan oleh Aisyah 

r.a: 

“Rasullah SAW senantiasa menerima hadiah (yang di berikan 

kepadanya) dan membalas dengan hadiah juga” 

5) Adil 

Muhammad SAW terkenal dengan sikapnya yang adil 

tanpa memihak. Beliau tidak pernah mendahulukan 

keluarga ataupun kaum kerabatnaya. Beliau juga 

mengingatkan agar orang tua berlaku adil kepada semua 

anak-anakya. Sikap muhammad SAW yang mengutamakan 

pelayanan terhadap orang lain dalam kepemimpinannya 

bagian dari budaya dari budaya manajemen syariah yang 

mengantarkannya kepada kesuksesannya dalam memimpin 

umat.  

d. Mengutamakan Silaturrahmi-Kemitraan (networking) 

Seorang pemimpin dalam menjalankan tugas 

manajemennya selalu mengutamakan silaturrahmi-kemitraan 

(networking) terhadap staf (pelanggan internal) maupun terhadap 

stakeholders (pelanggan eksternal). Dengan gaya silaturrahmi-



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 181 

 
 

kemitraan (networking) ini maka hubungan kerja akan terbangun 

lebih hangat dan masing-masing pihak akan lebih merasa 

bertanggung jawab, karena ada rasa turut memiliki terhadap 

hubungan kerja tersebut.  Nabi Muhammad SAW dalam praktek 

kepemimpinannya di berbagai bidang kehidupan selalu 

mengajarkan dan  memberi contoh tentang perlu mengutamakan 

silaturrahmi-kemitraan (networking) ini, sehingga terbangun 

kredibelitas dan kapabilitas kepemimpinanya. Diantara sifat-

sifat yang dianjurkan beliau untuk membangun silaturrahmi-

kemitraan (networking) di antara lain; rendah hati (tawadhu’), 

dermawan, tidak mau, bergunjing. Selain menjaga silaturrahmi-

kemitraan (networking), Nabi Muhammad SAW juga 

mengajarkan sifat-sifat yang harus di hindari, karena dapat 

membahayakan /merusak hubungan baik, seperti: 

1) Menjelek-jelekan (black campaign) 

2) Membeda-bedakan pelayanan (Q.S.Ali Imran:159) 

3) Berburuk sangka (Q.S.Al-Hujarat:12) 

4) Curang dan manipulasi (Q.S.An-Nisa:29) 

5) Membudidayakan sogok atau riswah (Q.S.Al-Baqarah:188) 

e. Internalisasi Agama dalam Kehidupan Pemimpin 

Internalisasi berarti proses penghayatan atau pemberian 

makna bagi motivasi, pola fikir, pola sikap, atau pola tindakan. 

Dalam konteks agama internialisasi dapat dipahami sebagai 

proses pemahaman agama dalam kehidupan seseorang, dalam 

hal ini seorang pemimpin, seperti misalnya bagaiman ia 

menempatkan agana dalam segala motivasi, pola pikir dan pola 

tindak dalam kaitanya dengan kehidupan pribadi, interaksi 

dengan orang-orang yang dipimpinnya dan dengan Allah AWT. 



Zainil Ghulam 
 
 

182  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

Pentingnya internalisasi ini diingatkan oleh Allah di dalam al-

Qur’an: 

⧫  ❑⧫◆  
❑→   →⧫◆ 

▪⧫  ⧫⬧ ⧫  
❑→◆     

 ☺ ⧫❑➔☺➔⬧      
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah 

dan hendaklah Setiap diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya 

untuk hari esok (akhirat); dan bertakwalah kepada Allah, 

Sesungguhnya Allah Maha mengetahui apa yang kamu kerjakan”. 

   

3. Landasan Moral Manajemen Syariah 

Dalam persektif Syariah seorang pemimpin dalam menjalankan 

kepemimpinannya mempunyai landasan moral yang harus ia pegang 

teguh agar ia bisa lurus dalam menjalankan tugas-tugas 

kepemimpinannya. Landasan moral yang dimaksud adalah: 

a. Kesadaran bahwa dirinya di perintah oleh Allah  

Maksudnya seorang pemimpin itu tidak boleh lupa bahwa 

apapun yang dia lakukan dalam menjalankan tugas 

kepemimpinannya ia tidak pernah luput dari pantauan Allah, 

sebagaimana firman Allah sebagai berikut : 

☺⬧  ☺➔⧫  ⧫⬧  ▪⬧   

◼⧫⧫      ⧫◆  ☺➔⧫  ⧫⬧  

▪⬧ ❖ ◼⧫⧫      

Artinya: Barangsiapa yang mengerjakan kebaikan seberat dzarrahpun, 
niscaya Dia akan melihat (balasan)nya. Dan Barangsiapa yang 
mengerjakan kejahatan sebesar dzarrahpun, niscaya Dia akan melihat 
(balasan)nya pula. 

Ayat di atas mengingatkan kita bahwa tidak ada sesuatu 

yang dapat kita tutupi, semuanya dalam pantauan Allah SWT, 

dan nanti pada hari perhitungan segala perebuatan kita yang baik 



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 183 

 
 

dan yang buruk ada balasan yang setimpal. bagi seseorang 

pemimpin yang berorientasi syariah ayat ini akan 

menyadarkannya akan  perlunya self control (kontrol pribadi) 

dalam mengajarkan apapun sebelum di kontrol oleh Allah SWT 

yang maha kuasa. dengan adanya self control ini insya Allah kita 

akan terhindar dari perbuatan yang menyimpan dari yang 

seharusnya.  

b. Komitmen yang tinggi pada kejujuran  

Jujur adalah kesucian nurani tang memberi jaminan 

terhadap kebenaran dalam berbuat , ketapatan dalam  bekerja, 

dan dapat di percaya, serta enggan untuk berbuatg dusta. 

Pemimpin yang lurus ( benar dan jujur) adalah  pemimpin yang 

menjadi idaman semua orang. pemimpin yang benar dan jujur 

adalah pemimpin yang setara antara ucapan dan perbuatan 

(dapat membuktikan yang di ucapkannya), karena rakyat (orang-

orang yang dipimpinnya itu) perlu bukti bukan janji.  

c. Komitmen yang tinggi pada amanah  

Amanah atau kepercayaan yang diberikan kepada seorang 

pemimpin yang berorientasi syariah merupakan penghargaan 

moral yang teramat mahal. Amanah tidak di dapat begitu saja, 

tetapi melalui proses yang panjanfg dimulai dari pengamatan, 

pemantauan dan di akhiri oleh penilaian yang teliti atas prilaku 

yang diberi amanah.  

 Orang yang amanah adalah orang yang mempunyai 

nilai plus dibanding dengan orang lain. Dampak positifnya orang 

yang amanah menjadi orang yang dicintai banyak orang dan 

menjadi panutan orang lain. Orang yang teguh memegang 

amanah dalam istilah lain di sebut juga kredibel yang meliputi 

bertanggung jawab menepati janji dan tidak berkhianat. Orang 



Zainil Ghulam 
 
 

184  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

yang amanah selalu memperlakukan orang lain sesuai dengan 

haknya dan tidak mencederainya. Seorang pemimpin dikatakan 

kredibel bukan hanya terhadap orang di luar organisasi yang di 

pimpinnya (mitra setara). 

Menurut Muslim Kelana dalam bukunya Muhammad SAW 

is a Great Entrepreneur, seorang entrepreneur (pemimpin bisnis) di 

katakan amanah (kredibel) apabila ia:    

1. Memenuhi janjinya 

2. Membayar upah dan bonus karyawannya sesuai dengan 

ketentuan yang berlaku 

3. Melangsungkan kerja sama jangka panjang  

4. Memenuhi takaran dan ukuran sesuai dengan spesifikasi yang 

di sepakati 

5. Menuhi ketentuan-ketentuan dalam surat atau perjanjian 

(memorandum of undrestanding) 

Sebetulnya apa yang dimaksud Muslim Kelana ini tidak 

hanya untuk pemimpin saja, tetapi juga berlaku untuk memimpin 

dalam bidang apapun, pemimpin rumah tangga, pemimpin 

masyarakat, pemimpin instansi pemerintah, dan pemimpin 

negara. 

d. Cerdas 

 Seorang pemimpin juga dituntut mempunyai 

kecerdasan. Kecerdasan seseorang tidak bisa diidentifikasi dari 

pendidikan formal saja. Banyak orang yang tidak memiliki 

pendidikan formal tetapi cerdas seperti Muhammad SAW., 

Thomas Alfa Edision dan lain-lain. Meskipun Muhammad SAW 

itu dianggap sebagai orang yang buta huruf tetapi kecerdasan 



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 185 

 
 

beliau sebagai seorang pemimpin teruji dari strategi 

perjuangannya sebagai pemimpin. Seperti misalnya:  

1. Ketika Muhammad SAW menemui berbagai kesulitan dalam 

dakwahnya di kota Makkah, Beliau mengatur strategi hijrah ke 

kota Madinah. Karena menurut perhitungan beliau masyarakat 

kota Madinah lebih terbuka. Dengan perubahan strategi itu 

ternyata berhasil, Islam tumbuh semakin besar di Madinah. Itu 

suatu bukti kecerdasan Muhammad SAW membaca situasi dari 

kondisi yang dihadapinya. 

2. Ketika Muhammad dan pengikutnya sudah hijrah ke Madinah 

dan beliau mengetahui pasar Madinah itu dikuasai oleh orang 

Yahudi, sehingga politik jual beli keperluan sehari-hari 

memberatkan masyarakat. Muhammad SAW mengatur strategi 

dengan menugaskan Abdurrahman Bin Auf untuk menguasai 

pasar dengan membangun pasar disamping rumahnya. 

Selanjutnya Abdurrahman Bin Auf telah berhasil menbeli 

sebuah sumur dari seorang Yahudi, kemudian sumur itu 

digratiskan kepada penduduk Madinah sehingga tidak ada lagi 

penduduk Madinah yang membeli air kepada penduduk 

Yahudi. Alhasil strategi ini mematahkan praktek monopoli 

terhadap air yang merupakan barang pokok (merupakan hajat 

hidup orang banyak). 

3. Ketika Muhammad menjadi rasul ia berhasil mengetahui silang 

pendapat antara pemimpin kabilah Arab tentang siapa yang 

berhak menempatkan batu hitam (ajar al-Aswad) ke tempatnya 

semula setelah Ka’bah itu dibersihkan dari bekas banjir, 

kejeniusan Muhammad berhasil menghindarkan pertikaian 

antara kabilah karena semua mendapat kesempatan untuk 

mengangkat batu hitam itu ke tempat semula, walaupun yang 



Zainil Ghulam 
 
 

186  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

meletakkannya dia sendiri sebagai orang yang dipercaya. 

Dengan demikian cerdas tidaknya seorang itu tidak bisa hanya 

di lihat dari buta huruf atau tidaknya seseorang, tetapi banyak 

dimensi lain yang lebih menentukan cerdas tidaknya seseorang. 

Dalam konteks kekinian kecerdasan itu di lihat dari dimensi: 

a) Kecerdasan intelektual 

b) Kecerdasan emotional, dan  

c) Kecerdasan spiritual 

e. Komunikatif 

 Bagi seorang pemimpin kemampuan berkomunikasi juga 

sangat menentukan keberhasilannya dalam menjalankan tugas-

tugas kepemimpinannya, berkomunikasi merupakan suatu 

keniscayaan bagi seorang pemimpin, karena segala ide-ide yang 

ada dalam pikirannya harus dijalankannya kepada semua orang 

yang ada dalam pembinaannya dan semua stakeholder baik dari 

dalam maupun dari luar organisasi  yang dipimpinnya. Untuk 

menjalankan hal tersebut diperlukan kemampuan komunikasi 

agar pihak-pihak yang berkepentingan dapat mengetahui, 

memehami, dan mengerti bagaimana menjalankannya. 

 

Konsep Manajemem Syari’ah 

 Ada empat landasan, menurut Zainarti, untuk mengembangkan 

manajemen menurut pandangan Islam, yaitu: kebenaran, kejujuran, 

keterbukaan, keahlian. Seorang manajer harus memiliki empat sifat utama 

itu agar manajemen yang dijalankannya mendapatkan hasil yang 

maksimal. Yang paling penting dalam manajemen berdasarkan 

pandangan Islam adalah harus ada jiwa kepemimpinan. Kepemimpinan 

menurut Islam merupakan faktor utama dalam konsep manajemen. 



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 187 

 
 

Manajemen menurut pandangan Islam merupakan manajemen yang adil. 

Batasan adil adalah pemimpin tidak menganiaya bawahan dan bawahan 

tidak merugikan pemimpin maupun perusahaan yang ditempati. Bentuk 

penganiayaan yang dimaksudkan adalah mengurangi atau tidak 

memberikan hak bawahan dan memaksa bawahan untuk bekerja melebihi 

ketentuan. Seyogyanya kesepakatan kerja dibuat untuk kepentingan 

bersama antara pimpinan dan bawahan. Jika seorang manajer 

mengharuskan bawahannya bekerja melampaui waktu kerja yang 

ditentukan, maka sebenarnya manajer itu telah mendzalimi bawahannya. 

Dan ini sangat bertentangan dengan ajaran Islam.17  

 Prinsip-prinsip manajemen syariah, menurut Ahmad Djalaluddin, 

Lc., MA., berlandaskan pada : legalitas dan obyektifitas perencanaan, 

realistis dalam mengambil keputusan, memprtimbangkan potensi sumber 

daya manusia yang dimiliki, syura untuk mengoptimalkan pengambilan 

keputusan, ditribusi tugas, efektifitas taudhif (pengangkatan pegawai), 

itqan (optimal) dalam kerja dan ihsan dalam prestasi, motivasi dan 

dorongan untuk berprestasi.18 

 Karakteristkik manajemen islami, mengutip pendapat Zaniarti, 

yang membedakannya dengan manajemen ala Barat adalah seorang 

pemimpin dalam manajemen Islami harus bersikap lemah lembut 

terhadap bawahan. Contoh kecil seorang manajer yang menerapkan 

kelembutan dalam hubungan kerja adalah selalu memberikan senyum 

ketika berpapasan dengan karyawan karena senyum salah satubentuk 

ibadaha dalam Islam dan mengucapkan terima kasih ketika pekerjaannya 

sudah selesai. Namun kelembutan tersebut tidak lantas menghilangkan 

ketegasan dan disiplin. Jika karyawan tersebut melakukan kesalahan, 

 
17Zainarti, Manajemen Islami Perspektif al-Qur’an, Jurnal Iqra’, Vol.08., No. 01., Mei 2014, h. 
54. Lihat juga: Dr. KH. Didin Hafidhuddin, M.Sc. dan Hendri Tanjung, S.Si., M.M., 
Manajemen Syri’ah dalm Praktik, (Jakarta: Gema Insani Press, 2003), h. 13-15. 
18Ahmad Djalaluddin, Manajemen Qur’ani , (Malang: UIN-Malang Press, 2007), h. 5-12. 



Zainil Ghulam 
 
 

188  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

tegakkan aturan. Penegakan peraturan harus konsisten dan tidak pilih 

kasih.19 

 

Kesimpulan 

 Manajemen syari’ah dari sisi teologis merupakan “amanah” Tuhan 

kepada makhluknya (manusia) karena manusia adalah “wakilnya” di 

bumi (khalifah fi al-ardh) yang dituntut untuk senantiasa beramal saleh 

sesuai dengan prinsip-prinsip kerjasama dan konsultasi (syura). Lebih-

lebih dalam menjalankan roda perekonomian dengan prinsip pemerataan 

dan keadilan ekonomi apalagi perkembangan mutakhir adalah 

berkembangnya bisnis Islam dalam bingkai ekonomi syariah, maka 

penerapan manajemen berbasis syari’ah merupakan keniscayaan yang 

dinamis dalam tataran praktik dan konsep.  

 Konsep manajemen syari’ah bersifat universal dan komprehensif. 

Karakteristik manajemen syari’ah memiliki relasi yang kuat dengan sistim 

sosial karena berlandaskan etika dan akhlak. Maka dari itu, paradigma 

yang terbangun dalam teori manajemen syari’ah adalah kegiatan berpikir, 

merencanakan, memimpin dan mengendalikan suatu organisasi untuk 

mencapai tujuan maqashid syari’ah yakni merealisasikan kemaslahatan bagi 

segenap umat manusia. Aplikasi manajemen syari’ah bukanlah relasi 

“kekuasaan” antara pimpinan dengan karyawan, karena perbedaan 

jabatan pimpinan dengan karyawan semata-mata dalam koridor 

wewenang dan tangung jawab. Intiya, ada ruang syura dimana pimpinan 

dapat memberikan nasihat kepada bawahannya atau mungkin sebaliknya 

karyawan dapat memberikan kritik konstruktif kepada atasannya.  

 

 
19 h. 55. 



Paradigma Manajemen Syari’ah  
 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 189 

 
 

Daftar Pustaka 

Abdullah, Prof. Dr. H. Ma’ruf, SH., MM., Manajemen Berbasis Syari’ah, 

(Yogyakarta: Aswaja Pressindo, 2012). 

Arief, Khoril dalam 

https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/. 

Diakses 12 Maret 2017 jam 10:21 WIB.  

Daft, Richard L., Management-Manajemen, Edisi 6-Buku 1, (Jakarta: 

Salemba empat, 2007). 

Decenzo, D.A. and S.P. Robbins, Human Resources Management, (New 

York: John Wiley and Sons, inc, 1999). 

Djalaluddin, Ahmad, Manajemen Qur’ani , (Malang: UIN-Malang Press, 

2007). 

Hafidhuddin, Dr. KH. Didin, M.Sc. dan Hendri Tanjung, S.Si., M.M., 

Manajemen Syri’ah dalm Praktik, (Jakarta: Gema Insani Press, 2003). 

Isma’il, Sya’ban Muhammad, al-Tasyri’ al-Islami: Mashadiruh wa Athwaruh, 

(Mesir: Maktabah al-Nahdah al-Mishriyyah, 1985). 

Junaedi, Fajar, Manajemen Media Massa; Teori, Aplikasi dan Riset), 

(Yogyakarta: Buku Litera, 2014). 

Musa, Kamil, al-Madkhal ila al-Tasyri’ al-Islami, (Beirut: al-Risalah, 1989). 

Ruadiana, dan A.G, Asas-asas Manajemen: Berwawasan Global, (Bandung: 

Pustaka Setia, 2014). 

Sinn, Dr. Ahamad Ibrahim Abu, Manajemen Syari’ah: Sebuah Kajian Historis 

dan Kontemporer, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2006). 

Stephen, Robbins and Mary Coultar, Manajemen Jilid 1, diterjemahkan 

oleh Bob Sabran, Wibi Herdani, (Jakarta: Erlangga, 2007). 

https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/


Zainil Ghulam 
 
 

190  |  Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017 
 

Sunyoto, Drs. Danang, S.H., S.E., M.M., dan Burhanuddin, S.E., M.Si., 

Reori Perilaku Organisasi, (Yogyakarta: CAPS (Center Of Academic 

Publishing Service), 2015). 

Supriyadi, Dedi, Sejarah Hukum Islam, (Bandung: Bandung Pustaka Setia, 

2007). 

Sutarman, Dr. H. Maman, M.M.Pd. dan Asih, S.Pd., M.M.Pd. Manajemen 

Pendidikan Usia Dini, (Bandung: Pustaka Setia, 2016).  

Syarifuddin, Prof. Dr. Amir, Ushul Fiqh, Jilid 1, (Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu, 1997. 

Tanjung, Hendri, Manajemen Syariah dalam Praktik 9 Nabi dan Rasul, 

(Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 2014). 

Taufiq, Ali Murtadho, Praktik Manajemen Berbasis al-Qur’an, (Jakarta: Gema 

Insani, 2004).  

Zainarti, Manajemen Islami Perspektif al-Qur’an, Jurnal Iqra’, Vol.08., No. 

01., Mei 2014. 


