Zainil Ghulam

PARADIGMA MANAJEMEN SYARI’'AH

Zainil Ghulam
Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia
e-mail: wanlam09@gmail.com

Abstract:

The term of management actually being familiar because meaning of
management practically is arrange everything properly, accurately and
completely. Sharia management is not value-free management because the
orientation of Sharia management is not only in earthly life but also the
implications of ukhrawiyah. The terms of Sharia management is still
debated as well as Sharia accounting, bank of Sharia, Sharia economic and
so on. Sharia management is a management to obtain optimal results that
ending in search of Allah's pleasure. Therefore it is all the steps taken in
implementing the management should be based on the rules of Allah. The
rules are contained in the Koran, Hadith and some examples and models
has made by companions of the prophet Muhammmad SAW. Sharia
management paradigm has three basics such as theology of shariah
management, culture of shariah management, moral basis of shariah
management. There are four foundations to develop management in the
view of Islam, namely: truth, honesty, openness, and expertise. A manager
should have four main properties that the exercise of management is to
get maximum results. The most important thing in management is based
on the Islamic view which should to be leadership. Leadership in Islam is
a major factor in the concept of management. Management in the view of
Islam is a fair management (‘adl).

Keywords: manajemen, syari’ah

164 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

Pendahuluan

Allah SWT telah berfirman dalam QS:61/4 yang artinya:
“Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berperang di jalan-Nya dalam
barisan yang teratur seakan-akan mereka seperti suatu bangunan yang tersusun
kokoh” . al-Sa’di dalam kitabnya Tuasir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-
Mannan menafsirkan ayat ini sebagai dorongan kepada segenap orang
Islam agar senantiasa “bersinergi’ dalam berjihad di jalan Allah SWT dan
terus memupuk sinergitas ini agar lebih dinamis lagi sehingga benar dan
terorganisir dalam bingkai manajemen sesuai dengan jobdesk-nya masing-
masing. Rasulullah SAW juga bersabda: “Sesungguhnya Allah cinta jika
salah  seorang  diantaramu  melakukan  suatu  amalan,ia  benar-benar
menekuninya”. Kata “menekuninya” disini berarti bernas, tepat, dan
terarah. Sehingga erat sekali kaitannya dengan terminologi manajemen
pada tataran praktik sebab golnya adalah etos kerja.

Istilah manajemen sebetulnya sudah tidak asing lagi karena
manajemen secara praktis berarti adalah mengatur segala sesuatu dengan
baik, tepat dan tuntas. Dengan demikian, Islam sebagai agama yang tidak
hanya mengatur hubungan antara manusia dan Tuhan saja melainkan
hubungan antar sesama manusia juga, maka dalil-dalil baik tekstual atau
kontekstual kaitannya dengan pengertian manajemen secara aplikatif
akan dengan mudah banyak ditemukan. Bahkan, saat ini istilah
manajemen syariah sedang booming didiskusikan. Sejatinya, pemahaman
manajemen syari'ah tersebut berbeda dengan konsep manajeman

konvensional.! Karena yang dimaksud dengan manajemen syari’ah adalah

Mengutip pendapat Khoiril Arief bahwa prinsip-prinsip ekonomi pada umumnya dan
manajemen pada khususnya selalu mengagungkan perolehan hasil sebesar-besarnya
dengan kerja sekecil-kecilya. Prinsip konvensional ini berkembang pesat di dunia barat.
Islam tidak menentang prinsip konvensional ini bahkan mendorong prinsip itu.
Masalahnya adalah manajemen syariah hanya menambahkan rambu-rambu penerapan
prinsip konvensional agar tidak hanya ditujukan untuk memperoleh hasil di dunia saja

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 165



Zainil Ghulam

manajemen yang tidak bebas nilai sebab orientasi manajemen syari’ah
bukan hanya pada kehidupan duniawi saja namun juga implikasi ukhrawi-
nya.

Hanya saja, terma manajemen syari’ah masih menjadi perdebatan
sebagaimana halnya akuntasi syari’ah, bank syari’ah, ekonomi syari’ah
dan lain sebagainya. Perdebatan ini bertumpu pada dua hal yakni sejarah
lahirnya terminologi-terminologi tersebut dan substansinya. Ada sebagian
orang berpendapat bahwa istilah-istilah ini sebenarnya adalah setali tiga
uang dengan istilah-istilah manajemen, akuntasi, bank, ekonomi yang
lahir dari produk kapitalisme. Adapun “labelisasi syari’ah” pada istilah-
istilah tersebut muncul pada era kiwari sekitar beberapa dasawarsa yang
lalu. Tulisan ini mencoba untuk mengurai dan mengungkap paradigma

manajemen syari'ah dalam agama Islam.

Manajemen Syari’ah
Manajemen Syari’ah terdiri dari dua suku kata yakni manajemen
dan syari’ah. Adapun pengertian manajemen secara teoritis para ahli

memberikan pandangan berbeda tentang batasan manajemen sehingga

melainkan harus dibarengi dengan perolehan hasil di akherat. Adanya rambu-rambu ini
diharapkan para pelaku ekonomi pada umumnya dan manajemen pada khususnya
mempunyai rem yang cukup pakem untuk tidak merugikan orang lain. Untuk
memahami manajemen syariah ini harus terlebih dahulu mengetahui pandangan Islam
tentang harta dan dasar-dasar sistem ekonominya. Diterangkan dalam AI-Quran bahwa
harta adalah sebuah obyek yang digunakan menguji manusia dan harta juga sebuah
sarana untuk melaksanakan taqwa. Selain itu diperingatkan pula bahwa harta dapat
membawa mala petaka manusia di akherat nanti bila salah menyikapinya. Ada dua
pandangan Islam dalam melihat harta; sebagai suatu hak atau kepemilikan sesama
manusia, Islam sangat menghargainya sedang dalam hubungan manusia terhadap
tuhannya, manusia tidak mempunyai hak sama sekali. Bertolak dari dasar-dasar tersebut
diatas maka semua yang dilakukan dalam manajemen syariah yang dititik beratkan pada
bidang ekonomi tidak akan lepas dari kehati-hatian dalam menyikapi harta. Maka
penerapan manajemen syariah secara utuh tidak akan membuat orang saling menindas
dalam menjalankan roda perekonomian. Semua orang akan merasa diuntungkan
karenanya. Lihat: Khoril Arief dalam
https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/. Diakses 12 Maret 2017
jam 10:21 WIB.

166 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017


https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/

Paradigma Manajemen Syari’ah

tidak mudah memberi arti universal yang dapat diterima semua orang.
Robbins Stephen menegaskan bahwa manajemen belum memiliki definisi
yang mapan dan diterima secara universal. Mary Parker Follet
mendefinisikan manajemen sebagai seni menyelesaikan perkerjaan
melalui orang lain.?2 Hal ini berrati bahwa seorang manajer bertugas

mengatur dan mengarahkan orang lain untuk mencapai tujuan organisasi.

Menurut Decenzo dan Robbin, management is the process of efficintly
achieving the objectives of the organization with and through people.> Adapun
Daft, mendefinisikan manajemen ...is the attainment of organizational goals in
effective and efficient manner through planning, organizing, leading, and
controlling —organizational resources* Sedangkan Ricky W. Griffin
mendefinisikan manajemen sebagai proses perencanaan,
pengorganisasian, pengoordinasian, dan pengontrol sumber daya untuk
mencapai sasaran (goals) secara efektif dan efisien. Efektif berarti bahwa
tujuan dapat dicapai sesuai dengan perencanaan. Efisien berarti bahwa
tugas yang ada dilaksanakan secara benar, terorganisasi, dan sesuai

dengan jadwal.?

Mengutip pendapat Dr. H. Maman Sutarman, bahwa manajemen
adalah proses kerja sama untuk mencapai tujuan yang telah ditetapkan
melalui proses perencanaan, pengorganisasian, penggerakan, dan
pengontrolan sehingga tujuan yang diinginkan dapat tercapai. Dengan

kata lain, manajemen merupakan proses mendayagunakan orang dan

2Robbins Stephen and Mary Coultar, Manajemen Jilid 1, diterjemahkan oleh Bob Sabran,
Wibi Herdani, (Jakarta: Erlangga, 2007), h. 3.

3 D.A. Decenzo and S.P. Robbins, Human Resources Management, (New York: John Wiley
and Sons, inc, 1999), h. 5.

4Richard L. Daft, Management-Manajemen, Edisi 6-Buku 1, (Jakarta: Salemba empat, 2007),
h. 5.

SRuadiana, dan A.G, Asas-asas Manajemen: Berwawasan Global, (Bandung: Pustaka Setia,
2014), h. 22.

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 167



Zainil Ghulam

sumber lainnya untuk mencapai tujuan organisasi secara efektif dan

efisien.6

Fajar Junaedi, dalam bukunya Manajemen Media Massa mengutip
rangkuman Morissan yang telah meringkas beberapa definisi manajemen
dari berbagai pakar sebagai berikut: a). Schoderbek, Cosier dan Aplin
memberikan definisi manajemen sebagai A process of achieving
organizational goal through others (sebuah proses untuk mencapai tujuan
organisasi melalui pihak-pihak lain); b). Stoner memberikan manajemen
sebagai proses perencanaan, pengorganisasian, pengarahan dan
pengawasan usaha-usaha para anggota organisasi lainnya agar mencapai
tujuan yang telah ditetapkan; c). Pringlem Jennings dan Longenecker
mendefinisikan manajemen sebagai: management is the process of acquiring
and combining human, financial, informational and physical resources to attain
the organization’s primary goal of producing product or services desired by some
segment of society (manajemen adalah proses memperoleh dan
mengkombinasikan sumber daya manusia, keuangan, informasi dan fisik
untuk mencapai tujuan utama organisasi, yaitu menghasilkan suatau
barang atau jasa yang diinginkan sebagian segmen masyarakat). d).
Howard Carsile (1987) menjelaskan manajemen dengan lebih menekankan
pada pelaksanaan fungsi manajer yaitu: directing, coordinating, and
influencing the operation of organization so as to obtain desired result and
enchance total performance (mengarahkan, mengoordinasikan dan
mempengaruhi suatu operasional organisasi agar meencapai hasil yang
diinginkan serta mendorong kinerjanya secara total). e). Wayne Mondy
(1983) dan kawan-kawanb menyebut defisii manajemen dengan

memberikan penekanan pada faktor manusia serta materi sebagai berikut:

¢Dr. H. Maman Sutarman, M.M.Pd. dan Asih, S.Pd., M.M.Pd. Manajemen Pendidikan Usia
Dini, (Bandung: Pustaka Setia, 2016), h. 70.

168 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

the process of palnning, organizationing, influencing and controlling to
accomplish organizational goals through the coordinated use of the human and
material resources (proses perencanaan, pengorganisasian, mempengaruhi
dan pengawasan untuk mencapai tujuan organisasi melalui koordinasi

penggunaan sumber daya mansuai dan materi).”

Dari berbagai pengertian tentang manajemen, mengindikasikan
bahwa manajemen bisa dilihat dalam aspek berikut ini. Pertama,
manajemen berkaitan dengan proses, hal ini berarti bahwa manajemen
bukan tindakan yang bersifat tunggal, namun serangkaian tindakan yang
tertata dalam alur proses tertentu yang telah direncanakan sebelumhya.
Kedua, manajemen melibatkan aspek sumber daya manusia dan materi. Ini
mengindikasikan bahwa dalam manajemen melibatkan orang lain, bukan
merupakan tindakan yang dilakukan oleh satu orang saja, namun
tindakan yang dilakukan oleh beberapa orang. Ketiga, manajemen
diarahkan untuk mencapai tujuan bersama dari organisasi. Ini berarti
bahwa dalam manajemen, selalu ada perencanaan yang dilakukan
sebelum pelaksanaan dilakukan. Ketika pelaksanaan sudah dilakukan,
kontrol pengawasan atas pelaksanaan dilakukan dengan maksud agar
arah untuk mencapai tujuan bersama dapat tercapai. Terakhir, manajemen
berkaitan dengan fungsi-fungsi manajemen. Fungsi manajemen ini
menyangkut  perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan dan

pengawasan.?

Keberadaan fungsi manajemen ini diarahkan dalam rangka
mencapai tujuan organisasi dengan melibatkan sumber daya manusia dan

materi melalui proses yang berlangsung dalam organisasi. Aplikasi

’Fajar Junaedi, Manajemen Media Massa; Teori, Aplikasi dan Riset), (Yogyakarta: Buku
Litera, 2014), h.34-35.
8 Ibid., h. 35-36.

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 169



Zainil Ghulam

manajemen berbeda dengan kepemimpinan.® Secara garis besar, fungsi
manajemen adalah: a). Fungsi perencanaan (planning); b). Fungsi
pengorganisasian (oragnizing); c). Fungsi pelaksanaan (actuating) yang
mencakup adanya pengaruh (influencing) dan pengarahan (directing); d).

Fungsi pengawasan (controling).1

Definisi syari’ah, sebagaimana pendapat Prof. Dr. H. Amir
Syarifuddin, secara etimlogi adalah jalan ke tempat pengairan atau jalan
yang harus diikuti, atau tempat lalu air sungai, atau lekuk-liku lembah,
atau ambang pintu dan tangga.!l Kata syari’ah muncul dalam beberapa
ayat al-Qur’an seperti pada surat al-Maidah: 48; al-Syura: 13; dan al-

Hasiyah: 18 yang mengandung arti “jalan yang jelas yang membawa

Mengutip pendapat Danang Sunyoto dan Burhanuddin: Perbedaan antara
kepemimpinan dan manajemen masih menjadi kontroversi. Kotter sebagaimana dikutip
oleh Yukl (2007) membedakan anatara kepemimpinan dan manajemen dalam hal proses
inti dan hasil yang diharapkan. Kepemimpinan berusaha untuk membuata perubahan
dalam organisasi dengan cara: 1). Menetapkan visi dan strategi untuk membuat
perubahan yang diperlukan; 2.) mengkomunikasikan dan menjelaskan visi tersebut; dan
3). Memberi inspirasi serat motivasi kepada orang lain agar mencapai visi tersbut.
Sedangkan manajemen beusaha untuk membuiat perkiraan dan aturan dengan: 1).
Menetapkan sasaran operasional, membuat rencana tindakan sesuai dengan jadwal, dan
mengalokasikan sumber daya; 2). Mengorganisasi dan menugaskan orang ke berbagai
tugas/pekerjaan; dan 3). Memantau hasil dan memecahkan masalah. Untuk menjawab
kontroversi perbedaan antara kepemimpinan dengan manajemen, seorang ahli
kepemimpinan Bernard Bass menyimpulkan bahwa para pemimpin mengelolan dan
manajer memimpin, tetapi kedua aktifitas tersebut berbeda. Meskipun kepemimpinan
dan manajemen saling tumnpang-tindih, masing-masinh melibatkan serangkaian
aktivitas/fungsi yang unik. Manajer biasanya melaksanakan fungsi-fungsi yang
berkiatan dengan perencanaan, penyelidikan, pengorganisasian, dan pengawasan,
sedangkan pemimpin berurusan dengan aspek-aspek antar-pribadi dari pekerjaan
seorang manajer. Pemimpin juga memberikan inspirasi kepada bawahan, memberikan
dukungan emosional, mencoba menggerakkan karyawan ke arah pencapaian tujuan,
serta menciptakan suatu visi dan rencana strategis unuk suatu organisasi. Sedangkan
manajer bertugas menerapkan visi dan rencana strategis. Drs. Danang Sunyoto, S.H.,,
S.E.,, MM.,, dan Burhanuddin, S.E., M.Si., Reori Perilaku Organisasi, (Yogyakarta: CAPS
(Center Of Academic Publishing Service), 2015), h.35-36.

10 Ibid., h. 37.

1Prof. Dr. Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 1, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), h. 1;
Sya’ban Muhammad Isma’il, al-Tasyri’ al-Islami: Mashadiruh wa Athwaruh, (Mesir:
Maktabah al-Nahdah al-Mishriyyah, 1985), h. 7; Kamil Musa, al-Madkhal ila al-Tasyri” al-
Islami, (Beirut: al-Risalah, 1989), h. 17.

170 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

kepada kemenangan”. Dalam hal ini, agama yang ditetapkan Allah untuk
manusia disebut syari’ah, dalam artian lughawi, karena umat Islam selalu
melaluinya dalam kehidupannya di dunia. Kesamaan syari’ah Islam
dengan jalan air adalah dari segi bahwa siapa yang mengikuti syari’ah ia
akan mengalir dan bersih jiwanya. Allah menjadikan air sebagai penyebab
kehidupan tumbuh-tumbuhahn dan hewan sebagaimana Dia menjadikan
syari’ah sebagai penyebab kehidupan jiwa insani.

Terminologi syari’ah dibedakan menajadi dua, yaitu syri’ah secara
luas dan syari’ah secara khusus. Di dalam al-Mausuah al-Arbiyah al-
Muyassarah, disebutkan syari’ah dahulu secara mutlak diartikan “ajaran-
ajaran islam yang terdiri dari akidah dan hukum amaliah”, kini makna
syari’ah telah dikhususkan (dibatasi) denga istilah “sejumlah hukum
syar’i yang amaliah (praktis) yang diistinbathkan dari al-Kitab dan al-

177

Sunnah atau ra’yu dan ijma’”. Oleh karen itu, yang dimaksud dengan
syari’ah adalah peraturan yang telah ditetapkan (diwahyukan) oleh Allah
kepada Nabi Muhammad SAW untuk manusia yang mencakup tiga
bidang, yaitu bidang keyakinan, perbuatan, dan akhlak. Dengan kata lain,

menurut Wilfred Cantwell Smith, syari’ah adalah esensi hukum dalam

Islam sebagai elaborasi perintah-perintah Tuhan.1?

Adapun pengertian manajemen syari'ah menurut Khoiril Arief
adalah suatu pengelolaan untuk memperoleh hasil optimal yang bemuara
pada pencarian keridhaan Allah. Oleh sebab itu maka segala sesuatu
langkah yang diambil dalam menjalankan manjemen tersebut harus
berdasarkan aturan-aturan Allah. Aturan-aturan itu tertuang dalam Al-
Quran, hadis dan beberapa contoh yang dilakukan oleh para sahabat.
Sehubungan dengan itu maka isi dari manajemen syariah adalah segala

sesuatu yang berhubungan dengan ilmu manajemen konvensional yang

12Dedi Supriyadi, Sejarah Hukum Islam, (Bandung: Bandung Pustaka Setia, 2007), h. 18-19.

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 171



Zainil Ghulam

diwarnai dengan aturan al-Quran, al-Hadith dan beberapa contoh yang

dilakukan oleh para sahabat.13

Karakteristik yang membedakan teori manajemen syari’ah dengan
teori lain adalah fokus dan konsen teori Islam terhadap segala variabel
yang berpengaruh (influnce) terhadap aktifitas manajemen. Manajemen
syari’ah memiliki karakteristik sebagai berikut: a). Teori manajemen
syari’ah merupakan teori yang konsen dan terkait dengan falsafah sosial
masyarakat Muslim, dan berhubungan dengan akhlak atau nilai-nilai
etika sosial yang dipegang teguh oleh masyarakat muslim (variabel etika
sosial); b). Manajemen syari’ah konsen terhadap variabel ekonomi dan
motif materi, dan bekerja untuk memenuhi kebutuhan fisiologis individu
(vartiavel ekonomi-materi); c). Memperhatikan nilai-nilai kemanusiaan
dan spiritual serta memuliakan manusia untuk berpartisipasi dalam
aktivitas manajemen-memuliakan segala potensi intelektual, kompetensi
dan dimensi spiritual (variabel kemanusiaan); d). Konsen terhadap sistem
dan menetukan tanggung jawab dan wewenang, menghormati kekuasaan
dan organisasi resmi, menghormati struktur organisai, dan menuntut

ketaatan terhdapa keabikan (variabel perilaku dan sistem).14

Paradigma Manajemen Syari’ah
Menurut Prof. Dr. H. Ma'ruf Abdullah, SH., MM., dalam bukunya
Manajemen Berbasis Syariah, paradigma manajemen syari’ah memiliki tiga

landasan, yakni:>

BBKhoril Arief dalam https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/.
Diakses 12 Maret 2017 jam 10:21 WIB.

14 Dr. Ahamad Ibrahim Abu Sinn, Manajemen Syari’ah: Sebuah Kajian Historis dan
Kontemporer, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2006), h. 235-236.

15Prof. Dr. H. Ma'ruf Abdullah, SH., MM., Manajemen Berbasis Syari’ah, (Yogyakarta:
Aswaja Pressindo, 2012), h. 63-81.

172 | Igtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017


https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/

Paradigma Manajemen Syari’ah

1. Teologi Manajemen Syariah
Pemikiran Islam sebenarnya bukan merupakan buah dari intelektual
manusia, namun pemikiran itu merupakan pemikiran ilahi yang
bersumber dari Allah SWT, dzat yang maha benar dan maha

sempurna, sebagai firman Allah:

OA€: *Fade  aPOAL  2O0OALSLKEIT 0L
VORE ONOLH40 XKIVP RvVN@OL JHOIINE260
CE€O®OOULRPBO HAbEmA o &PIE +5a 5
EECVHRYEHOORG €0 CHOMEOOWwa n€EEC®
BOUuxx e CHEFRO 06 OCHODIHWIWa I FBILQHEL
FOoEERO CHRDONOTHR40€0 DN ON HIORHLIR

FHOEQIISO00E HOOSOND
Artinya: “Sesungquhnya telah datang kepadamu cahaya dari Allah, dan

kitab yang menerangkan. Dengan kitab Itulah Allah menunjuki orang-orang
yang mengikuti keredhaan-Nya ke jalan keselamatan, dan (dengan kitab itu
pula) Allah mengeluarkan orang-orang itu dari gelap gulita kepada cahaya
yang terang benderang dengan seizin-Nya, dan menunjuki mereka ke jalan
yang lurus”. (Q.S. al-Maidah: 15-16).

Dengan demikian maka tidak etis rasanya kalo kita
membangga-banggakan teori-teori yang diikuti itu sebagai karya
manusia, seperti misalnya teori manajemen (scentific management).
Sebetulnya manusia mendapat pentunjuk dan bimbingan untuk
menggali mutiara pikiran itu dari khazanah kekayaan ilmu Allah
SWT. Allah Maha Mengatur dan Menyiapkan segala sesuatunya yang
diperlukan manusia untuk melaksanakan tugasnya sebagai khalifah fil
ardhi (Q.S Hud : 61). Bumi tempat tinggal ini telah disiapkan oleh
Allah SWT dengan isi selengkap-lengkapnya: ada air, ada tanah, ada
tumbuh-tumbuhan, ada hewan, ada tambang, ada mineral, dan
sebagainya. Manusia tinggal mengelolanya sesuai dengan misi yang
diembannya sebagai khalifah fil ardhi.

Untuk dapat mengelola kehidupan di muka bumi dengan

sebaik-baiknya dengan melaksanakan sumber daya yang disediakan

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 173



Zainil Ghulam

oleh Allah SWT secara bertanggung jawab, diperlukan pengetahuan,
wawasan, keterampilan, dan sikap kerja yang profesional yang dalam
istilah modern, sekarang disebut dengan “Manajemen”. Manajemen
dalam pandangan ajaran Islam mengandung pengertian segala
sesuatu harus dilakukan secara rapi, benar, tertib, dan teratur.
prosesnya harus diikuti dengan baik. segala sesuatu tidak boleh
dilakukan secara asal-asalan. hal ini sesuai dengan sabda Rasulallah
SAW :

“sesungguhnya Allah SWT sangat mencintai orang yang jika melakukan
sesuatu pekerjaan, dilakukan secara itqan (tetap, teratur, jelas dan tuntas)”.

(HR. Thabarani).

2. Budaya Manajemen Syariah
Sebagai konsekuensi logis dari pentingnya manajemen dalam
melakukan pekerjaan yang menjadi tanggung jawab seseorang maka
perlu dibangun budaya manajemen syariah agar seorang pemimpin
dalam menjalankan tugas meanajemen pekerjaan yang menjadi
tanggung jawabnya betul-betul kredibel dan kapabel. Budaya

manajemen syariah yang dimaksud adalah :

a. Mengutamakan Akhlak
Salah satu faktor yang menetukan keberhasilan Rasulallah
SAW dalam melaksanakan tugas kepemimpinannya dalam
kapasitasnya sebagai pemimpin agama, kepala keluarga,
pemerintahan maupun entrepeneur adalah mengutamakan
akhlak. Akhlak merupakan faktor utama (payung) dari semua
aktivitas yang dilakukan oleh Rasulallah SAW . Hal tersebut tidak
hanya diakui oleh kawan (sahabatnya), tetapi juga oleh lawannya,

seperti kaisar Romawi Heracleus dan lain-lain.

174 | Igtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

Dalam konteks kekinian yang disebut akhlak itu ialah
Emotional Quotient (EQ) atau kecerdasan emosional. Dalam
melaksanakan tugas-tugas kepemimpinan, EQ menjadi sumber
utama terbangunnya kredibilitas dan kapabilitas. Banyak orang
yang menduduki jabatan pemimpin yang gagal dalam
melaksanakan kepemimpinannya dan setelah ditelusuri
kegagalannya tersebut ternyata umunya mereka itu memiliki EQ
yang rendah sehingga menghalalkan segala cara dalam mencapai
tujuan. Untuk semua bidang kehidupan termasuk menjadi
pemimpin, Rasulallah SAW menyatakan dalam haditsnya :

“Tidak ada semata yang lebih berat dalam timbangan dari pada akhlak
yang baik “. (HR. Ahmad dan Abu Daud).

Dan dalam hadits yang lainnya:

“Sesungguhnya orang yang paling aku cintai dan paling dekat denganku
pada hari kiamat adalah orang yang paling baik akhlaknya”.

Sebenarnya setiap orang dibekali potensi akhlak (EQ) oleh
Allah SWT. Dan Akhlak itu dapat dikembangkan oleh manusia
untuk meraih sukses dalam kehidupan didunia dan diakhirat
kelak. Dan tanda-tanda orang yang berakhlak baik itu anatara
lain: banyak malu, banyak berbuat baik, sedikit bicara, tidak
mengagung-agungkan  diri  sendiri, = menyambung tali

persaudaraan, sabar, ikhlas dan lain sebagainya.1®

leBandingkan dengan pendapat Hendri Tanjung dalam bukunya Manajemen

Syariah dalam Praktik 9 Nabi dan Rasul yang menyatakan bahwa dalam diri
Rasulullah SAW yang harus diteladani aalah 1). Ikhlas, dimana keihklasan
Rasulullah SAW tidak ada tandingannya. Oleh Allah ST melalui Jibril sejak

beliau masih anak-anak sudah pernah dibedah dadanya, dan hatinya diisi

dengan sifat ikhlas. Sejak itu beliau menjadi orang yang paling ikhlas. Peristiwa

paling ikhlas yang menjadi catata sejarah adalah ketika beliau hijrah dan

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 175



Zainil Ghulam

berdakwah di kota Tahif. Dimana beliau berdakwah di sana, tetapi beliau diusir
dan dilempari dengan batu oleh masyarakat tahif. Ketika diusir, beliau berjalan
meninggalkan kota Tahif dengan badan yang sangat lelah dan banyak luka-luka,
beliau beristirahat di bawah sebatang pohon. Itulah dahsyatnya sifat ikhlas
beliau dalam sejarah. Beliau sudah dihina, dicaci maki, dilempari dengan batu
dan segala macam kotoran, tetapi tetap sabar dan ikhlas. Bahkan mendoakan
kepada mereka yang menyakitinya; 2). Jihad, artinya Rasulullah SAW tidak
pernah bergadang di malam hari, sebagaiman kebiasaan anak muda pada
umumnya. Beliau selalu bersungguh-sungguh (Jihadan) dalam hidupnya, ia tidak
akan mau bergadang untuk sesuatu yang tidak bermanfaat. Rasulullah SAW luar
biasa jihad-nya. Ketika berperang beliau selalu di barisan paling depan.tidak
pernah beliau ada di barisan paling belakang dan perang yang paling hebat
ketika itu adalah perang Uhud, sehingga gigi beliau terkena panah pihak musuh;
3). Sabar, menjadi buah bibir dalam sejarah kehidupan Rasulullah SAW, dimana
sifat sabr beliau salah satunya tercermin sebagaimana dalam kisah Badui yang
kencing di dalam masjid Nabawi, sehingga para sahabat yang melihatnya
spontanitas marah terhadap Badui tersebut. Namun, kemudian Rasulullah SAW
menasehati Badui tersebut: wahai Fulan, ini Masjid, tempat orang sholat, berdzikir,
maka tidaklah wajar kalau kamu kencing dalam masjid. Lalu beliau memerintahkan
sahabat untuk menimbun bekas tempat kencing badui itu dengan pasir. Badui
itupun diam sejenak lalu berkata: Ya Rasulullah, semoga Allah memaafkan aku dan
engkau, tetapi tidak kepada sahabat-sahabatmu. Suatu contoh kecil betapa luasnya
kesabaran beliau dan masih banyak lagi kejadian-kejadian yang menunjukkan
betapa kesabaran beliau yang sedemikian tinggi; 4). Kasih Sayang, sebagaimana
dinyatakan dalam QS:9/128 “sungquh telah datang kepadamu seorang Rasul dari
kaummu sendiri, berat terasa olehnya penderitaanmu, sangat menginginkan (keimanan
dan keselamatan) bagimu, Amat belas kasihan lagi Penyayang terhadap orang-orang
mukmin”. Sebagai contohnya, belaiu tidak pernah berkata “tidak” kepada orang
yang meminta. Apa pun yang ada pada beliau, bila diminta orang, selalu
diberikan. Suatu ketika beliau sedang duduk bersama dengan para sahabat di

masjid. Tiba-tiba ada orang (salah seorang sahabat) yang meminta baju (gamis).

176 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

b. Mengutamakan Pembelajaran
Rasulullah SAW dalam semua bidang kehiduapan yang
digeluti beliau mengajarkan pentingnya pembelajaran. Sebagai
contoh misalnya, kepemimpinan Rasulullah SAW dalam bisnis
sejak menjalani magang (internship) dengan pamannya Abu
Thalib hingga mandiri dan sampai puncak karirnya di usia 35
tahun (menjelang mejadi rasul), dijalaninya dalam empat
metode.
1) meniru (copy paste).
2) coba dan coba lagi (trial and error)
3) pengondisian (conditioning)
4) berfikir (thinking)
Mengutamakan pembelajaran bagi seorang pemimpin
tidak dapat dinafikan, karna problema kehidupan dalam satu
organisasi seperti organisasi bisnis memerlukan solusi yang

sesuai dengan perkembangan zaman. hal itu diakui oleh para

CEO perusahaa besar dan terkemuka yang menjadikan

Padahal Rasulullah SAW tidak punya baju banyak. Tetapi diberikanlah baju
kepada orang yang meminta itu. Ketika keluat masjid seorang sahabat
mendatangi orang yang meminta baju kepada Rasulullah SAW dan
memarahinya: “wahai Fulan, kenapa kamu meminta baju kepada Rasulullah SAW
padahal beliau itu tidak punya banyak?”. Orang tersebut menjawab: “aku tahu, beliau
tidak punya banyak baju, tetapi aku ingin agar kelak ketika aku mati, biarlah aku dikafani
dengan baju yang pernah beliau pakai”. Demikianlah samudera kasih sayang
Rasulullah SAW yang harus diteladani. Hendri Tanjung, Manajemen Syariah
dalam Praktik 9 Nabi dan Rasul, (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 2014), h.
105-110.

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 177



Zainil Ghulam

perusahaannya sebagai organisasi pembelajaran (learning

organization).

178 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



C.

Paradigma Manajemen Syari’ah

Mengutamakan Pelayanan

Dalam menjalankan tugas kepemimpinan di bidang bisnis

Rasulullah SAW memberi contoh perlu mengutamakan

pelayanan (costumer service) yang menjadi naluri akhlaknya.

Kebiasaan Muhammad mengutamakan pelayanan dalam

kegiatan bisnis berlanjut dalam kegiatannya setelah menjadi

rasul (pemimpin umat). Dalam mengutamakan pelayanan

terhadap umatnya muhammad SAW menjalankan pola-pola

pelayanan berikut:

1)

Murah senyum

Memberi senyuman merupakan kebiasaan muhammad
SAW ketika bertemu dengan siapapun. Senyuman adalah
sunnah beliau, sehingga beliaupun menyatakan bahwa
senyum adalah sedekah. Muhammad selalu berusaha
menyapa orang terlebih dahulu, bahkan sampai 3 kali.
Ramah

Muhammad SAW  dalam  menjalakan  tugas
kepemimpinannya selalu ramah kepada siapapun dan
menjauhkan diri dari perkataan yang menyakitkan.
Muhammad SAW mengajarkan kepada kita jika ada 3 orang
berkumpul maka tidak boleh 2 orang diantaranya berbisik.
Beliau juga melarang keras mengunjing, karena sama
dengan memakan bangkai saudaranya sendiri. Beliau tidak
pernah menghardik orang dan selalu memberi nasehat pada
waktu yang tepat.
Menepati Janji

Muhammad SAW adalah orang yang teguh memegang
janji. Beliau pernah menunggu mitra bisnisnya dalam 3 hari,

sementara mitra bisnisnya lupa dengan janjinya. Pernah

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 179



Zainil Ghulam

terjadi suatu saat ada orang yang mengutangi Muhammad
SAW datang menagih utangnya dengan kasar. Sahabat
Umar Bin Khatab yang menyaksikan marah sekali.
Rasulullah SAW lalu bersabda:
“Biarkan dia wahai Umar. Mestinya engkau suruh aku agar
membayarnya dan mestinya engkau suruh dia agar bersabar”.
Senang memberi hadiah

Muhammad SAW ketika setelah diangkat oleh Allah
menjadi rasul menjelaskan hukum bahwa Rasul dan
keluarganya tidak menerima sedekah, tetapi boleh menerima
hadiah.sebagai mana hadist yang di riwayatkan oleh Aisyah
r.a:
“Rasullah SAW senantiasa menerima hadiah (yang di berikan
kepadanya) dan membalas dengan hadiah juga”
Adil

Muhammad SAW terkenal dengan sikapnya yang adil
tanpa memihak. Beliau tidak pernah mendahulukan
keluarga ataupun kaum kerabatnaya. Beliau juga
mengingatkan agar orang tua berlaku adil kepada semua
anak-anakya. Sikap muhammad SAW yang mengutamakan
pelayanan terhadap orang lain dalam kepemimpinannya
bagian dari budaya dari budaya manajemen syariah yang
mengantarkannya kepada kesuksesannya dalam memimpin

umat.

d. Mengutamakan Silaturrahmi-Kemitraan (networking)

Seorang  pemimpin  dalam  menjalankan  tugas

manajemennya selalu mengutamakan silaturrahmi-kemitraan

(networking) terhadap staf (pelanggan internal) maupun terhadap

stakeholders (pelanggan eksternal). Dengan gaya silaturrahmi-

180 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

kemitraan (networking) ini maka hubungan kerja akan terbangun
lebih hangat dan masing-masing pihak akan lebih merasa
bertanggung jawab, karena ada rasa turut memiliki terhadap
hubungan kerja tersebut. Nabi Muhammad SAW dalam praktek
kepemimpinannya di berbagai bidang kehidupan selalu
mengajarkan dan memberi contoh tentang perlu mengutamakan
silaturrahmi-kemitraan (networking) ini, sehingga terbangun
kredibelitas dan kapabilitas kepemimpinanya. Diantara sifat-
sifat yang dianjurkan beliau untuk membangun silaturrahmi-
kemitraan (networking) di antara lain; rendah hati (tawadhu’),
dermawan, tidak mau, bergunjing. Selain menjaga silaturrahmi-
kemitraan (networking), Nabi Muhammad SAW juga
mengajarkan sifat-sifat yang harus di hindari, karena dapat
membahayakan /merusak hubungan baik, seperti:
1) Menjelek-jelekan (black campaign)
2) Membeda-bedakan pelayanan (Q.S.Ali Imran:159)
3) Berburuk sangka (Q.S.Al-Hujarat:12)
4) Curang dan manipulasi (Q.S.An-Nisa:29)
5) Membudidayakan sogok atau riswah (Q.S.Al-Bagarah:188)
. Internalisasi Agama dalam Kehidupan Pemimpin

Internalisasi berarti proses penghayatan atau pemberian
makna bagi motivasi, pola fikir, pola sikap, atau pola tindakan.
Dalam konteks agama internialisasi dapat dipahami sebagai
proses pemahaman agama dalam kehidupan seseorang, dalam
hal ini seorang pemimpin, seperti misalnya bagaiman ia
menempatkan agana dalam segala motivasi, pola pikir dan pola
tindak dalam kaitanya dengan kehidupan pribadi, interaksi

dengan orang-orang yang dipimpinnya dan dengan Allah AWT.

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 181



Zainil Ghulam

Pentingnya internalisasi ini diingatkan oleh Allah di dalam al-
Qur’an:

BNXURCGOILI O 200 LA Lo S o O&@05% C 40
7002 C O M@0 A Lo de BAUD>O W xa

B @060 1w 6 800+4 o O8 GeHOL

AFarde OQRO G AFarde BH-U2>00za €0
RSP $HYUDHAOL D 6 RNOR @ © O RNEm N3
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah

dan hendaklah Setiap diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya
untuk hari esok (akhirat);, dan bertakwalah kepada Allah,
Sesungguhnya Allah Maha mengetahui apa yang kamu kerjakan”.

3. Landasan Moral Manajemen Syariah

Dalam persektif Syariah seorang pemimpin dalam menjalankan
kepemimpinannya mempunyai landasan moral yang harus ia pegang
teguh agar ia bisa lurus dalam menjalankan tugas-tugas

kepemimpinannya. Landasan moral yang dimaksud adalah:

a. Kesadaran bahwa dirinya di perintah oleh Allah

Maksudnya seorang pemimpin itu tidak boleh lupa bahwa
apapun yang dia lakukan dalam menjalankan tugas
kepemimpinannya ia tidak pernah luput dari pantauan Allah,

sebagaimana firman Allah sebagai berikut :
SFHBNORHE GO0+0 ¢Ja+0rt0 s TnAOr>Q0 IIHOwe
| 2 V078 ¢ SERANA (@7 2 JORNIK 28 du &gy CE€EHIOIO
&R CEMIOIO S-+BXIA [0+ 0

Artinya: Barangsiapa yang mengerjakan kebaikan seberat dzarrahpun,
niscaya Dia akan melihat (balasan)nya. Dan Barangsiapa yang
mengerjakan kejahatan sebesar dzarrahpun, niscaya Dia akan melihat
(balasan)nya pula.

Ayat di atas mengingatkan kita bahwa tidak ada sesuatu

yang dapat kita tutupi, semuanya dalam pantauan Allah SWT,

dan nanti pada hari perhitungan segala perebuatan kita yang baik

182 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

dan yang buruk ada balasan yang setimpal. bagi seseorang
pemimpin  yang berorientasi syariah ayat ini akan
menyadarkannya akan perlunya self control (kontrol pribadi)
dalam mengajarkan apapun sebelum di kontrol oleh Allah SWT
yang maha kuasa. dengan adanya self control ini insya Allah kita
akan terhindar dari perbuatan yang menyimpan dari yang
seharusnya.
. Komitmen yang tinggi pada kejujuran

Jujur adalah kesucian nurani tang memberi jaminan
terhadap kebenaran dalam berbuat , ketapatan dalam bekerja,
dan dapat di percaya, serta enggan untuk berbuatg dusta.
Pemimpin yang lurus ( benar dan jujur) adalah pemimpin yang
menjadi idaman semua orang. pemimpin yang benar dan jujur
adalah pemimpin yang setara antara ucapan dan perbuatan
(dapat membuktikan yang di ucapkannya), karena rakyat (orang-
orang yang dipimpinnya itu) perlu bukti bukan janji.
. Komitmen yang tinggi pada amanah

Amanah atau kepercayaan yang diberikan kepada seorang
pemimpin yang berorientasi syariah merupakan penghargaan
moral yang teramat mahal. Amanah tidak di dapat begitu saja,
tetapi melalui proses yang panjanfg dimulai dari pengamatan,
pemantauan dan di akhiri oleh penilaian yang teliti atas prilaku
yang diberi amanah.

Orang yang amanah adalah orang yang mempunyai
nilai plus dibanding dengan orang lain. Dampak positifnya orang
yang amanah menjadi orang yang dicintai banyak orang dan
menjadi panutan orang lain. Orang yang teguh memegang
amanah dalam istilah lain di sebut juga kredibel yang meliputi

bertanggung jawab menepati janji dan tidak berkhianat. Orang

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 183



Zainil Ghulam

yang amanah selalu memperlakukan orang lain sesuai dengan
haknya dan tidak mencederainya. Seorang pemimpin dikatakan
kredibel bukan hanya terhadap orang di luar organisasi yang di
pimpinnya (mitra setara).
Menurut Muslim Kelana dalam bukunya Muhammad SAW
is a Great Entrepreneur, seorang entrepreneur (pemimpin bisnis) di
katakan amanah (kredibel) apabila ia:
1. Memenubhi janjinya
2. Membayar upah dan bonus karyawannya sesuai dengan
ketentuan yang berlaku
3. Melangsungkan kerja sama jangka panjang
4. Memenuhi takaran dan ukuran sesuai dengan spesifikasi yang
di sepakati
5. Menuhi ketentuan-ketentuan dalam surat atau perjanjian

(memorandum of undrestanding)

Sebetulnya apa yang dimaksud Muslim Kelana ini tidak
hanya untuk pemimpin saja, tetapi juga berlaku untuk memimpin
dalam bidang apapun, pemimpin rumah tangga, pemimpin
masyarakat, pemimpin instansi pemerintah, dan pemimpin
negara.

d. Cerdas
Seorang pemimpin juga dituntut ~mempunyai
kecerdasan. Kecerdasan seseorang tidak bisa diidentifikasi dari
pendidikan formal saja. Banyak orang yang tidak memiliki
pendidikan formal tetapi cerdas seperti Muhammad SAW.,
Thomas Alfa Edision dan lain-lain. Meskipun Muhammad SAW

itu dianggap sebagai orang yang buta huruf tetapi kecerdasan

184 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

beliau sebagai seorang pemimpin teruji dari strategi
perjuangannya sebagai pemimpin. Seperti misalnya:

1. Ketika Muhammad SAW menemui berbagai kesulitan dalam
dakwahnya di kota Makkah, Beliau mengatur strategi hijrah ke
kota Madinah. Karena menurut perhitungan beliau masyarakat
kota Madinah lebih terbuka. Dengan perubahan strategi itu
ternyata berhasil, Islam tumbuh semakin besar di Madinah. Itu
suatu bukti kecerdasan Muhammad SAW membaca situasi dari
kondisi yang dihadapinya.

2.Ketika Muhammad dan pengikutnya sudah hijrah ke Madinah
dan beliau mengetahui pasar Madinah itu dikuasai oleh orang
Yahudi, sehingga politik jual beli keperluan sehari-hari
memberatkan masyarakat. Muhammad SAW mengatur strategi
dengan menugaskan Abdurrahman Bin Auf untuk menguasai
pasar dengan membangun pasar disamping rumahnya.
Selanjutnya Abdurrahman Bin Auf telah berhasil menbeli
sebuah sumur dari seorang Yahudi, kemudian sumur itu
digratiskan kepada penduduk Madinah sehingga tidak ada lagi
penduduk Madinah yang membeli air kepada penduduk
Yahudi. Alhasil strategi ini mematahkan praktek monopoli
terhadap air yang merupakan barang pokok (merupakan hajat
hidup orang banyak).

3. Ketika Muhammad menjadi rasul ia berhasil mengetahui silang
pendapat antara pemimpin kabilah Arab tentang siapa yang
berhak menempatkan batu hitam (ajar al-Aswad) ke tempatnya
semula setelah Ka'bah itu dibersihkan dari bekas banjir,
kejeniusan Muhammad berhasil menghindarkan pertikaian
antara kabilah karena semua mendapat kesempatan untuk

mengangkat batu hitam itu ke tempat semula, walaupun yang

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 185



Zainil Ghulam

meletakkannya dia sendiri sebagai orang yang dipercaya.
Dengan demikian cerdas tidaknya seorang itu tidak bisa hanya
di lihat dari buta huruf atau tidaknya seseorang, tetapi banyak
dimensi lain yang lebih menentukan cerdas tidaknya seseorang.
Dalam konteks kekinian kecerdasan itu di lihat dari dimensi:

a) Kecerdasan intelektual

b) Kecerdasan emotional, dan

c) Kecerdasan spiritual

e. Komunikatif

Bagi seorang pemimpin kemampuan berkomunikasi juga
sangat menentukan keberhasilannya dalam menjalankan tugas-
tugas kepemimpinannya, berkomunikasi merupakan suatu
keniscayaan bagi seorang pemimpin, karena segala ide-ide yang
ada dalam pikirannya harus dijalankannya kepada semua orang
yang ada dalam pembinaannya dan semua stakeholder baik dari
dalam maupun dari luar organisasi yang dipimpinnya. Untuk
menjalankan hal tersebut diperlukan kemampuan komunikasi
agar pihak-pihak yang berkepentingan dapat mengetahui,

memehami, dan mengerti bagaimana menjalankannya.

Konsep Manajemem Syari’ah

Ada empat landasan, menurut Zainarti, untuk mengembangkan
manajemen menurut pandangan Islam, yaitu: kebenaran, kejujuran,
keterbukaan, keahlian. Seorang manajer harus memiliki empat sifat utama
itu agar manajemen yang dijalankannya mendapatkan hasil yang
maksimal. Yang paling penting dalam manajemen berdasarkan
pandangan Islam adalah harus ada jiwa kepemimpinan. Kepemimpinan

menurut Islam merupakan faktor utama dalam konsep manajemen.

186 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

Manajemen menurut pandangan Islam merupakan manajemen yang adil.
Batasan adil adalah pemimpin tidak menganiaya bawahan dan bawahan
tidak merugikan pemimpin maupun perusahaan yang ditempati. Bentuk
penganiayaan yang dimaksudkan adalah mengurangi atau tidak
memberikan hak bawahan dan memaksa bawahan untuk bekerja melebihi
ketentuan. Seyogyanya kesepakatan kerja dibuat untuk kepentingan
bersama antara pimpinan dan bawahan. Jika seorang manajer
mengharuskan bawahannya bekerja melampaui waktu kerja yang
ditentukan, maka sebenarnya manajer itu telah mendzalimi bawahannya.
Dan ini sangat bertentangan dengan ajaran Islam.1”

Prinsip-prinsip manajemen syariah, menurut Ahmad Djalaluddin,
Lc., MA., berlandaskan pada : legalitas dan obyektifitas perencanaan,
realistis dalam mengambil keputusan, memprtimbangkan potensi sumber
daya manusia yang dimiliki, syura untuk mengoptimalkan pengambilan
keputusan, ditribusi tugas, efektifitas taudhif (pengangkatan pegawai),
itgan (optimal) dalam kerja dan ihsan dalam prestasi, motivasi dan
dorongan untuk berprestasi.!8

Karakteristkik manajemen islami, mengutip pendapat Zaniarti,
yang membedakannya dengan manajemen ala Barat adalah seorang
pemimpin dalam manajemen Islami harus bersikap lemah lembut
terhadap bawahan. Contoh kecil seorang manajer yang menerapkan
kelembutan dalam hubungan kerja adalah selalu memberikan senyum
ketika berpapasan dengan karyawan karena senyum salah satubentuk
ibadaha dalam Islam dan mengucapkan terima kasih ketika pekerjaannya
sudah selesai. Namun kelembutan tersebut tidak lantas menghilangkan

ketegasan dan disiplin. Jika karyawan tersebut melakukan kesalahan,

17Zainarti, Manajemen Islami Perspektif al-Qur’an, Jurnal Iqra’, Vol.08., No. 01., Mei 2014, h.
54. Lihat juga: Dr. KH. Didin Hafidhuddin, M.Sc. dan Hendri Tanjung, S.5i, M.M.,
Manajemen Syri’ah dalm Praktik, (Jakarta: Gema Insani Press, 2003), h. 13-15.

18Ahmad Djalaluddin, Manajemen Qur’ani , (Malang: UIN-Malang Press, 2007), h. 5-12.

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 187



Zainil Ghulam

tegakkan aturan. Penegakan peraturan harus konsisten dan tidak pilih

kasih.19

Kesimpulan

Manajemen syari’ah dari sisi teologis merupakan “amanah” Tuhan
kepada makhluknya (manusia) karena manusia adalah “wakilnya” di
bumi (khalifah fi al-ardh) yang dituntut untuk senantiasa beramal saleh
sesuai dengan prinsip-prinsip kerjasama dan konsultasi (syura). Lebih-
lebih dalam menjalankan roda perekonomian dengan prinsip pemerataan
dan keadilan ekonomi apalagi perkembangan mutakhir adalah
berkembangnya bisnis Islam dalam bingkai ekonomi syariah, maka
penerapan manajemen berbasis syari’ah merupakan keniscayaan yang
dinamis dalam tataran praktik dan konsep.

Konsep manajemen syari’ah bersifat universal dan komprehensif.
Karakteristik manajemen syari’ah memiliki relasi yang kuat dengan sistim
sosial karena berlandaskan etika dan akhlak. Maka dari itu, paradigma
yang terbangun dalam teori manajemen syari’ah adalah kegiatan berpikir,
merencanakan, memimpin dan mengendalikan suatu organisasi untuk
mencapai tujuan magqashid syari’ah yakni merealisasikan kemaslahatan bagi
segenap umat manusia. Aplikasi manajemen syari’ah bukanlah relasi
“kekuasaan” antara pimpinan dengan karyawan, karena perbedaan
jabatan pimpinan dengan karyawan semata-mata dalam koridor
wewenang dan tangung jawab. Intiya, ada ruang syura dimana pimpinan
dapat memberikan nasihat kepada bawahannya atau mungkin sebaliknya

karyawan dapat memberikan kritik konstruktif kepada atasannya.

19 h. 55.

188 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



Paradigma Manajemen Syari’ah

Daftar Pustaka

Abdullah, Prof. Dr. H. Ma'ruf, SH., MM., Manajemen Berbasis Syari’ah,
(Yogyakarta: Aswaja Pressindo, 2012).

Arief, Khoril dalam
https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/.
Diakses 12 Maret 2017 jam 10:21 WIB.

Daft, Richard L., Management-Manajemen, Edisi 6-Buku 1, (Jakarta:
Salemba empat, 2007).

Decenzo, D.A. and S.P. Robbins, Human Resources Management, (New

York: John Wiley and Sons, inc, 1999).

Djalaluddin, Ahmad, Manajemen Qur’ani , (Malang: UIN-Malang Press,
2007).

Hafidhuddin, Dr. KH. Didin, M.Sc. dan Hendri Tanjung, S.Si., M.M,,
Manajemen Syri’ah dalm Praktik, (Jakarta: Gema Insani Press, 2003).

Isma’il, Sya’ban Muhammad, al-Tasyri” al-Islami: Mashadiruh wa Athwaruh,

(Mesir: Maktabah al-Nahdah al-Mishriyyah, 1985).

Junaedi, Fajar, Manajemen Media Massa; Teori, Aplikasi dan Riset),
(Yogyakarta: Buku Litera, 2014).

Musa, Kamil, al-Madkhal ila al-Tasyri” al-Islami, (Beirut: al-Risalah, 1989).

Ruadiana, dan A.G, Asas-asas Manajemen: Berwawasan Global, (Bandung;:

Pustaka Setia, 2014).

Sinn, Dr. Ahamad Ibrahim Abu, Manajemen Syari’ah: Sebuah Kajian Historis
dan Kontemporer, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2006).

Stephen, Robbins and Mary Coultar, Manajemen Jilid 1, diterjemahkan
oleh Bob Sabran, Wibi Herdani, (Jakarta: Erlangga, 2007).

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056 | 189


https://manajemenislam.wordpress.com/2013/03/03/manajemen-syariah/

Zainil Ghulam

Sunyoto, Drs. Danang, S.H., SE.,, M.M., dan Burhanuddin, S.E., M.Si,,
Reori Perilaku Organisasi, (Yogyakarta: CAPS (Center Of Academic
Publishing Service), 2015).

Supriyadi, Dedi, Sejarah Hukum Islam, (Bandung: Bandung Pustaka Setia,
2007).

Sutarman, Dr. H. Maman, M.M.Pd. dan Asih, S.Pd., M.M.Pd. Manajemen
Pendidikan Usia Dini, (Bandung: Pustaka Setia, 2016).

Syarifuddin, Prof. Dr. Amir, Ushul Figh, Jilid 1, (Jakarta: Logos Wacana
IImu, 1997.

Tanjung, Hendri, Manajemen Syariah dalam Praktik 9 Nabi dan Rasul,
(Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 2014).

Taufiq, Ali Murtadho, Praktik Manajemen Berbasis al-Qur’an, (Jakarta: Gema
Insani, 2004).

Zainarti, Manajemen Islami Perspektif al-Qur’an, Jurnal Iqra’, Vol.08., No.

01., Mei 2014.

190 | Iqtishoduna Vol. 6 No. 1 April 2017



