
Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 277 

 
 

RELASI FIQH MUAMALAT DENGAN EKONOMI ISLAM 
 

Zainil Ghulam 

Institut Agama Islam Syarifuddin Lumajang, Indonesia 
e-mail: wanlam09@gmail.com 

 
Abstract: 

Association of human society, will lead to personal interests 
for the sake of self-sufficient. From this will be born the rights and 
obligations that must be observed as a result of the fulfillment of 
human life necessities. Every human being bears the rights and 
obligations of each. Therefore, the association's rights and obligations 
should be regulated in accordance with the law and order that is 
clearly not harm each other. For example, every human being must 
be in need of property or the property of others. To meet these needs, 
the emerging practice of barter (exchange of goods), then buying and 
selling directly and are now developing more advanced such as e-
commerce. Practices such as these need standards clear law to 
protect the rights and obligations of each. From here, the Muslim 
scholars to formulate diligence "rules of the game" are clear and 
properly conforming the Islamic Sharia, known as Fiqh Muamalat. In 
Islam, the fundamental philosophy of Islamic Economics is unity of 
god (Sura 39:38). The concept of monotheism confirms that Allah is 
the One mighty One, the creator of all beings. Human beings as 
creatures are derived from the same creation and discount equal 
rights and obligations as a vicegerent on earth. Thus, in Islamic 
Economics unknown economic strata, because the principle is the 
equitable distribution of economic resources for the benefit of human 
life and the universe. Humans as economic beings (homo 
economicus) will certainly study the economy as part of his behavior 
to meet their needs in accordance with the principles prisnip human 
interaction. Therefore, the pattern of interaction between people 
(read: Muamalat) in economic practice (Islam), it can be concluded 
that the real Islamic economic is part of the Fiqh Muamalat. 

 
Keywords: Fiqh Muamalat relations, Islamic economics 

 
 



Zainil Ghulam 
 

278  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Pendahuluan 

Pembahasan Muamalat sebetulnya telah banyak didiskusikan oleh 

elemen manusia sejak dulu, karena muamalat itu sendiri sejatinya adalah 

tata cara atau peraturan yang bersangkutan dengan urusan dunia, lebih 

jelasnya berkaitan langsung dengan segala aktifitas manusia dengan 

manusia lainnya,  yang dari waktu ke waktu mengalami perubahan dan 

perkembangan seiring dengan perkembangan peradaban dan teknologi. 

Manusia sebagai makhluk sosial, mau tidak mau pernah melakukan satu 

kegiatan muamalat dengan manusia lainnya untuk memenuhi hajat hidup 

dan kehidupannya.  

Pergaulan manusia dalam masyarakat, akan menimbulkan 

kepentingan pribadi demi mencukupi kebutuhannya. Dari sinilah akan 

lahir hak dan kewajiban yang harus diperhatikan sebagai akibat dari 

pemenuhan hajat kehidupan manusia. Setiap manusia memikul hak dan 

kewajibannya masing-masing. Oleh karenanya, hubungan hak dan 

kewajiban ini harus diatur sesuai dengan hukum dan tatanan yang jelas 

agar tidak merugikan satu sama lainnya. Sebagai contoh, setiap manusia 

pasti akan membutuhkan harta atau barang milik orang lain. Untuk 

memenuhi kebutuhan tersebut, muncul praktek barter (tukar menukar 

barang), kemudian jual-beli secara langsung dan sekarang berkembang 

lebih maju seperti e-commerce. Praktek-praktek seperti ini perlu patokan-

patokan hukum yang jelas untuk melindungi hak dan kewajiban masing-

masing. Dari sinilah, para sarjana muslim berijtihad untuk merumuskan 

―aturan main‖ yang jelas dan benar —sesuai Syariat Islam— yang dikenal 

dengan Fiqh Muamalat.  

Menurut Juhaya S. Praja bahwa ―Pengunaan istilah Fiqh awalnya 

mencakup hukum-hukum agama secara keseluruhan, baik hukum-hukum 

yang berkeanaan dengan keyakinan (‘aqaid) maupun yang berkenaan 



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 279 

 
 

dengan hukum-hukum praktis (amaliah) dan akhlak. Oleh karena itu 

dijumpai istilah al-fiqh al-akbar dan al-fiqh al-asgar. Kedua istilah ini mulai 

diperkenalkan oleh Abu Hanifah. al-Fiqh al-akbar berkonotasi usuhul al-din 

yang kemudian dikenal ulama dengan nama ilmu tauhid, ilmu kalam, 

ilmu ‘aqaid. Adapun al-fiqh al-asgar berkonotasi ushul al-fiqh, yakni dasar-

dasar pembinaan fiqih atau metodologi hukum Islam‖.1   

Saat ini, pengunaan terminologi Hukum Fiqh, secara garis besar 

dikategorikan meliputi: a). Hukum Ibadah, meliputi tata cara bersuci, 

shalat, puasa, haji, zakat, sumpah, dan aktivitas sejenis terkait dengan 

hubungan seorang hamba dengan Tuhannya. b). Hukum Muamalah, 

meliputi tata cara melakukan akad, transaksi, hukum pidana atau perdata 

dan lainnya yang terkait dengan hubungan antarmanusia atau dengan 

masyarakat luas. 2  

Manusia juga disebut sebagai makhluk Ekonomi, karena secara 

kodrati ia akan membutuhkan barang dan jasa sepanjang hidupnya. 

Untuk memenuhi kebutuhannya ini, ia akan mempertimbangkan secara 

rasional berdasarkan adat, etika dan pranata sosial lainnya sebagai pijakan 

relasi antar manusia dalam mewujudkan kepentingan pribadi masing-

masing.  

Dalam agama Islam, filsafat fundamental Ekonomi Islam adalah 

tauhid (QS 39:38). Konsep tauhid ini menegaskan bahwa Allah adalah 

dzat yang maha Esa, pencipta seluruh makhluk. Manusia sebagai 

makhluknya berasal dari ciptaan yang sama dan memliki hak dan 

kewajiban yang setara sebagai khalifah di bumi. Maka dari itu, dalam 

Ekonomi Islam tidak dikenal strata ekonomi, karena asasnya adalah 

                                                           
1 Juhaya S. Praja, Filsafat Hukum Islam, (Bandung: Pusat Penerbitan Universitas 

LPPM, Universitas Islam Bandung, 1995), h. 12.  
2 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Juz I,  (Beirut: Dar al-Fikr, 2008), 

h. 33-34. Lihat juga, Ahmad Muhammad al-Sayid dan Yusuf ‗Ali Badiwi, al-Mufid fi al-
Ibadat wa al-Mu’amalat, (Beirut: Dar Ibn Kasir, 1998), h. 7.  



Zainil Ghulam 
 

280  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

pemerataan sumber daya ekonomi untuk kemaslahatan kehidupan 

manusia dan alam semesta.  

 

Terminologi Fiqh Muamalat      

 Istilah Fiqh Muamalat ini, terangkai dari dua kata yanki fiqh dan 

muamalat. Kata Fiqh3 berasal dari   فقها– يفقه - فقه  yang artinya pengetahuan 

dan pemahaman tentang sesuatu.4 Makna ini dipertegas oleh Abi al-

Husan Ahmad, bahwa kata fiqh menunjuk pada maksud sesuatu atau 

ilmu pengetahuan. Itulah sebabnya, setiap ilmu yang berkaitan dengan 

sesuatu disebut fiqh.5 Secara etimologis, kata fiqh juga berarti 

―kecenderungan dalam memahami sesuatu secara mutlak‖ atau ― 

mengetahui sesuatu, memahami, dan menanggapi secara sempurna‖.6  

Begitu juga Wahbah al-Zuhaili mendefinisikan kata fiqh secara bahasa 

adalah al-fahmnu (pemahaman), baik pemahaman secara holistik maupun 

parsial.7 Kata Fiqh pada mulanya digunakan oleh orang Arab untuk 

menyebutkan seseorang yang ahli dalam mengawinkan unta, dan yang 

mampu membedakan unta betina yang sedang birahi dengan unta betina 

yang sedang bunting. Ungkapan fahlun faqihan, sebagai julukan bagi 

seseorang yang ahli dalam masalah unta, merupakan kata umum yang 

digunakan di kalangan mereka. Dari ungkapan ini dapat diyakini bahwa 

fiqh berarti pengetahuan dan pemahamn yang mendalam tentang 

sesuatu.8  

                                                           
3Dedi Supriyadi, M.Ag., Sejarah Hukum Islam, Dari Kawasan Jazirah Arab sampai 

Indonesia, (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2007), h. 20-21.  
4Sya‘ban Muhammad Isma‘il, al-Tasyri’ al-Islamiy Mashadiruhu wa Athwaruhu, (Kairo: 

al-Nahdah al-Misriyah, 1985), h. 10. 
5Abi al-Husan Ahmad, Mu’jam Maqayis al-Lughah, Juz IV, (Beirut: Dar al-Fikr, 1979), 

h. 442.  
6Umar Shihab, al-Qur’an dan Kekenyalan Hukum, (Semarang: Dina Utama, 1993), h. 

28., Lihat juga, Abu Bakar Aceh, Ilmu Fiqih Islam dalam Lima Madzhab, (Jakarta: Islamic 
Research Institute, 1997), h. 11. 

7Wahbah al-Zuhaili,  al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Juz I, h. 33. 
8Ahmad Hasan, Pintu Ijtihad Tertutp, (Bandung: slaman, 1994),  h. 1.  



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 281 

 
 

 Adapun pengertian fiqh secara istilah,9 jika ditelisik dari masa 

konsepsinya sampai perkembangannya adalah: 

1. Menurut Abu Hanifah, definisi Fiqh adalah  يعرفة انُفس يا نها ويا عهيها  

(pengetahuan tentang hak dan kewajiban manusia).10  

2. Imam Syafi‘i mendefinisikan Fiqh sebagi berikut:  انعهى بالأحكاو انشرعية انعًهية

 suatu ilmu yang membahas hukum-hukum) انًكتسبة يٍ ادنتها انتفصيهية 

syari‘ah amaliyah (praktis) yang diperoleh dari dalil-dalil yang 

terinci).11  

3. Abdul Wahab Khallaf mendefinisikan fiqh dengan pengetahuan 

tentang hukum-hukum syara‘ mengenai perbuatan manusia yang 

diusahakan dari dali-dalil yang terinci atau kumpulan hukum syara‘ 

mengenai perbuatan manusia yang diperoleh dari dalil-dalil yang 

terinci.12  

4. Menurut al-Amidi, seorang ulama‘ Syafiiyah, mendefinisikan fiqh 

sebagai ilmu tentang hukum-hukum syari‘ah dari dalil-dalil yang 

terinci. Sementara menurut fuqaha Malikiyah, fiqh adalah ilmu 

tentang perintah-perintah syari‘ah dalam masalah khusus yang 

diperoleh dari aplikasi teori illat atau pencarian hukum dengan dalil.13  

Dari pemaparan di atas, mengutip pendapat Dede Supriyadi, 

M.Ag., dapat disimpulkan bahwa makna fiqh, telah menjadi disiplin 

tersendiri. Istilah fiqh atau sering pula disebut dengan fiqh Islami –

biasanya diartikan dengan hukum Islam atau ada yang menyebutnya 

dengan hukum positif Islam. Ilmu fiqh dapat berarti ilmu hukum Islam 

(Islamic Jurisprudence), sebagaimana tertuang dalam definisi al-Ilm bi al-

                                                           
9Dedi Supriyadi, M.Ag., Sejarah Hukum Islam, Dari Kawasan Jazirah Arab sampai 

Indonesia, h. 22. 
10Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Juz I,  h. 30 
11Ibid., h. 31 
12Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Ushul al-Fiqh, (Jakarta: al-Majlis al-‗A‘la al-Indunisi, 

1972), h. 11 
13Mun‘im Sirry, Sejarah Fiqh Islam (Sebuah Pengantar), (Surabaya: Risalah Gusti, 1995), 

h. 14. 



Zainil Ghulam 
 

282  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Ahkam. Ilmu fiqh juga berupa materi hukum, bahkan juga prosedur dalam 

proses di pengadilan (hukum acara), sebagaimana tertuang dalam definisi 

Majmu’at al-Ahkam. Meskipun pada saat ini, fiqh biasa diartikan hukum 

Islam, hukum di sini tidak selalu identik dengan law  atau rules  (peraturan 

perundang-undangan). Fiqh lebih dekat dengan konsep etika (religious 

ethics).14 

Adapun kata Mua‘malat, secara etimologi berasal dari kata  عايم

 yang artinya saling bertindak, saling berbuat, dan saling يعايم يعايهة 

mengamalkan.15 Sedangkan pengertian Mu‘amalat secara terminologis, 

dapat dibedakan dalam pengertian secara sempit dan luas. Definisi 

Mu‘amalat secara arti luas sebagai berikut: 

1. Menurut al-Dimyathi adalah: انتحصيم اندَيىي نيكىٌ سببا نلأخر (mengahasilkan 

duniawi, supaya menjadi sebab suksesnya masalah ukhrawi).16  

2. Muhammad Yusuf berpedapat bahwa muamalat adalah peraturan-

peraturan Allah yang harus diikuti dan ditaati dalam hidup 

bermasyarakat untuk menjaga kepentingan manusia.17  

3. Muamalat adalah segala peraturan yang diciptakan Allah untuk 

mengatur hubungan manusia dnegan manusia dalam hidup dan 

kehidupan.18  

Sedangkan pengertian Muamalat dalam arti sempit,19 didefinisikan 

oleh para ulama sebagai berikut:  

1. Menurut Hudari Beyk adalah :  انًعايلات جًيع انعقىد انتي بها يتبادل يُافعهى 

(Mu‘amalat adalah semua akad yang membolehkan manusia saling 

menukar manfaatnya). 

                                                           
14Dedi Supriyadi, M.Ag., Sejarah Hukum Islam, Dari Kawasan Jazirah Arab Sampai 

Indonesia, h. 25. 
15Dr. H. Hendi Suhendi, M.Si. Fiqh Muamalah., (Jakarta: Rajawali Press, 2014), h. 1. 
16Al-Dimyathi, I’ananh al-Talibin, (Semarang: Toha Putra, tt), h. 2. 
17Dr. H. Hendi Suhendi, M.Si. Fiqh Muamalah, h. 2. 
18Ibid. 
19Ibid 



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 283 

 
 

2. Idris Ahamad berpendapat bahwa Mu‘amalat adalah aturan-aturan 

Allah yang mengatur hubungan manusia dengan manusia dalam 

usahanya untuk mendapatkan alat-alat keperluan jasmaninya dengan 

cara yang paling baik.20   

3. Menurut Rasyid Ridha, Mu‘amalat adalah tukar-menukar barang atau 

sesuatu yang bermanfaat dengan cara-cara yang telah ditentukan.21 

Dari beberapa pendapat di atas, dapat disimpulkan bahwa yang 

dimaksud dengan fiqh Mu‘amalat dalam arti sempit adalah aturan-aturan 

Allah yang wajib ditaati yang mengatur hubungan manusia dengan 

manusia dalam kaitannya dengan memperoleh dan mengembangkan 

harta benda. Perbedaan pengertian Mu‘amalat dalam arti sempit dengan 

pengertian dalam arti luas adalah dalam cakupannya. Mu‘amalat dalam 

arti luas mencakup masalah waris, misalnya, padahal masalah waris 

dewasa ini telah diatur dalam disiplin ilmu tersendiri, yaitu dalam fiqh 

mawaris (tirkah), karena masalah waris telah diatur dalam disiplin ilmu 

tersendiri, maka dalam Mu‘amalah pengertian sempit tidak termasuk di 

dalamnya.22    

Mengutip pendapat Dimyauddin Djuwaini,23 bahwa konsep Fiqh 

Mu‘amalat sebenarnya adalah tawaran Islam memberikan warna dalam 

setiap dimensi kehidupan manusia, tak terkecuali dunia ekonomi. Sistem 

Islam ini berusaha mendialektikan nilai-nilai ekonomi dengan nilai akidah 

ataupun etika. Artinya, kegiatan ekonomi yang dilakukan oleh manusia 

dibangun dengan dialektika nilai materialisme dan spiritulisme. Kegiatan 

ekonomi yang dilakukan tidak hanya berbasis nilai materi, akan tetatpi 

terdapat sandaran transendental di dalamnya, sehingga akan bernilai 

                                                           
20Ibid., lihat Fiqh al-Syafi’iyyah, (Jakarta: Karya Indah, 1986), h. 1.  
21Ibid. 
22Dr. H. Hendi Suhendi, M.Si. Fiqh Muamalah, h. 3. 
23Dimyauddin Djuwaini, Pengantar Fiqh Muamalah, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2010), h. xviii 



Zainil Ghulam 
 

284  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

ibadah. Selain itu, konsep dasar Islam dalam kegiatan Mu‘amalat 

(ekonomi) juga sangat konsen terhadap nilai-nilai humanisme. Diantara 

kaidah dasar Fiqh Mu‘amalat adalah sebagai berikut:24 

1. Hukum Asal dalam Mu‘amalat adalah Mubah. Ulama fiqh sepakat 

bahwa hukum dalam transaksi Mu‘amalat adalah diperbolehkan 

(mubah), kecuali terdapat nash yang melarangnya. Dengan demikian, 

kita tidak bisa mengatakan bahwa sebuah transaksi itu dilarang 

sepanjang belum/tidak ditemukan nash yang secara sharih 

melarangnya.  

2. Konsep Fiqh Mu‘amalat untuk mewujudkan Kemaslahatan, Fiqh 

Mu‘amalat akan senstiasa berusaha mewujudkan kemaslahatan, 

mereduksi permusuhan dan perselisihan diantara manusia. Allah 

tidak menurunkan syari‘ah kecuali dengan tujuan untuk 

merealisasikan kemaslahatan hiduyp hambaNya, tidak bermaksud 

memberi beban dan menyempitkan ruang gerak kehidupan manusia.  

3. Menetapkan harga yang kompetitif. Masyarakat sangat 

membutuhkan barang produksi, tidak peduli ia seorang yang kaya 

atau miskin, mereka mengingatkan konsumsi barang kebutuhan 

dengan harga yang lebih rendah. Harga yang lebih rendah tidak 

mungkin dapat diperoleh kecuali dengan pemangkasan biaya 

produksi. Untuk itu, harus dilakukan pemangkasan biaya produksi 

yang tidak begitu krusial, serta biaya-biaya oevrhead lainnya. 

4. Meninggalkan intervensi yang Dilarang. Islam memberikan tuntunan 

kepada kaum muslimin untuk mengimani konsepsi qadha’ dan qadar 

Allah. Apa yang telah Allah tetapkan untuk seorang hamba tidak 

akan pernah tertukar dengan bagian hamba lain, dan rezeki seorang 

hamba tidak akan pernah berpindah tangan kepada orang lain. Perlu 

                                                           
24Ibid., h. xviii-xxiv. 



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 285 

 
 

disadari bahwa nilai-nilai solidaritas sosial ataupun ikatan 

persaudaraan dengan ornag lain lebih penting daripada sekadar nilai 

materi. Untuk itu, Rasulullah melarang untuk menumpangi transaksi 

yang sedang dilakukan orang lain, kita tidak diperbolehkan untuk 

intervensi terhadap akad ataupun jual beli yang sedang dilakukan 

oleh orang lain. Rasulullah bersabda: seseorang tidak boleh 

melakukan jual beli atas jual beli yang sedang dilakukan oleh 

saudaranya‖.  

5. Menghindari Eksploitasi. Islam mengajarkan kepada pemeluknya 

untuk membantu ornag-orang yang membutuhkan dimana 

Rasulullah bersabda: ―Sesama orng muslim adalah saudara, tidak 

mendzalimi satu sama lainnya..., barnag siapa memenuhi kebutuhan 

saudaranya, maka Allah akan mencukupi kebutuhannya, dan barang 

siapa membantu mengurangi beban sesama saudaranya maka Allah 

akan menghilangkan bebannya di hari kiamat nanti‖. 

6. Memberikan keleunturan dan toleransi. Toleransi merupakan 

karakteristik dari ajaran Islam yang ingin direalisasikan dalam setiap 

dimensi kehidupan. Nilai toleransi ini bisa dipraktekkan dalam 

kehidupan politik, ekonomi atau hubungan kemasyarakatan lainnya. 

Khusus dalam transaksi finansial, nilai ini bisa diwujudkan dengan 

mempermudah transaksi bisnis tanpa harus memberatkan pihak yang 

terkait. Karena Allah akan memberikan rahmat bagi orang yang 

mempermudah dalam transaksi jual beli.  

7. Jujur dan Amanah. Kejujuran merupakan bekal utama untuk meraih 

keberkahan. Namun, kata jujur tidak semudah mengucapkannya, 

sangat berat memegang prinsip ini dalam kehidupan. Seseorang bisa 

meraup keuntungan berlimpah dengan lipstick kebohongan dalam 

bertransaksi. Sementara, orang yang jujur harus menahan dorongan 



Zainil Ghulam 
 

286  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

materialisme dari cara-cara yang tidak semestinya. Perlu perjuangan 

keras untuk membumikan kejujuran dalam setiap langkah kehidupan.  

 

Falsafah Ekonomi Islam  

Banyak ragam pendapat dari para sarjana muslim yang 

menawarkan definisi ekonomi Islam. Diantara defiinisi tersebut adalah : 

1. Menurut M. Umaer Chapra, ekonomi Islam ilmu yang membantu 

merealisasikan kesejahteraan manusia (falah) melalui alokasi dan 

distribusi sumberdaya yang langka, yang sejalan dengan ajaran Islam, 

tanpa membatasi kebebasan individu ataupun menciptakan 

ketidakseimbangan makro dan ekologis.25 

2. Menurut M. Akram Khan, ekonomi Islam memusatkan perhatian 

pada studi tentang kesejahteraan manusia (falah) yang dicapai dengan 

mengorganisasikan sumber daya di bumi atas dasar kerjsama dan 

partsipasi.26  

3. Muhammad Abdul Manan berpendapat, Islamic Economics is a social 

sciences with studies the economic problems imbuded with the values of 

Islami. Ilmu pengetahuan sosial yang mempelajari masalah-masalah 

ekonomi rakyat yang diilhami oleh nilai-nilai Islam.27 

4. Menurut Hazanuzaman, ekonomi Islam adalah pengetahuan dan 

aplikasi dari ajaran dan aturan syariah yang mencegah ketidakadilan 

dalam memperoleh sumber-sumber daya material memenuhi 

                                                           
25Nurizal Islamil, Maqashid Syari’a dalam Ekonomi Islam, (Yogyakarta: Smart WR, 

2014), h. 48. Lihat; M. Umer Chapra, What Is Islamic Economics, (Saudi Arabia: Islamic 
Research and Training Institute, 1996), h. 33.  

26Nurizal Islamil, Maqashid Syari’a dalam Ekonomi Islam, h. 48. Lihat: M. Akram Khan, 
Islamic Economics: Nature and Needs, J. Res, Islamic Econ, Vol. 1, No.2,  (1404/1984), h. 51.  

27Dr. Rozalinda, M.Ag., Ekonomi Islam; Teori dan Aplikasinya pada Aktivitas Ekonomi, 
(Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2015), h. 3. Lihat, Muhammad Abdul Manan, Islamic 
Economics: Theori and Practice (A Comperative Study), (Delhi: Idarah Adabiyah, 1970), h. 3. 



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 287 

 
 

kebutuhan manusia yang memungkinkan untuk melaksanakan 

kewajiban kepada Allah dan masyarakat.28  

Dari beberapa definisi yang telah disebutkan, mengutip pendapat 

Nurizal Ismail, bahwa tujuan dari ekonomi Islam adalah merealisasikan 

falah kepada ummat manusia di muka bumi melalui pendayagunaan 

sumber-sumber daya yang dianugerahkan oleh Allah kepada manusia 

dengan aturan-aturan yang telah ditetapkan oleh-Nya. Batasan-batasan 

tersebut menegaskan bahwa adanya perbedaan sudut pandang 

(worldview) antara ekonomi Islam dan konvensional. Karena dengan 

berbedanya worldview makan akan mengahasilkan kesimpulan yang 

berbeda dari makna dan tujuan hidup  manusia dalam berekonomi. 

Islamic worldview adalah sebuah pandangan konprehensif dan terpadu di 

sekitar kita dan tempat manusia di dalamnya. Menurut al-Attas, dikenal 

dengan ru’yatul Islam lil wujud. Definisi al-Attas adalah ―a metaphysical 

survey of the visible as well as the invisible worlds including perspective of life as 

whole‖. Karena itu, worldview dalam ekonomi Islam tidak hanya terbatas 

pada dunia saja, tetapi akhiratlah yang menjadi tujuan akhirnya, sehingga 

dalam pembahasannya hubungan ekonomi dengan nilai-nilai agama 

merupakan satu kesatuan yang tidak terpisahkan. Hasilnya sumber-

sumber rujukan ekonomi Islam tidak hanya sebatas pada akal manusia 

saja melainkan pada wahyu (revelation). Sebaliknya konvensional yang 

merujuk pada sekularisme menandang  bahwa ekonomi merupakan hasil 

dari pemikiran manusia melalui pengalaman dari sesuatu yang nyata, hal 

ini didukung oleh pernyataan Chapra bahwa worldview dari sekuler dan 

materialis mementingkan kepada aspek material dari kesejahteraan 

manusia dan cenderung mengabaikan aspek-aspek spiritual. Sumber-

                                                           
28Dr. Rozalinda, M.Ag., Ekonomi Islam; Teori dan Aplikasinya pada Aktivitas Ekonomi, h. 

3. Lihat: Hazanuzzaman, Definition of Islamic Economics dalam Journal Of Research in Islamic 
Economics, Vol. 1 No. 2, 1984.  



Zainil Ghulam 
 

288  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

sumber rujukan ekonomi konvensional hanya sebatas pada akal (reason) 

manusia saja dan mengembalikan ilmu yang memberikan cara kepada 

manusia untuk mendapatkan kesejahteraannya (falah) yang berdsarkan 

pada sumber-sumber lain.29  

Adapun karakteristik ekonomi Islam menurut Yusuf al-Qardhawi, 

sebagaimana dikutip Dr. Rozalinda, M.Ag., bahwa ekonomi Islam itu 

adalah ekonomi yang berasaskan ketuhanan, berwawasan kemanusiaan, 

berakhlak, dan ekonomi pertengahan. Sesungguhnya ekonomi Islam 

adalah ekonomi ketuhanan, ekonomi kemanusiaan, ekonomi akhlak, dan 

ekonomi pertengahan. Dari pengertian yang dirumuskan al-Qardhawi ini 

muncul empat nilai-nilai utama yang terdapat dalam ekonomi Islam 

sehingga menjadi karakteistik ekonomi Islam yaitu:30 

1. Iqtishad Rabbani (Ekonomi Ketuhanan). Ekonomi Islam adalah 

ekonomi ilahiyyah karena titik awalnya berangkat dari Allah dan 

tujuannya untuk mencapai ridha Allah. Karena itu seorang Muslim 

dalam aktivitas ekonominya, misalnya ketika membeli atau menjual 

dan sebagainya berarti menjalankan ibadah kepada Allah. Semua 

aktifitas ekonomi dalam Islam kalau dilakukan sesuai dengan 

syariatnya dan niat ihlas maka akan bernilai ibadah di sisi Allah.  

2. Iqtishad Akhlaqi. Hal yang membedakan anatara sistem ekonomi Islam 

dengan sistem ekonomi lain adalah dalam sistem ekonomi Islam 

antara ekonomi dengan akhlak tidak pernah terpisah sama sekali., 

seperti tidak pernah terpisahnya antara ilmu dengan akhlak, antara 

siyasah dengan akhlak karena akhlak adalah urat nadi kehidupan 

Islami. Kesatuan antara ekonomi dengan akhlak ini semakin jelas 

terlihat pada setiap aktivitas ekonomi, baik yang berkaitan dengan 

                                                           
29Nurizal Islamil, Maqashid Syari‘a dalam Ekonomi Islam, h. 48-49.  
30 Dr. Rozalinda, M.Ag., Ekonomi Islam; Teori dan Aplikasinya pada Aktivitas Ekonomi, h. 

10-12; Bandingkan juga dengan Dr. Al-Saih Ali Husain, al-Fiqh al-Islamiy; al-Iqtishad wa al-
Mu’amalat al-Maliyah, (Tripoli-Libya: Kulliyat a-Da‘wah al-Islamiyah, 2003), h. 12-88. 



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 289 

 
 

produksi, konsumsi, distribusi, dan sirkulasi. Seorang Muslim baik 

secara pribadi maupun kelompok tidak bebas mengerjakan apa saja 

yang diinginkannya ataupun yang menguntungkannya saja. Karena 

setiap Muslim terikat oleh iman dan akhlak yang harus diaplikasikan 

dalam setiap akitivitas ekonomi, disamping terikat dengan undang-

undang dan hukum-hukum syariat. 

3. Iqtishad Insani (Ekonomi Kerakyatan). Ekonomi Islam bertujuan untuk 

mewujudkan kehidupan yang baik dengan kesempatan bagi manusia 

untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Untuk itu, manusia perlu 

hidup dengan pola kehidupan rabbani sekaligus manusiawi sehingga 

ia mampu melaksanakan kewajibannya kepada tuhan, kepada 

dirinya, keluarga, dan kepada manusia lain secara umum. Manusia 

dalam sistem ekonomi Islam adalah tujuan sekaligus sasaran dalam 

setiap kegiatan ekonomi karena ia telah dipercayakan sebagai 

khalifahNya (QS al-Baqarah [2]:30). Allah memberikan kepada 

manusia beberapa kemampuan dan sarana yang memungkinkan 

mereka melaksanakan tugasnya. Karena itu, manusia wajib beramal 

dengan berkreasi dan berinovasi dalam setiap kerja keras mereka. 

Dengan demikian akan dapat terwujud manusia sebagai tujuan 

kegiatan ekonomi dalam pandangan Islam sekaligus merupakan 

sarana dan pelakunya dengan memanfaatkan ilmu yang telah 

diajarkan Allah kepadanya.  

4. Iqtishad Washathi (Ekonomi Pertengahan). Karakteristik Islam adalah 

sikap pertengahan, seimbang (tawazun) antara dua kutub (aspek 

duniawi dan ukhrawi) yang berlawanan dan bertentangan. Arti 

tawazun (seimbang) diantara dua kutub ini adalah memberikan 

kepada setiap kutub itu haknya masing-masing secara adil atau 

timbangan yang lurus tanpa mengurangi atau melebihkannya seperti 

aspek keakhiratan atau keduniawian. Dalam sistem 



Zainil Ghulam 
 

290  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Islam,individualisme dan sosialisme bertemu dalam perpaduan yang 

harmonis. Dimana kebebasan individu dengan kebebasan masyarakat 

seimbang, antara hak dan kewajiban serasi, imbalan dan tanggung 

jawab terbagi dengan timbangan yang lurus.  

5. Washattiyah (pertengahan atau keseimbangan) merupakan nilai-nilai 

yang utama dalam ekonomi Islam. Bahkan nilai-nilai ini menurut 

Yusuf al-Qardhawi merupakan ruh atau jiwa dari ekonomi Islam. Ciri 

khas pertengahan ini tercermin dalam keseimbangan yang adil yang 

ditegakkan oleh individu dan masyarakat. Berdsarkan prinsip ini, 

sistem ekonomi Islam tidak menganiaya masyarakat terutama 

golongan ekonomi lemah, seperti yang telah terjadi dalam masyarakat 

ekonomi kapitalis, juga tidak memperkosa hak dan kewajiban 

individu seperti yang telah dibuktikan golongan ekonomi komunis. 

Akan tetapi Islam mengambil posisi dipertengahan berada diantara 

keduanya, memberikan hak masing-masing individu dan masyarakat 

secara utuh. Menyeimbangkan antara bidang produksi dan konsumsi, 

anatar satu produksi dengan produksi lain.  

 

Relasi Fiqh Muamalah dengan Ekonomi Islam 

Diskursus relasi antara Fiqh Muamalah dengan ekonomi Islam 

berkutat diantara perdebatan apakah Fiqh Muamalah lebih awal daripada 

ekonomi Islam perspektif science (sebagai Ilmu)? Apakah ekonomi Islam 

lahir setelah para sarjana Muslim membukukan pembahasan Fiqh 

Muamalah? Ataukah pembahasan ekonomi Islam lebih besar cakupannya 

dengan Fiqh Muamalah karena bukan hanya membahas sisi hukum dan 

etika? dan masak banya lagi perdebatan lainnya. Di sini, menarik untuk 



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 291 

 
 

mengutip analisis Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H.,31 perihal hubungan 

antara Fiqh Muamalah dengan ekonomi Islam sebagaimana berikut:   

Pertama, ekonomi (Islam) memiliki fungsi yang berbeda dari Fiqh 

Muamalah), yakni fungsi deskripsi dan identifikasi fakta-fakta, penemuan 

terhadap hubungan-hubungan dan hukum-hukum yang menghubungkan 

fenomena ekonomi secara serentak, dan mengupayakan manfaat 

ekonomis diantara ketentuan-ketentuan syariah atau menentukan akibat-

akibat ekonomis baik dalam jangka pendek maupun jangka panjang 

dalam kehidupan ekonomi. Pada sisi lain, fungsi fiqh adalah untuk 

mengidentifikasi perintah-perintah syariah dari bukti-bukti tekstual yang 

terinci dalam hukum aktivitas ekonomi. Perbedaan fungsi tersebut dapat 

dilihat pula dari perbedaan dasar antara fiqh (muamalat) dengan ekonomi 

(Islam) adalah bahwa tujuan fiqh yang utama adalah memahami asumsi-

asumsi normatif yang secara esensial merupakan perintah-perintah 

syariah. Asumsi-asumsi normatife ini dalam kenyataannya menempati 

totalitas semu dari fiqh (the quasi-totality of fiqh). Pada sisi lain, tujuam 

ekonomi Islam (maupun ekonomi positif) yang utama adalah memahami 

asumsi-asumsi deskriptif dalam rangka mengidentifikasi realitas-realitas 

dan menghubungkan realitas itu dengan fenomena ekonomi secara 

serentak. Dalam karangka fikir di atas, dengan mengemukakan contoh 

berikut ini, memungkinkan untuk melakukan klarifikasi terhadap adanya 

perbedaan fungsi antara ekonomi Islam dengan Fiqh Muamalah. Dalam 

kasus monopoli misalnya, teks-teks fiqh akan mengemukakan bukti-bukti 

tekstual untuk mendukung pelanggaran monopoli, apa saja yang tidak 

boleh dimonopoli, dan sifat serta syarat yang bagaimana suatu monopoli 

dilarang. Sedangkan karya-karya di bidang ekonomi (Islam) akan 

melakukan identifikasi terhadap akar terjadinya monopli, tipe-tipe 

                                                           
31Dr. H. Abbas Arfan, Lc., M.H., 99 Kaidah Fiqh Muamalah Kuliyah, (Malang: UIN-

Maliki Press, 2013), h. 99-102. 



Zainil Ghulam 
 

292  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

monopoli, pengaruhnya terhadap distribusi pendapatan, adanya 

perlakuan pricing yang berbeda antara pasar monopoli dengan pasar 

kompetitif, berbedaan kuantitas barang yang dijual dan lain sebagainya. 

  Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa ekonomi Islam 

memfokuskan diri pada aspek deskriptif dari fenomena, berusaha 

melakukan identifikasi terhadap faktor-faktor yang mempegaruhinya dan 

terhadap hubungan-hubungan kausal yang relevan. Sedangkan Fiqh 

Muamalah melihat fenomena (ekonomi) dari aspek yang normatif, yakni 

bagaimana aturan syariah terhadap fenomena tersebut kemudian 

menetapkan kriteria kebolehan dan larangan tergantung fenomena dan 

fakta yang dihadapi. 

 Menurut Monzer Khaf, suatu perbedaan harus ditarik antara 

berbagai bagian dari hukum Islam yang memahami fiqh muamalah 

dengan ekonomi Islam. Bagian yang disebut pertama (Fiqh Muamalah) 

menetapkan kerangka di bidang hukum untuk kepentingan bagian yang 

disebut belakangan (ekonomi Islam), sedangkan yang disebut belakangan 

(ekonomi Islam) mengkaji proses dan pengulangan kegiatan manusia 

yang berkaitan dengan produksi, distribusi dan konsumsi dalam 

masyarakat muslim. Menurutnya, ekonomi Islam dibatasi oleh hukum 

dagang Islam, tetapi itu bukan satu-satunya pembatas mengenai kajian 

mengenai ekonomi tersebut. Sistem sosial Islam dan aturan-aturan 

keagamaan mempunyai pengaruh, atau bahkan lebih banyak terhadap 

cakupan ekonomi dibandingkan dengan sistem hukum sendiri. Tidak 

adanya pembedaan fiqh muamalah dengan ekonomi Islam seperti itu 

merupakan sumber lain dari kesalahan konsep dalam literatur mengenai 

ekonomi Islam. Beberapa buku menggunakan alat-alat analisis fiqh dalam 

ekonomi, sedangkan buku-buku yang lain mengkaji ekonomi Islam dari 

perspektif fiqh. Sebagai contoh, teori konsumsi kadang-kadang berubah 

pernyataan kembali ke hukum Islam mengenai beberapa jenis makanan 



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 293 

 
 

dan minuman, bukan kajian mengenai perilaku konsumen terhadap 

sejumlah barang konsumsi yang tersedia, dan teori produksi diperkecil 

maknanya sebagai kajian tentang hak pemilik dalam Islam yang tidak 

difokuskan pada perilaku perusahaan sebagai unit produksi. Hal ini yang 

tidak menguntungkan dalam membahas ekonomi Islam dalam 

peristilahan fiqh muamalah adalah bahwa rancangan seperti itu, pada 

dasarnya terpecah-pecah, parsial dan kehilangan keterkaitan secara 

menyeluruh dengan teori ekonomi yang menjadi mainstream. 

 Meskipun Anas Zarqa dan Monzar Khaf mengakui adanya 

perbedaan mendasar antara Fiqh Muamalah dan ekonomi Islam, maupun 

terhadap adanya keterkaitan antara keduanya, akan tetapi tidak 

disebutkan secara eksplisit bagian-bagian yang manakah dalam Fiqh 

Muamalah yang mempunyai keterkaitan dengan ekonomi Islam. Untuk 

mempertegas adanya keterkaitan antara bagian Fiqh Muamalah dengan 

ekonomi Islam secara eksplisit, ada baiknya diikuti pendapat Syamsul 

Anwar sebagai berikut: 

 ―Pada tiga dasawarsa terakhir ini fiqh muamalah mendapat arti 
penting yang lebih besar dengan lahirnya ilmu ekonomi Islam dengan 
institusi perbankan dan asuransi Islam. Ilmu ekonomi Islam terkait 
dengan fiqh muamalah secara erat. Bukan pada fase dalam perjalanan 
ilmu ini mencari bentuk dimana ia dianggap sebagai cabang fiqh 
muamalat. Walaupun kemudian pandangan itu tidak dapat dibenarkan. 
Namun hal ini menunjukan betapa pentingnya fiqh muamalah bagi 
ekonomi Islam, khususnya menyangkut perbankan dan asuransi Islam.‖  
 

Kedua, join fungsi antara fiqh muamalah dengan ekonomi Islam. Dalam 

hal ini, adalah formulasi terhadap kebijakan-kebijakan ekonomi dan 

ketentuan-ketentuan yang berkaitan dengan kesejahteraan publik. Contoh 

yang sangat baik untuk dikemukakan dalam hal ini adalah kebijakan 

fiskal dan perbendaharaan negara (bayt al-mal). Secara historis kebijakan 

fiskal dan perbedaan negara dalam Islam mengalami evolusi sejak masa 



Zainil Ghulam 
 

294  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Rosulullah SAW sampai beberapa generasi berikutnya dan hingga 

sekarang kajian di bidang ini tetap mendapat perhatian yang sangat 

signifikan. Sumbangan teoritas dalam bidang ini sangat berarti bagi 

penguatan baik fiqh muamalah maupun ekonomi Islam. Meskipun kedua 

disiplin keilmuan tersebut akan melihat dari sudut kajian yang berbeda, 

tetapi dapat dilihat dengan adanya joint function keduanya dalam bidang 

ini. Dengan melihat joint function antara fiqh muamalah dengan ekonomi 

Islam yang begitu akomodatif, sehingga ada beberapa penulis 

menyamakan fiqh muamalah dengan ekonomi Islam. Qodri Azizy 

misalnya, menyatakan bahwa yang benar adalah bahwa ekonomi Islam 

merupakan fiqh muamalah atau cabang dari ilmu fiqh atau ilmu 

keIslaman, bukan cabang dari ilmu ekonomi sekuler. Oleh karena itu, 

masalah keterkaitan antara fiqh muamalah dengan ekonomi Islam muncul 

bagi orang yang berpandangan bahwa antara fiqh muamalah dengan 

ekonomi Islam adalah tidak sama dan tidak muncul bagi mereka yang 

berpendapat sebaliknya (yaitu menyamakan antara antara fiqh muamalah 

engan ekonomi Islam), sebab tidak ada perbedaan dari segi objek material. 

Ketiga, fungsi yang mendukung fiqh. Dalam hal ini, adalah suatu fungsi 

dalam rangka membentuk faqih (pakar fiqh) sampai pada pemahaman 

terhadap peraturan syariah yang semestinya dalam khasus-khasus 

tertentu, dimana faktor-faktor ekonomi dapat berperan dalam 

menentukan diantara beberapa aturan yang mungkin lebih relevan untuk 

diterapkan dari pada yang lain.19 Sebagaimana dipahami bahwa 

ketentuan-ketentuan syariah adalah dalam rangka merealisasikan 

kemaslahatan (istislah atau consideration of public interest). Ekonomi Islam 

diharapkan dapat memainkan peran penting dalam merealisasikan 

kemaslahatan tersebut  dalam konteks istihsan. Operasionalisasinya dapat 

dilihat apabila dalam kasus perdagangan internasional, misalnya GATT, 

AFTA, WTO, ekonomi Islam dalam kerangka istihsan dapat memberikan 



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 295 

 
 

pandangan yang berguna bagi faqih untuk menentukan sikap antara 

meratifikasi atau tidak perjanjian dagang internasional tersebut. 

 

Kesimpulan 

 Praktek Muamalat sudah ada sejak zaman dahulu kala. Karena 

antar sesama manusia, sama-sama memiliki kebutuhan yang tidak 

dipenuhi sendiri, baik dari degi pengadaan barang atau jasa. Sistim Barter 

(tukar-menukar barang) termasuk praktek Muamalat pada awal-awal 

peradaban manusia, kemudian berkembang menjadi transaksi jual-beli 

hingga sekarang transaksi tersebut berkembangan dalam transaksi 

multidimesional. 

 Seiring perkembangan, praktek tersebut dikenal dengan terma 

ekonomi. Awalnya, sistim keungan dan praktek ekonomi yang 

berkembang di dunia adalah berasas ekonomi konvensional. Dalam 

―bingkai‖ ekonomi konvensional, rumusnya adalah survival of the fittes 

sehingga praktek ekonomi seperti ini menggerus rasa keadilan antar 

sesama manusia. Saat keuangan Amerika mengalami ambruk pada tahun 

2009 dengan model kapitalistiknya, dunia mulai melirik ekonomi Islam 

karena memiliki konsep yang lebih adil dan sejahtera. 

 Manusia sebagai makhluk ekonomi (homo economicus) tentu akan 

mempelajari ekonomi sebagai bagian dari prilakunya untuk mencukupi 

kebutuhannya sesuai dengan prinsip-prisnip interaksi antar manusia. 

Maka dari itu, pola interaksi antar manusia (baca: Muamalat) dalam 

praktek ekonomi (Islam), dapat disimpulkan bahwa sejatinya ekonomi 

Islam dalah bagian dari Fiqh Muamalat.  

 

 



Zainil Ghulam 
 

296  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Daftar Pustaka 

Aceh, Abu Bakar, Ilmu Fiqih Islam dalam Lima Madzhab, (Jakarta: Islamic 

Research Institute, 1997. 

Ahmad Muhammad al-Sayid dan Yusuf ‗Ali Badiwi, al-Mufid fi al-Ibadat 

wa al-Mu’amalat, Beirut: Dar Ibn Kasir, 1998. 

Ahmad, Abi al-Husan, Mu’jam Maqayis al-Lughah, Juz IV, Beirut: Dar al-

Fikr, 1979 

al-Zuhaili, Wahbah, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Juz I,  Beirut: Dar al-

Fikr, 2008. 

Chapra, Umer, What Is Islamic Economics, Saudi Arabia: Islamic Research 

and Training Institute, 1996. 

Djuwaini, Dimyauddin, Pengantar Fiqh Muamalah, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2010. 

Hasan, Ahmad, Pintu Ijtihad Tertutp, Bandung: slaman, 1994. 

Hazanuzzaman, Definition of Islamic Economics dalam Journal Of Research in 

Islamic Economics, Vol. 1 No. 2, 1984. 

Husain, Dr. Al-Saih Ali, al-Fiqh al-Islamiy; al-Iqtishad wa al-Mu’amalat al-

Maliyah, Tripoli-Libya: Kulliyat a-Da‘wah al-Islamiyah, 2003. 

Isma‘il, Sya‘ban Muhammad, al-Tasyri’ al-Islamiy Mashadiruhu wa 

Athwaruhu, Kairo: al-Nahdah al-Misriyah, 1985 

Ismail, Nurizal, Maqashid Syari’a dalam Ekonomi Islam, Yogyakarta: Smart 

WR, 2014. 

Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul al-Fiqh, Jakarta: al-Majlis al-‗A‘la al-

Indunisi, 1972. 

Khan, M. Akram, Islamic Economics: Nature and Needs, J. Res, Islamic Econ, 

Vol. 1, No.2,  1404/1984. 

Manan, Muhammad Abdul, Islamic Economics: Theori and Practice (A 

Comperative Study), Delhi: Idarah Adabiyah, 1970. 



Relasi Fiqh Muamalat dengan Ekonomi Islam 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 297 

 
 

Praja , Juhaya S., Filsafat Hukum Islam, Bandung: Pusat Penerbitan 

Universitas LPPM, Universitas Islam Bandung, 1995. 

Rozalinda, Dr., M.Ag., Ekonomi Islam; Teori dan Aplikasinya pada Aktivitas 

Ekonomi, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2015. 

Shihab, Umar, al-Qur’an dan Kekenyalan Hukum, Semarang: Dina Utama, 

1993. 

Sirry, Mun‘im, Sejarah Fiqh Islam (Sebuah Pengantar), Surabaya: Risalah 

Gusti, 1995. 

Suhendi, Dr. H. Hendi, M.Si. Fiqh Muamalah, Jakarta: Rajawali Press, 2014. 

Supriyadi, Dedi, M.Ag., Sejarah Hukum Islam, Dari Kawasan Jazirah Arab 

sampai Indonesia, Bandung: CV. Pustaka Setia, 2007. 

 


