
Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

150  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

OPTIMALISASI FUNGSI DAN POTENSI MASJID: 
MODEL PEMBERDAYAAN EKONOMI MASYARAKAT BERBASIS 

MASJID DI KOTA TASIKMALAYA 
 

Asep Suryanto 

Universitas Siliwangi, Indonesia 
e-mail: a_suryanto72@yahoo.co.id 

Asep Saepulloh 
Universitas Siliwangi, Indonesia 

e-mail: asepsaepulloh@unsil.ac.id 

 
Abstract: 
The purpose of this study are 1) to identify the economic potential 
possessed a mosque in the city of Tasikmalaya, 2) to identify the activities 
performed mosque in the city of Tasikmalaya, 3) to analyze the economic 
potential of the community around the mosque, especially worshipers of 
the mosque in the city of Tasikmalaya, 4) to formulate a model of mosque 
economic empowerment in the city of Tasikmalaya. This research is a 
qualitative study using grouded research methods that is advanced from 
the empirical toward the conceptual-theoretical level. The technique of 
collecting data using interviews, observation, and questionnaries. The 
results of research showed the following: 1) The economic potential 
possessed jami mosque in the city of Tasikmalaya includes potential 
funding of mosques each month between Rp. 400.000, - s / d Rp. 1.000.000, 
- on 56% jami mosque, while 44% are above Rp. 1.000.000, -. Type the 
mosque fund in the form of funds for donations, donation, charity malls, 
and endowments. As for the source of the donations of individuals, 
governments, businesses themselves DKM, and donations from 
organizations and companies. There is a mosque whose own treasury in 
the form of still modest. 2) the potential activities of the mosque as the 
carrying capacity of the economic empowerment of the mosque is the 
majlis taklim form study groups of mothers, fathers, and adolescents and 
the youth of the mosque. Some 86% of respondents agreed that the 
mosque functioned as a place of economic empowerment. 3) The 
economic potential of the mosque's congregation are categorized into two 
groups, namely muzaki and mustahik, with the percentage of 50:50. 4) 
Design of the mosque economic empowerment model that can be 
formulated based on the potential of the mosque provided is integrated 
model between agencies ZIS, Islamic microfinance and economic 
empowerment. 
 
Keywords: Empowerment Model, Economic, Mosque. 

mailto:a_suryanto72@yahoo.co.id


Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 151 

 
 

Pendahuluan 

Umat Islam meyakini bahwa Islam adalah agama yang ajarannya 

mengandung rahmatan lil „aalamiin, untuk mewujudkan kehidupan yang 

adil, makmur, dan sejahtera. Tetapi kondisi umat Islam sekarang ini masih 

jauh dari ideal, misalnya tingkat kemampuan ekonomi umat masih 

rendah dan belum merata. Hal ini terjadi dikarenakan potensi-potensi 

yang dimiliki umat belum termanfaatkan secara optimal. Salah satu 

potensi ekonomi umat adalah potensi dana sosial Masjid yang selama ini, 

masih bersifat ide dan belum dikelola secara baik, serius, dan professional. 

Dana ini sama sekali tidak dipergunakan untuk kegiatan-kegiatan 

ekonomi produktif. 

Masjid sebagai lembaga keagamaan merupakan tempat 

perjumpaan dan berkumpulnya umat secara rutin dengan hati dan 

pikiran yang lebih jernih ketimbang mereka bertemu di tempat-tempat 

lain. Ketika mereka berada di masjid maka akan lebih terbuka dan lebih 

jernih pikiran dan hatinya, karena di masjid umat akan lebih dekat kepada 

Allah SWT. Pada satu sisi masjid adalah tempat untuk bermunajat kepada 

Allah SWT, dan pada sisi lain merupakan ruang publik untuk bersama-

sama membahas berbagai persoalan keumatan yang ada di 

lingkungannya. Oleh karena itu, jamaah masjid adalah basis-basis 

komunitas yang sangat kokoh. 

Perkembangan jumlah masjid dan mushalla di Indonesia, 

berdasarkan data Bimas Islam Kementerian Agama Republik Indonesia 

tahun 2014 adalah sebanyak 731.095 yang terdiri dari 292.439 Masjid dan 

438.656 Mushalla.Dengan jumlah masjid yang besar tersebut, seharusnya 

masjid memiliki peran yang signifikan dalam upaya membantu mengatasi 

permasalahan ekonomi khususnya persoalan kemiskinan, karena masjid 

memiliki ikatan yang kuat dan solid dengan masyarakat. Di masjid 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

152  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

terdapat tokoh karismatik yang dipercaya oleh jamaah sehingga 

berpotensi dapat menjadi motivator yang paling berpengaruh di 

lingkungan masyarakat dalam mewujudkan masyarakat yang sejahtera. 

Pada kenyataannya fungsi masjid yang ada dewasa ini sebagian 

besarnya hanya terbatas sebagai tempat ibadah ritual saja. Hal ini berbeda 

dengan fungsi masjid pada zaman Rasulullah SAW. Pada masa Rasulullah 

SAW fungsi masjid di samping sebagai tempat ibadah ritual juga memiliki 

fungsi penunjang seperti fungsi pendidikan, informasi, kesehatan, 

ekonomi, bahkan juga digunakan untuk mengatur negara dan strategi 

perang. 

Ada beberapa keuntungan jika potensi ekonomi masjid dapat 

dikembangkan, yaitu : 1) dapat membantu pemerintah dalam mengurangi 

angka kemiskinan, 2) dapat mengurangi ketergantungan pemerintah 

kepada pinjaman luar negeri untuk program pengentasan kemiskinan, 

dan 3) dapat dipergunakan untuk membangun kemandirian ekonomi 

umat.1 

Kota Tasikmalaya disatu sisi dikenal sebagai kota santri, tetapi disisi 

lain menurut laporan Badan Pusat Statistik (BPS) tahun 2013, memiliki 

angka kemiskinan tertinggi di Jawa Barat dengan proporsinya mencapai 

18,92 %. Kemiskinan di Kota Tasikmalaya tersebut sangat dipengaruhi 

oleh rendahnya daya beli, rendahnya pendapatan dan kurangnya 

lapangan kerja sehingga menyebabkan penduduknya masuk dalam 

kategori miskin. 

Berdasarkan data dari Kementerian Agama Kantor Wilayah Provinsi 

Jawa Barat jumlah masjid di Kota Tasikmalaya sebanyak 2.584 bangunan 

masjid dan 476 bangunan mushola.2 Seharusnya dengan potensi jumlah 

                                                           
1 Muhtadi, “Pemberdayaan Masjid Untuk Pengentasan Kemiskinan”, Republika, 27 
September 2006, 1.  
2https://jabar.kemenag.go.id/artikel/27382/rumah-ibadah/diakses 8-April-2016. 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 153 

 
 

masjid ribuan yang ada di kota Tasikmalaya dapat mengangkat harkat 

dan martabat umat, terutama dalam persoalan kesejahteraan umat Islam 

pada khususnya. Oleh karena itu, potensi-potensi yang ada di masjid 

harus dapat didayagunakan dan dikembangkan untuk kesejahteraan 

masyarakat. 

Untuk dapat menjadikan masjid berfungsi sebagaimana mestinya 

dan sebagai tempat strategis pembinaan ekonomi umat, maka perlu 

dibuatkan pemodelan pemberdayaan ekonomi masjid melalui 

optimalisasi fungsi dan potensi masjid. Pemodelan pemberdayaan ini 

dapat dilakukan melalui identifikasi potensi ekonomi masjid yang 

tersedia meliputi sumber daya manusia, potensi dana masjid, potensi 

wakaf masjid, potensi ekonomi masyarakat sekitar masjid, dll. 

Berdasarkan uraian latar belakang dan permasalahan tersebut, maka 

tujuan penelitian ini adalah 1) Mengidentifikasi potensi ekonomi yang 

dimiliki masjid-masjid di wilayah Kota Tasikmalaya, 2) Mengidentifikasi 

kegiatan yang dilaksanakan di masjid-masjid di wilayah Kota 

Tasikmalaya, 3) Menganalisis potensi ekonomi jamaah masjid di Kota 

Tasikmalaya, 4) Merumuskan model pemberdayaan ekonomi masjid di 

Kota Tasikmalaya. 

 

Kerangka Teoritis 

Masjid 

Definisi Masjid 

Masjid merupakan tempat orang berkumpul dan melakukan shalat 

berjamaah dengan tujuan untuk meningkatkan solidaritas dan silaturahmi 

di kalangan kaum muslimin.  



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

154  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Istilah masjid secara harfiyah berasal dari bahasa Arab, yaitu diambil dari 

kata sajada – yasjudu – sujûdan yang berarti sujud yakni wada‟a jabhathahu 

bil ardi muta‟abbidan (meletakan dahi ke bumi untuk beribadah).3 

Secara istilah masjid didefinisikan oleh para ulama sebagaimana 

yang dikemukakan oleh An-Nasafi bahwa masjid adalah “Rumah yang 

dibangun khusus untuk shalat dan beribadah di dalamnya kepada 

Allah.”4 Kemudian Al-Qadhi Iyadh menyatakan bahwa masjid 

merupakan tempat di muka bumi yang memungkinkan untuk 

menyembah dan bersujud kepada Allah.” 5Hal senada dikemukakan oleh 

Az-Zarkasyibahwa secara „urf masjid merupakantempat yang 

diperuntukkan bagi dilaksanakannya shalat fardhu lima waktu, juga 

tempat berkumpulnya pada hari raya. 6 

Dengan demikianhakekat masjid sebenarnya adalah tempat 

melakukan segala macam aktivitas yang mengandung kepatuhan kepada 

Allah Swt. Dengan kata lain, bahwa masjid berarti suatu tempat 

melakukan segala aktivitas manusia yang mencerminkan nilai-nilai 

kepatuhan dan ketaatan kepada Allah. 

 

Peran dan Fungsi Masjid 

Masjid sebagai institusi dakwah memiliki peranan yang sangat 

penting untuk senantiasa menebarkan dan mempertahankan kebaikan, 

kedamaian, dan kebenaran dalam kehidupan umat manusia secara 

keseluruhan. Untuk menuju hal tersebut, maka peranan masjid harus 

                                                           
3Ahmad Warson Munawir, Al Munawwir Kamus Arab-Indonesia. 1984 (Yogyakarta : 
Ponpes Krapyak), 650 
4Al Nasafi, Tafsir al Nasafi, Jilid 4, (Beirut : Darul Kutub Al-Arabi), 1 
5Imam al-Qurthubi, Tafsir al-Jami‟ lil Ahkami al Quran, (Beirut : Muassasah Ar Risalah, 
2006), 78 
6Azzarkasy , I‟lamu al Sajid bi Ahkam al Masajid, (Al-Qahirah: al-Majlis al-A„la li Shu‟un al-
Islamiyah, 1989), 27 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 155 

 
 

diposisikan dalam fungsi yang sebenarnya sebagaimana yang pernah 

dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW dan para sahabatnya. 

Secara garis besar, setidaknya ada dua fungsi masjid. Pertama, 

fungsi utama sebagai tempat ibadah, dimana umat Islam melaksanakan 

berbagai ritual peribadatan. Kedua, fungsi penunjang atau tambahan.7 

Fungsi masjid yang utama adalah tempat dilaksanakannya 

berbagai jenis ibadah ritual,yakni 1) Ibadah shalat fardlu yang 5 waktu. 

Pada masa Rasulullah SAW, masjid Nabawi menjadi pusat tempat shalat 

lima waktu. Dimana nyaris tidak ada orang yang meninggalkannya. 

Bahkan orang yang buta sekalipun, tetap diharuskan ikut dalam shalat 

fardhu lima waktu. 2) Berbagai macam salat sunah, seperti a) shalat sunah 

tarawih. Di antara shalat sunnah yang dianjurkan untuk dikerjakan 

dengan cara berjamaah di masjid adalah shalat tarawih. b) Shalat 

Tahiyatul Masjid. Masjid sebagai bangunan yang memiliki kemuliaan 

tinggi, maka untuk memasukinya setiap muslim disunnahkan untuk 

melakukan ritual khusus, yaitu shalat 2 rakaat sebagai penghormatan atas 

bangunan suci tersebut. c) I‟tikaf. I‟tikaf adalah ibadah dengan cara 

menyerahkan diri kepada Allah SWT, dengan cara memenjarakan diri di 

dalam masjid, dan menyibukkan diri dengan berbagai bentuk ibadah 

yang layak dilakukan di dalamnya. d) Bertasbih dan dzikir kepada Allah 

SWT. Tidak ada perbedaan di tengah ulama bahwa masjid adalah tempat 

untuk mensucikan Allah dan berdzikir kepada-Nya. Di dalam Al-Quran, 

fungsi masjid untuk keduanya secara tegas disebutkan. 8 

 “Bertasbih kepada Allah di masjid-masjid yang telah 

diperintahkan untuk dimuliakan dan disebut nama-Nya di dalamnya, 

pada waktu pagi dan waktu petang.” (QS. An Nur : 36) 

                                                           
7Ahmad Sarwat, Fiqh Kehidupan. Jilid 12 (Jakarta : Rumah Fiqh Publising, 2012), 53 
8Ahmad Sarwat, Fiqh Kehidupan (Jakarta : Rumah Fiqh Publising. 2012), 54-59 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

156  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Adapun fungsi penunjang masjid adalah sebagai pusat pendidikan, 

pusat informasi masyarakat, pusat kesehatan dan pengobatan, tempat 

akad nikah, tempat bersosialisasi, tempat kegiatan ekonomi, dan tempat 

mengatur negara dan strategi perang. 

 
Potensi Sumber Daya Masjid 

Sumber daya yang menjadi potensi masjid meliputi sumber daya 

insani, sumber daya yang bersifat fisik (tangible), sumber daya yang 

bersifat non-fisik (intangible). 

Sumber daya insani masjid merupakan elemen utama, sebab 

manusia merupakan pengendalikan sumber daya yang lainnya.9 Oleh 

karena itu, sumber daya manusia adalah keseluruhan penentu 

pelaksanaan berbagai aktivitas, policy, dan program yang bertujuan untuk 

mendapatkan tenaga kerja, pengembangan dan pemeliharaan dalam 

usaha meningkatkan dukungannya terhadap peningkatan efektivitas 

organisasi masjid yang dapat dipertanggungjawabkan cara etis dan 

sosial.10 

Disamping sumber daya insani, masjid memiliki potensi ekonomi 

berupa sumber daya yang bersifat fisik, yaitu 1) tanah dan bangunan 

masjid yang rata-rata merupakan harta wakaf dari kaum muslimin, 2) 

dana masjid yang cukup besar, dimana dana tersebut terhimpun dari 

berbagai sumber dengan jenis dananya meliputi dana zakat, infaq, 

sedekah, dan wakaf. 

Sumber daya Intangible  masjid adalah sumber daya yang tidak 

terlihat dalam neraca keuangan organisasi, misalnya teknologi, inovasi, 

                                                           
9Marihot Tua Efendi Hariandja, Manajemen Sumber Daya Manusia, (Jakarta : Gramedia 
Widiasarana Indonesia, 2007), h. xi 
10Marihot Tua Efendi Hariandja, Manajemen Sumber Daya Manusia, (Jakarta : Gramedia 
Widiasarana Indonesia, 2007), 3 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 157 

 
 

dan reputasi, dsb.Masjid memiliki potensi sumber daya yang bersifat non-

fisik seperti potensi sosial, potensi spiritual, dan potensi intelektual. 

Potensi sosial masjid sebenarnya terlihat include dengan kegiatan 

ritual di masjid, yaitu kewajiban shalat berjamaah bagi kaum muslimin, di 

samping terdapat berbagai kegiatan sosial masjid dalam arti fungsi sosial 

masjid.Salah satu yang memperkuat persaudaraan antara kaum muslimin 

adalah masjid. Karena dalam sehari saja kaum muslimin dapat bertemu 

sebanyak 5 kali. 

Mengenai hal ini Rasulullah SAW memerintahkan umatnya untuk 

mengikuti salat berjamaah di masjid. Bahkan setiap selesai shalat 

Rasulullah SAW senantiasa memperhatikan para sahabatnya sebagai 

jamaah shalat.Unsur penting modal sosial mengandung dimensi 

tanggung jawab atas kewajiban, harapan, dan kepercayaan terhadap 

persoalan-persoalam dalam struktur sosial.11Dengan demikian masjid 

mempunyai posisi yang sangat strategis dalam memberikan solusi bagi 

permasalahan-permasalahan yang muncul dalam kehidupan sosial 

kemasyarakatan, jika masjid difungsikan dengan sebenar-benarnya.12 

Potensi spiritual merupakan potensi atau kekuatan yang tidak 

berakar pada sesuatu yang bersifat material, intelektual, atau bidang 

sosial, tapi berakar pada kekuatan dan pengaruh yang dihasilkan dari 

hubungan seseorang dengan Tuhannya. Sebagaimana disebutkan 

terdahulu bahwa masjid berfungsi sebagai tempat ibadah ritual. 

Bersamaan dengan itu, masjid memiliki potensi spiritual.Secara normatif 

al Quran memaparkan bahwa modal spiritual hanya dapat dibangun dari 

masjid. “Hanya yang memakmurkan masjid-masjid Allah ialah orang-

orang yang beriman kepada Allah dan Hari kemudian, serta tetap 

                                                           
11Khirjan Nahdi, “Dinamika Pesantren Nahdatul Wathan Dalam Perspektif Pendidikan, 

Sosial, dan Moral” dalamIslamica, Vol. 7, No. 2,(Surabaya : UIN Sunan Ampel, 2013), 381-
405 
12Teukeu Aminudin, Masjid Dalam Pembangunan, (Yogyakarta : UII, 2008), 52 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

158  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

mendirikan shalat, menunaikan zakat dan tidak takut (kepada siapapun) 

selain kepada Allah, maka merekalah orang-orang yang diharapkan 

termasuk golongan orang-orang yang mendapat petunjuk”. (QS. At 

Taubah : 18).Berdasarkan petunjuk al Quran maupun hadits secara 

normatif bahwa masjid memiliki potensi spiritual yang sangat luar biasa 

yang akan melekat pada orang-orang yang memakmurkan masjid 

tersebut. 

Masjid dalam fungsinya sebagai lembaga pendidikan dan dakwah 

merupakan lembaga sosial yang memiliki potensi intelektual yang sangat 

strategis. Karena masjid memiliki kelompok-kelompok kajian keislaman 

sekaligus sebagai sarana dakwah Islam. Kelompok-kelomok kajian 

tersebut berupa kelompok pengajian orang tua, pemuda dan remaja, serta 

anak-anak. 

 
Pemberdayaan Ekonomi 

Rappaport mengungkapkan bahwa pemberdayaan adalah suatu 

cara dimana rakyat mampu menguasai (berkuasa atas) kehidupannya. 

Sedangkan Craig dan Mayo mengatakan bahwa konsep pemberdayaan 

merupakan pengembangan masyarakat yang terkait dengan konsep 

kemandirian (self help), partisipasi (participation), jaringan kerja 

(networking), dan pemerataan (equity).13 

Pemberdayaan ekonomi masyarakat adalah penguatan pemilikan 

faktor-faktor produksi, penguatan penguasaan distribusi dan 

pemasaran, penguatan masyarakat untuk mendapatkan upah yang 

memadai, dan penguatan masyarakat untuk memperoleh informasi, 

                                                           
13Alfitri, Community Development : Teori dan Aplikasi, Cetakan ke-1, (Yogyakarta : Pustaka 
Pelajar, 2011), 22 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 159 

 
 

pengetahuan dan ketrampilan, yang harus dilakukan secara multi aspek, 

baik dari aspek masyarakatnya sendiri, maupun aspek kebijakannya.14 

Menurut Ginanjar Kartasasmita, pemberdayaan ekonomi 

masyarakat adalah upaya pengerahan sumber daya untuk 

mengembangkan potensi ekonomi masyarakat untuk meningkatkan 

produktivitas masyarakat baik sumberdaya manusia maupun sumber 

daya alam di sekitar keberadaan masyarakat, sehingga dapat ditingkatkan 

produktivitasnya.15 

Kegiatan pemberdayaan ekonomi masyarakat harus mencakup 

beberapa hal, yaitu : a) peningkatan akses masyarakat terhadap modal 

usaha; b) peningkatan akses masyarakat terhadap pengembangan SDM; 

dan c) peningkatan akses masyarakat terhadap sarana dan prasarana yang 

mendukung secara langsung terhadap sosial ekonomi masyarakat lokal.16 

Dalam perspektif Islam isu-isu yang mengarah kepada pola 

pemberdayaan telah disebutkan 1400 abad yang lalu. Hal ini ditandai 

dengan banyaknya ayat al Qur‟an ataupun hadits yang apabila 

dihubungkan dengan konteks pemberdayaan merupakan spirit 

pemberdayaan dengan landasan rahmatan lil „âlamîn.  

Beberapa manifestasi rahmatan lil‟alamîn ini dinyatakan secara 

eksplisit dalam al-Qur'an, antara lain adalah pembinaan “kehidupan 

yang baik” (hayatan thayyibah) dan “kesejahteraan” (falah), pemberian 

                                                           
14Mardi Yatmo Hutomo, “Pemberdayaan Masyarakat dalam Bidang Ekonomi : Tinjauan 
Teoritik dan Implementasi”, Paper dipresentasikan dalam acara Seminar Sehari 
Pemberdayaan Masyarakat yang diselenggarakan Bappenas di Jakarta, (Jakarta : Bappenas, 
2000), 3. 
15Ginandjar Kartasasmita. "Pemberdayaan Ekonomi Rakyat Melalui Kemitraan Guna 
Mewujudkan Ekonomi Nasional Yang Tangguh Dan Mandiri." Disampaikan Pada Seminar 
Nasional Lembaga Pembinaan Pengusaha Kecil Menengah dan Koperasi (Jakarta : LP2KMK-
GOLKAR,1996). 
16Mardi Yatmo Hutomo, “Pemberdayaan Masyarakat dalam Bidang Ekonomi : Tinjauan 
Teoritik dan Implementasi”, Paper dipresentasikan dalam acara Seminar Sehari 
Pemberdayaan Masyarakat yang diselenggarakan Bappenas di Jakarta, (Jakarta : Bappenas, 
2000), 6 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

160  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

kemudahan dan pengentasan penderitaan (kemiskinan), generasi 

kemakmuran.17 

Nilai-nilai dan ideologi merupakan bagian yang melekat dari setiap 

pendekatan praktek atau dasar teoritis.18Oleh karena itu, pemberdayaan 

dalam perspektif Islam tidak dengan tujuan untuk menghancurkan yang 

powerfull ataupun mendistribusikan kekuasaan kepada semua orang 

secara merata, karena kedua sisi ekstrim tersebut merupakan hal yang 

mustahil, tetapi Islam mengambil jalan pertengahan (tawazun). Hal ini 

dapat dilihat dari nilai-nilai unversal yang dibangun untuk 

kesejahteraan umat manusia secara keseluruhan. Misalnya Islam 

memerintahkan manusia untuk berbuat adil dan menghindari perbuatan 

dzalim. Oleh karena itu,  

 
Komponen-komponen Pemberdayaan Ekonomi 

Pertama, Lembaga atau organisasi pemberdayaan 

Lembaga atau organisasi pemberdayaan adalah wadah yang 

dibentuk atas prakarsa masyarakat sebagai sebuah organisasi dalam 

melakukan perencanaan, pelaksanaan, dan pengendalian pemberdayaan 

masyarakat.  

Kedua, Partisipasi individu dalam bentuk kelompok 

pemberdayaan 

Pemberdayaan merupakan the missing ingredient untuk 

mewujudkan partisipasi masyarakat yang aktif dan kreatif. Karena 

pemberdayaan mengacu pada kemampuan masyarakat untuk 

                                                           
17M. Umar Chapra, The Islamic Welfare State and Its Role in the Economy, (UK, Leicester : 
The Islamic Foundation, tth) 
18Judith A. B. Lee, The Empowerment Approach to Social Work Practice Building the Beloved 
Community, Second Edition, (New York : Columbia University Press, 2001), 46 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 161 

 
 

mendapatkan dan memanfaatkan akses dan kontrol atas sumber-sumber 

hidup yang penting.19 

Upaya masyarakat miskin untuk melibatkan diri dalam proses 

pembangunan melalui power yang dimilikinya  merupakan bagian dari 

pembangunan manusia (personal/human development). Pembangunan 

manusia merupakan proses pembentukan pengakuan diri (self-respect), 

percaya diri (self-confident), dan kemandirian (self-reliance), dapat bekerja 

sama dan toleransi terhadap sesamanya dengan menyadari potensi yang 

dimilikinya. Hal ini dapat diwujudkan dengan menimba ilmu dan 

keterampilan baru, serta aktif berpartisipasi dalam pembangunan 

ekonomi, sosial, dan politik dalam komunitas mereka.20 

Proses pemberdayaan merupakan wujud perubahan sosial yang 

menyangkut relasi atau hubungan antara lapisan sosial atau status 

hirarki lain yang dicirikan dengan adanya polarisasi ekonomi, maka 

kemampuan individu “senasib” untuk saling berkumpul dalam suatu 

kelompok dinilai sebagai bentuk pemberdayaan yang paling efektif.21 Di 

samping itu, dalam kelompok akan terjadi dialogical encounter yang dapat 

menumbuhkan dan memperkuat kesadaran dan solidaritas kelompok. 

Pembentukan kelompok merupakan fase awal dari sebuah 

pemberdayaan. Dalam hal ini masyarakat miskin diberi kebebasan untuk 

membentuk dan beraktivitas dalam kelompok yang diinginkannya. 

Dimana pembentukan kelompok menekankan prinsip kebersamaan 

dengan mewujudkan semangat dan kegiatan koperatif. 

Ketiga, Pembiayaan Modal Pemberdayaan 

                                                           
19Vidhyandika Moeljarto, “Pemberdayaan Kelompok Miskin Melalui Program IDT”, 
dalam Onny S. Prijono dan A.M.W. Pranaka, Pemberdayaan : Konsep, Kebijakan, dan 
Implementasi, (Jakarta : Centre for Strategic and International Studies (CSIS), 1996), 134 
20Ibid. 
21John Friedmann, Empowerment : The Politics of Alternative Development, (Malden : 
Blackwell Publihers, 1992), t.h.  



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

162  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Pembiayaan dalam pemberdayaan merupakan penyaluran dana. 

Menggunakan istilah pembiyaan karena penyaluran dana yang 

dilakukan secara bertahap dan bersifat produktif. 

Mekanisme pembiayaan dalam pemberdayaan dapat disebarkan 

dengan menggunakan basis kelompok pemberdayaan. Ini sebagai cara 

yang paling layak, efektif dan efisien untuk memberikan pembiayaan 

kepada orang miskin.22 

Keempat, Pendampingan 

Pendamping merupakan fasilitator dalam proses pemberdayaan. 

Oleh karena itu, upaya proses pendampingan dalam pemberdayaan 

sangat urgen, karena anggota pemberdayaan kadang menunjukkan 

lingkaran ketidakberdayaan sehingga memerlukan pihak lain yang 

dapat berfungsi sebagai penstimulir. Dengan demikian anggota 

pemberdayaan perlu difasilitasi untuk dapat menjadi berdaya. 

Menurut Sumodiningrat, kegiatan pendampingan dapat dilakukan 

oleh : 1) pendamping lokal seperti oleh tokoh-tokoh masyarakat 

setempat, aparat pemerintahan setempat, perguruan tinggi, ormas, dan 

lembaga swadaya masyarakat, 2) pendamping teknis dari tenaga 

penyuluh departemen teknis, 3) pendamping khusus yang disediakan 

untuk masyarakat miskin dengan pembinaan khusus. 23 

Kelima, Pendidikan dan Pelatihan  

Dalam pemberdayaan proses belajar berkulminasi dari level fisik ke 

level yang lebih tinggi yaitu pengetahuan. Melalui mekanisme bekerja 

sambil belajar, masyarakat miskin akan memperoleh berbagai 

pengalaman fisik, pengalaman mengorganisasi bersama, dimana 

                                                           
22Asyraf Wajdi Dusuki, “Empowering Islamic Microfinance: Lesson from Group-Based 
Lending Scheme and Ibn Khaldun‟s Concept of „Asabiyah”, presented at Monash 
University 4th International Islamic Banking and Finance Conference. (Kuala Lumpu :Monash 
University, 2006), 2. Lihat juga Swis Tantoro, Pembasmian Kemiskinan perspektif Sosiologi 
Antropologi. (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2014), 50 
23Ibid., 142. 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 163 

 
 

tindakan bersama akan terpola dan melembaga sehingga menghasilkan 

pengalaman instutusional. Hal ini akan sangat berguna bagi 

pengembangan diri masyarakat miskin.24 

Metode Penelitian 

Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan 

menggunakan metode penelitian grouded yakni bergerak dari level 

empirikal menuju ke level konseptual-teoritikal.25 Hal ini dilakukan 

dengan tujuan untuk membangun sebuah model pemberdayaan ekonomi 

masjid. 

 
Jenis dan Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari sumber data primer, 

yaitu para pengurus masjid sebagai responden yang diambil dari satu 

masjid jami‟ setiap kelurahan di lingkungan kota Tasikmalaya sebanyak 

72 masjid jami‟, 2 orang pegawai kementerian agama Kota Tasikmalaya 

bidang syariah dan masjid. Sedangkan sumber data sekunder adalah 

berupa dokumen. 

 
Teknik pengumpulan data  

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan 

teknik observasi, wawancara dan questioner. 

 
Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan model interaktif  

                                                           
24Soetomo, Pembangunan Masyarakat, Cetakan ke-2, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2012), 
263. 
25Burhan Bungin, Analisis Data Penelitian Kualitatif, (Jakarta : Rajagrafindo Persada, 2003), 
119. Lihat juga, Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif, (Bandung : Alfabeta, 2005), 
87. lihat juga, Strauss, Anselm & Corbin, Juliet, Dasar-dasar Penelitian Kualitatif, 
(Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2013),  



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

164  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Setelah pengumpulan data potensi ekonomi masjid, kemudian 

dianalisauntuk dibuatkan model pemberdayaan ekonomi berbasis masjid.  

Adapun tahapan analisis data model interaktif adalah sebagai 

berikut : 1) Pada tahap describing, peneliti melakukan penjelajahan 

pengumpulan data secara umum dari masjid-masjid jami‟, dimana setiap 

kelurahan diambil satu masjid jami‟. 2) Tahap classifying atau categorizing, 

pada tahap ini peneliti melakukan klasifikasi data dengan memperhatikan 

konsep-konsep potensi masjid sebagaimana disebutkan dalam bab 

kerangka teoritis. Sehingga potensi ekonomi masjid dapat dikategorikan. 

3) Pada tahap terakhir analisis data, yakni tahap connecting peneliti 

melakukan konstruksi dengan cara menghubungkan kategori-kategori 

potensi ekonomi masjid tersebut dengan bantuan teori model 

pemberdayaan ekonomi ataupun konsep model pemberdayaan ekonomi 

dari hasil penelitian yang lain sehingga dapat dibuatkan desain model 

pemberdayaan ekonomi masyarakat berbasis masjid. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Potensi Sumber Daya Insani Masjid 

Sumber daya insani masjid yang dimaksud dalam penelitian ini 

adalah orang-orang yang terlibat dan memiliki kepentingan dalam 

pengembangan fungsi dan potensi masjid. Oleh karena itu, sumber daya 

insani masjid dalam hal ini terdiri dari pengurus masjid dan jamaah 

masjid. 

Pertama, Potensi pengurus masjid. 1) segi kuantitaskepengurusan 

dewan kemakmuran masjid, sebanyak 98% cukup memiliki potensi untuk 

pengembangan fungsi dan potensi ekonomi masjid, minimal 

kepengurusan masjid tertata pada job-job tertentu. 2) aspek aktivitas 

pengurus 90% aktif dalam kegiatan masjid. 3) latar belakang pendidikan 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 165 

 
 

dari pengurus DKM sangat beragam dan memiliki potensi yang baik 

ketika potensi tersebut dapat disinergikan antara satu masjid dengan 

masjid yang lainnya.Rata-rata pendidikan terakhir pengurus masjid, 

sebanyak 25% lulusan SMP, 34% adalah lulusan SMA, 3% lulusan D3,29% 

lulusan S1, 8% lulusan S2, dan 1% lulusan S3.4) aspek produktivitas kerja 

dilihat dari usia produktif pengurus masjid sebanyak 90% berusia antara 

17 – 60 tahun, sedangkan sisanya sebanyak 10% berusia di atas 60 tahun. 

Kedua, Potensi jamaah masjid. 1) kuantitas jamaah tetap masjid, 

sebanyak 56% masjid memiliki jamaah tetap berkisar antara 20 – 50 

orang,sebanyak 21% masjid memiliki jamaah tetap di atas 100 orang. 2) 

kuantitas jamaah aktif diatas 31 orang terdapat pada 25% masjid, jumlah 

jamaah aktif antara 11 – 30 orang terdapat pada 70% masjid. 3) aspek latar 

belakang pendidikan jamaah, sebanyak 6% lulusan D3, 21% lulusan S1, 

dan 6% lulusan S2, 2% lulusan S3. 4) rata-rata pekerjaan jamaah aktif 

sangat beragam, mulai dari berwirausaha sebanyak 15%, 12% pedagang 

kecil, 12% karyawan swasta, 12% pegawai negeri atau BUMN, 11% ibu 

rumah tangga,11% pekerjaan serabutan, 10% pensiunan dan 

mahasiswa/pelajar, sedangkan 3% adalah TNI/Polri dan pekerjaan 

lainnya, yang paling sedikit adalah sebagai professional, yakni 1%. 5) 

potensi jamaah muzaki di atas 20 orang terdapat pada 28% masjid. 

Sedangkan jumlah mustahik di atas 70 orang terdapat pada 60% masjid. 

Potensi Ekonomi Masjid 

Potensi ekonomi masjid merupakan salah hal yang sangat penting 

dalam mengembangkan fungsi ekonomi masjid melalui pemberdayaan 

ekonomi, karena ini akan menjadi modal ekonominya. Berdasarkan 

beberapa indikator potensi ekonomi masjid, maka masjid di lingkungan 

kota Tasikmalaya memiliki potensi ekonomi baik dari segi jumlah dana, 

jenis dana terhimpun maupun pengelolaan dana tersebut. 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

166  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Sebagian besar masjid (56%) dana masjid terhimpun pada kisaran 

kurang dari 1 juta tetapi masih di atas beban pengeluaran perbulan, 

sedangkan 44% masjid dapat menghimpun dana di atas 1 juta per bulan. 

Adapun jenis dananya meliputi zakat mal, infaq, sedekah dan wakaf. 

Sedangkan sumber dananya beragam, 54% berasal dari individu, 22% 

bantuan pemerintah, 9% sumbangan organisasi, 10% hasil usaha 

pengurus masjid, dan sisanya 5% dari perusahaan atau koorporate. 

Sebanyak 71% masjid memiliki donator tetap. Potensi lembaga baitul mal 

masjid terdapat pada 10% masjid hanya baitul mal yang ada masih dalam 

bentuk yang paling sederhana. 

 
Potensi Kegiatan Masjid 

Kegiatan masjid merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari 

potensi masjid itu sendiri. Karena kegiatan masjid merupakan inti dari 

takmir (memakmurkan) masjid yang diperintahkan oleh Allah SWT 

dalam al Quran al Karim. 

Bentuk kegiatan masjid yang langsung berhubungan dengan 

pengelolaan ekonomi adalah kegiatan pengumpulan dan pendistribusian 

zakat fitrah yang dilakukan setahun sekali menjelang idul fitri, sebanyak 

92% pengurus dewan kemakmuran masjid sudah melakukan pengelolaan 

zakat dalam arti menerima dan menyalurkan dana zakat, infak dan 

sedekah setiap tahun. Sedangkan kegiatan yang menunjang terhadap 

pemberdayaan ekonomi masjid adalah kegiatan pendidikan masjid yakni 

majelis taklim dari mulai kelompok pengajian remaja dan pemuda, ibu-

ibu dan bapak-bapak.  

 
Potensi Sarana Pemberdayaan Ekonomi Masjid 

Seharusnya dari sisi arsitektur bangunan, masjid dilengkapi 

dengan sarana untuk kegiatan masjid. Akan tetapi ternyata tidak semua 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 167 

 
 

masjid memiliki sarana yang lengkap untuk kegiatan masjid. Hanya 43% 

dari masjid yang disurvey  memiliki sarana prasarana untuk 

pemberdayaan ekonomi Masjid. 

 
Rancang Bangun Model Pemberdayaan Ekonomi Berbasis Masjid 

Berdasarkan data-data potensi masjid yang ada, maka  peneliti 

merancang model pemberdayaan ekonomi berbasis masjid.  

Model pemberdayaan ekonomi masjid yang ditawarkan dalam 

penelitian ini adalah model terintegrasi antara lembaga ZIS, keuangan 

mikro Islam dan pemberdayaan ekonomi masyarakat. 

Peran keuangan mikro di masyarakat sangat dibutuhkan untuk 

mengurangi kemiskinan dalam bentuk pemberdayaan masyarakat miskin 

melalui mikro-kredit dan usaha mikro sehingga meningkatkan 

perekonomian masyarakat secara keseluruhan.26Sebagian praktisi 

menyakini bahwa kredit memainkan peran yang sangat penting sebagai 

alat intervensi untuk orang miskin dalam menemukan potensi dan 

menuju hidup yang lebih baik. Hal ini dengan menciptakan wirausaha 

dan menghasilkan pendapatan. Apalagi jika dikombinasikan dengan 

kegiatan pemberdayaan ekonomi produktif, sudah pasti akan lebih 

memberdayakan masyarakat miskin.27 

Dengan menggunakan sumber dana gabungan, lembaga dapat 

memberikan pelayanan sosial dan komersial sehingga dapat 

memproduktifkan ekonomi kaum miskin. Pelayanan sosial yang 

dirancang untuk meningkatkan kesejahteraan orang miskin dan untuk 

meningkatkan kapasitas dan kemampuan mereka dalam melakukan 

                                                           
26Umar A. Oseni, M. Kabir Hassan, and Dorsaf Matri, “An Islamic Finance Model for The 
Small and Medium-Sized Enterprises in France”, Islamic Economics JKAU, Vol. 26 No. 2, 
(Saudi Arabia : KAU 2013), 153-180. 
27H. I. Latifee, “Micro-credit and Poverty Reduction”, Presentedat the International 
Conference on “Poverty Reduction throughMicrocredit”  held at Ceylan Inter-Continental Hotel, 
Taksim -Istanbul, Turkey from June 09-10, 2003. 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

168  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

kegiatan ekonomi produktif. Setelah memiliki keterampilan yang 

memadai, mereka dapat memulai usaha mikro baru dan diupayakan 

meningkat menjadi kelompok middle income. Sementara pelayanan 

komersial menawarkan berbagai jasa keuangan seperti produk tabungan, 

skema pendanaan dan produk berbasis biaya untuk orang miskin yang 

produktif secara ekonomi.28 

Model tersebut dapat digambarkan sebagai berikut29 : 

Gambar 
Integrating zakat and Islamic charities with microfinance 

 

Abdul Ghafar Ismail dan Bayu Taufiq Possumah mengemukakan 

model zakat berbasis keuangan mikro Islam merupakan sebuah ide yang 

mencoba mengintegrasikan derma dengan keuangan mikro dan 

membawa keuangan Islam lebih dekat dengan tujuan syariah untuk 

mengurangi ketimpangan distribusi pendapatan dan kemiskinan.30 

                                                           
28Aimatul Yumna dan Matthew Clarke, “Integrating zakat and Islamic charities with 

microfinance initiative in the purpose of poverty alleviation in Indonesia”, Center for 
Islamic Economics and Finance, (Qatar : Qatar Faculty of Islamic Studies, Qatar Foundation, 
2011) 
29Aimatul Yumna and Matthew Clarke, Integrating zakat and Islamic charities with 
microfinance initiative in the purpose of poverty alleviation in Indonesia, Center for 
Islamic Economics and Finance, (Qatar : Qatar Faculty of Islamic Studies, Qatar Foundation, 
2011) 
30Abdul Ghafar Ismail dan Bayu Taufiq Possumah, Theoretical Model for Zakat-Based 

Islamic Microfinance Institutions in Reducing Poverty, International Research Journal of 
Finance and Economics, 2013 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 169 

 
 

Kontribusi utama Zakat Berbasis-IMFIs adalah untuk memberikan 

modal kepada orang miskin yang membutuhkan untuk membangun 

bisnis tanpa harus membayar biaya tambahan. Dalam kasus, di mana 

penerima tidak dapat membayar kembali pinjamannya, mereka menjadi 

ghaarimin.31 

Akses masyarakat miskin ke layanan keuangan mikro dapat 

memberikan dampak ekonomi yang positif untuk produktivitas ekonomi 

dan kesejahteraan sosial, dimana dampak ini sebagian besar dapat 

dirasakan oleh masyarakat miskin itu sendiri.32 

Sebuah studi tentang pembangunan dan bank dunia di Bangladesh 

menunjukkan bahwa kredit mikro dapat membantu orang miskin dalam 

memperlancar konsumsi serta membangun aset.33 

Inisiatif keuangan mikro secara luas diakui sebagai pendekatan baru 

yang inovatif untuk mengurangi kemiskinan.34 Bahkan bank dunia 

mengakui bahwa program keuangan mikro adalah sebagai pendekatan 

untuk mengatasi kesenjangan pendapatan dan kemiskinan.  

Berdasarkan hasil analisa terhadap model intervensi kemiskinan 

dengan pemberdayaan zakat dan keuangan mikro Islam, maka peneliti 

dapat membangun rancangan model pemberdayaan ekonomi masyarakat 

berbasis masjid sebagai berikut : 

 

                                                           
31Ibid. 
32Naila Kabeer, “Is Microfinance a „Magic Bullet‟ for Women‟s Empowerment? Analysis 
of Findings from South Asia”, Journal Economic and Political Weekly,(October 29, 2005), 
4709 
33H. I. Latifee, “Micro-credit and Poverty Reduction”, hlm. t.h. 
34Asyraf Wajdi Dusuki, “Empowering Islamic Microfinance: Lesson from Group-Based 
Lending Scheme and Ibn Khaldun‟s Concept of „Asabiyah”, presented at Monash 
University 4th International Islamic Banking and Finance Conference. Kuala Lumpur, on 13- 14 
November, 2006, hlm. 2. 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

170  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Gambar 
Model Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat  

Berbasis Baitul Mal Masjid 

 

a. Input Sumber Daya 

a. Sumber Dana 

Sumber dana untuk pemberdayaan ekonomi berbasis masjid dapat 

diambil dari dana zakat, infak dan sedekah atau dana masjid. Dana 

diproduktifkan melalui pengembangan ekonomi produktif jamaah 

masjid (masyarakat) yang kurang mampu secara ekonomi. 

b. Sumber Daya Insani 

Sumber daya insani dalam pemberdayaan ekonomi berbasis masjid 

dikategorikan dalam dua kelompok, yaitu (a) sumber daya insani dalam 

kedudukannya sebagai pengelola pemberdayaan ekonomi masjid yang 

harus memiliki skill memadai mengenai pengelolaan, pengembangan 

dan pemberdayaan zakat, infak dan sedekah; (b) sumber daya insani 

dalam kedudukannya sebagai subjek yang diberdayakan, yakni jamaah 

masjid yang kurang mampu secara ekonomi. 

b. Institusi 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 171 

 
 

Institusi yang dimaksud adalah lembaga yang dibentuk oleh 

pengurus masjid dalam bentuk baitul mal sebagaimana yang sebagian 

besar dipilih oleh responden dan menginterasikan operasionalnya 

dengan keuangan mikro Islam, dengan badan hukum koperasi. 

c. Proses Pemberdayaan 

Suatu proses yang dilakukan oleh institusi baitul mal masjid dalam 

mengelola dana zakat, infak dan sedekah dalam bentuk pemberian 

pembiayaan modal usaha kepada jamaah yang kurang mampu secara 

ekonomi disertai dengan kegiatan lain seperti pemberian pelatihan, 

pembinaan, dan pendampingan untuk memberikan power dalam bentuk 

kemampuan kewirausahaan kepada jamaah masjid penerima manfaat 

melalui kegiatan pemberdayaan ekonomi. 

 

d. Output 

Output dari pemberdayaan ekonomi berbasis masjid adalah jamaah 

masjid yang berdaya secara ekonomi dengan indikator-indikator 

keberdayaan ekonomi individu yang berdampak pada kesejahteraan 

ekonomi keluarga jamaah masjid sebagai penerima manfaat seperti 

memiliki pekerjaan (usaha), terpenuhi kebutuhan modal usaha, 

kemampuan usaha, menambah pendapatan keluarga, meningkatkan daya 

beli, perilaku positif (akhlak mahmudah), pola pikir maju, dll. 

 

Kesimpulan 

1. Simpulan 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan pada tahap 

pertama penelitian ini, diperoleh simpulan sebagai berikut : 

a. Potensi ekonomi yan dimiliki masjid-masjid jami di lingkungan Kota 

Tasikmalaya meliputi potensi dana masjid yang terhimpun tiap bulan 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

172  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

sebagian besar masjid jami  (56%) antara Rp. 400.000,- s/d Rp. 

1.000.000,- sedangkan 44%-nya di atas Rp. 1.000.000,-. Sedangkan  

jenis dana masjid yang diperoleh berupa dana sedekah, infak, zakat 

mal, dan wakaf.. Adapun sumber dananya berasal dari sumbangan 

individu, bantuan pemerintah, usaha sendiri DKM, dan sumbangan 

dari organisasi serta perusahaan. Di samping itu ada masjid yang 

sudah memiliki baitul mal masjid meskipun dalam bentuk yang masih 

sederhana. 

b. Potensi kegiatan masjid yang dapat mendukung untuk pemberdayaan 

ekonomi masjid adalah pengalaman DKM masjid dalam peneglolaan 

zakat fitrah dan kegiatan rutin majlis taklim baik dalam bentuk 

kelompok pengajian ibu-ibu, bapak-bapak, dan kelompok pengajian 

remaja serta pemuda masjid. Adapun mengenai memfungsikan 

masjid untuk pemberdayaan ekonomi jamaah sebanyak 86% 

responden menyatakan setuju, sedangkan sisanya tidak setuju dan 

abstain. 

c. Potensi ekonomi jamaah masjid dapat dikategorikan ke dalam 2 

kelompok, yaitu kelompok jamaah muzaki dan kelompok jamaah 

mustahik, dengan perbandinan persentase potensi sebesar 50%  

berbanding 50%.  

d. Desain model pemberdayaan ekonomi masjid yang dapat dirumuskan 

berdasarkan potensi masjid yang ada adalah model terintegrasi antara 

lembaga ZIS, keuangan mikro Islam dan pemberdayaan ekonomi 

masyarakat. 

 
2. Saran 

Berdasarkan hasil kajian sementara, maka saran yang dapat 

direkomendasikan adalah melakukan penelitian lanjutan dengan 

membuat blueprint model terintegrasi antara lembaga ZIS, keuangan 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 173 

 
 

mikro Islam dan pemberdayaan ekonomi masyarakat kemudian diuji 

melalui kajian empirik. 

Daftar Pustaka 

Alfitri. 2011. Community Development : Teori dan Aplikasi, Cetakan ke-1, 

Yogyakarta : Pustaka Pelajar. 

Aminudin, Teukeu. 2008. Masjid Dalam Pembangunan. Yogyakarta : UII. 

Asqalani, al, Ibnu hajar. 1997.Fathul Qarib Syarah Shahih al Bukhari. Jilid 3. 

Riyadh : Maktabah Darussalam. 

Ayub, Moh. E dkk. 1996. Manajemen Masjid. Jakarta : Gema Insani Press 

Azra, Azyumardi. 2003. Berderma Untuk Semua. Jakarta : Mizan Publika. 

Chapra,M. Umar. tt.The Islamic Welfare State and Its Role in the Economy, UK 

: The Islamic Foundation, Leicester 

Dahlan, Abdul Azis. 1996. Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta : Ichtiar Baru 

Van Hoeve. 

Dalmeri, 2014. Revitalisasi Fungsi Masjid sebagai Pusat Ekonomi dan Dakwah 

Multikultural. Jurnal Walissongo.Vol.22 No.2 

Dusuki,Asyraf Wajdi. “Empowering Islamic Microfinance: Lesson from 

Group-Based Lending Scheme and Ibn Khaldun‟s Concept of 

„Asabiyah”, presented at Monash University 4th International Islamic 

Banking and Finance Conference. Kuala Lumpu, on 13- 14 November, 

2006 

Friedmann,John. 1992.Empowerment : The Politics of Alternative Development, 

Malden : Blackwell Publihers. 

Hafidudin, Didin, dkk, 2006, Agar Layar Tetap Berkembang Untuk 

Menyelamatkan Umat, Jakarta : Gema Insani Press. 

Hariandja, Marihot Tua Efendi. 2007. Manajemen Sumber Daya Manusia, 

Jakarta : Gramedia Widiasarana Indonesia. 

Harun, Nasrun. 2000. Fiqh Muamalah. Jakarta : Gaya Media Pratama. 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

174  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Hutomo, Mardi Yatmo .“Pemberdayaan Masyarakat dalam Bidang 

Ekonomi : Tinjauan Teoritik dan Implementasi”, Paper 

dipresentasikan dalam acara Seminar Sehari Pemberdayaan 

Masyarakat yang diselenggarakan Bappenas di Jakarta, tanggal 6 Maret 

2000, hlm. 3 

Kartasasmita, Ginandjar. "Pemberdayaan Ekonomi Rakyat Melalui 

Kemitraan Guna Mewujudkan Ekonomi Nasional Yang Tangguh 

Dan Mandiri." Disampaikan Pada Seminar Nasional Lembaga 

Pembinaan Pengusaha Kecil Menengah dan Koperasi (LP2KMK-

GOLKAR). 1996 

Ilyas, Moh. Muchtar,dkk, 2008. Tipologi Masjid, Jakarta ; Direktorat Urusan 

Agama Islam dan Pembinaan Syariah Dirjen Bimbingan 

Masyarakat Islam DEPAG. 

Imran, Carolina. 2008. Masjid sebagai Sentral Pemberdayaan Ekonomi Umat. 

Jakarta : UIN Syarif Hidayatullah. 

Laila, Tanim. “Islamic Microfinance for Alleviating Poverty and 

Sustaining Peace”, Canakkale Onsekiz Mart University, Word 

Universites Congress, 20-24 Oct. 2010 

Lee,Judith A. B. 2001.The Empowerment Approach to Social Work Practice 

Building the Beloved Community, Second Edition, New York : 

Columbia University Press. 

Ma‟mun, 2013. Pemanfaatan Masjid sebagai Pusat Pemberdayan Umat : Studi 

pada Masjid al Ikhlas Kota Pekanbaru, Jakarta : Balai Penelitian dan 

Pengembangan Agama. 

Maryanto, Agus dan Azzah, t.t. Zaimul. Masjid Menara Qudus. Pustaka 

Oasis. 

Maulany, R. 2008. Dahsyatnya Kekuatan Masjid. Bandung : Elkom 

Publisher. 



Optimalisasi Fungsi dan Potensi Masjid: Model Pemberdayaan 
Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid di Kota Tasikmalaya 

Iqtishoduna p-ISSN: 2252-5661, e-ISSN: 2443-0056| 175 

 
 

Moeljarto,Vidhyandika. 1996. “Pemberdayaan Kelompok Miskin Melalui 

Program IDT”, dalam Onny S. Prijono dan A.M.W. Pranaka, 

Pemberdayaan : Konsep, Kebijakan, dan Implementasi. Jakarta : Centre 

for Strategic and International Studies (CSIS). 

Mu‟allim, Amir, 2012. Pengelolaan dan Pendayagunaan Zakat Berbasis Masjid 

di Yogyakarta, Yogyakarta : Jurnal Mukaddimah, Vol.18 No.1 UII 

Mulkhan, Abdul Munir. 2009. Politik Santri. Yogyakarta : Kanisius 

Munawir, Ahmad Warson. 1984. Al Munawwir Kamus Arab-Indonesia. 

Yogyakarta : Ponpes Krapyak. 

Muslim, Azis. Manajemen Pengelolaan Masjid, Aplikasia : Jurnal Aplikasi 

Ilmu-ilmu Agama, Vol. V No. 2 Desember 2004. P. 105 – 114 

Nahdi, Khirjan. Dinamika Pesantren Nahdatul Wathan Dalam Perspektif 

Pendidikan, Sosial, dan Moral. Islamica, Volume 7, No. 2 Tahun 

2013, h. 381-405 

Nasafi, al. tt. Tafsir al Nasafi, Jilid 4, Beirut : Darul Kutub Al-Arabi. 

Robbins, T.L. M.D. Crino, L.D. Fredendall, An integrative model of the 

empowerment process, Human Resource Management Review 12 

(2002) 419–443. 2002 Published by Elsevier Science Inc. 

Roqib, Moh. 2009. Ilmu Pendidikan Islam : Pengembangan Pendidikan 

Integratif di Sekolah, Keluarga, dan Masyarakat. Yogyakarta : LKiS 

Ruslan, Ismail, 2012. Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Masjid di Pontianak. 

Jurnal Katulistiwa-Journal of Islamic Studies.Vol.2 Nomor 1. 

Sani, M Anwar. 2010. Manajemen Zakat Berbasis Masjid. Jakarta : Gramedia 

Pustaka Utama. 

Sarwat, Ahmad. 2012. Fiqh Kehidupan. Jakarta : DU Publising. 

Sasono, Adi. 2008. Rakyat Bangkit Bangun Martabat. Jakarta : Alvabet dan 

Dekopi. 

Soetomo. 2012. Pembangunan Masyarakat, Cetakan ke-2. Yogyakarta : 

Pustaka Pelajar. 



Asep Suryanto 
Asep Saepulloh 
 

176  |  Iqtishoduna Vol. 5 No. 2 Oktober 2016 
 

Sugono, Dendi.2008. Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta :Pusat Bahasa 

Departemen Pendidikan Nasonal. 

Suharto, Edi. 2014. Membangun Masyarakat Memberdayakan Rakyat : Kajian 

Strategis Pembangunan Kesejahteraan Sosial dan Pekerja Sosial, Cetakan 

ke-5, (Bandung : Refika Aditama. 

Sutanto, Hery dan Pratiwi, Krisnandini Wahyu. Pengaruh Spiritual Capital 

dan Individual Value terhadap Job Performance pada Rumah Sakit di 

Wilayah Yogyakarta, Karisma, Vol.4(2): 79-90, 2010. 

Strauss, Anselm & Corbin, Juliet. 2013. Dasar-dasar Penelitian Kualitatif, 

Yogyakarta : Pustaka Pelajar. 

Tantoro,Swis. 2014.Pembasmian Kemiskinan perspektif Sosiologi Antropologi. 

Yogyakarta : Pustaka Pelajar. 

Yasni, Gunawan Muhammad. 2007. Ekonomi Sufistik : Adil dan 

Membahagiakan. Bandung : Mizan Pustaka. 

Yumna, Aimatul dan Clarke,Matthew. 2011.Integrating Zakat and 

Islamic Charities With Microfinance Initiative In The Purpose of Poverty 

Alleviation in Indonesia, Center for Islamic Economics and Finance, Qatar 

Faculty of Islamic Studies, Qatar Foundation. 


