
Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
Vol. 10, no.1 (Februari 2024) 

 

 
 

Tradisi Maulid sebagai Media Dakwah Rahmat perspektif 
Living Qur’an-Hadis 
 
Maulid Tradition as a Media for Da'wah Rahmat from 
Living Qur'an-Hadith perspective 

 

 
 
Faiqotul Mala 
Institut Agama Islam Syarifuddin, Lumajang, Indonesia 
faiqo.mala@gmail.com 
 

Fazlul Rahman 
Universitas Pembangunan Nasional “Veteran” Jawa Timur, Indonesia 
Fazlulrahman85@gmail.com 
 
 

Abstract 
The friction between tradition and religion has always been a matter of debate. For example, a 
local community tradition that is still alive and growing today is the celebration of Prophet's 
Birthday tradition. The ritual, which is carried out with the aim of remembering the Prophet 
Muhammad SAW, is commemorated every year on the 12th of Rabi'ul Awal. The 
implementation is packaged in an attractive, lively and even luxurious manner in various places, 
giving rise to fanaticism in the celebration process. This is what attracts the author to discuss 
more deeply the study of how the traditional celebration of Maulid is constructed and the public's 
understanding of the essence of Maulid? How is the shift in the meaning of grace used as a 
theological argument in the Prophet's Birthday tradition? How to restore the traditional function 
of Mawlid as a medium for preaching mercy? This article uses an analysis of living Qur'an hadith 
as a phenomenon that lives in East Java society, especially Lumajang. The approach used is an 
anthropological approach and the grace (rahmat) paradigm as a perspective in studying the 
meaning of grace which is used as a postulate in the celebration of the Prophet's birthday. 
Through this lens of grace, understanding the essence of the Prophet's birthday can actually create 
a good life. The essence of grace in the Mawlid tradition should continue to be 'revived' so that it 
can become a medium for preaching to create a friendly and graceful face of Islam. Where the 
characteristics of a good life are the creation of prosperity, peace and happiness both in this world 
and the hereafter. 
Keywords: Maulid traditions, living Qur'an Hadith, mercy paradigm, and medium of da’wa. 
 
Abstrak 
Gesekan antara tradisi dan agama memang selalu menjadi perdebatan. Misalnya tradisi lokal 
masyarakat yang masih hidup dan berkembang saat ini adalah tradisi Maulid Nabi. Ritual yang 
dilakukan dengan tujuan untuk mengenang Nabi Muhammad Saw tersebut diperingati setiap 
tahun tepatnya tanggal 12 Rabi’ul Awal. Pelaksanaannya dikemas dengan begitu menarik, meriah, 
bahkan mewah di berbagai tempat sehingga menimbulkan fanatisme tersendiri dalam proses 
perayaannya. Inilah yang menarik penulis untuk membahas lebih dalam kajian tentang 
bagaimana kontruksi perayaan tradisi Maulid dan pemahaman masyarakat terhadap esensi 



Tradisi Maulid sebagai Media Dakwah Rahmat perspektif Living Qur’an-Hadis: Faiqotul Mala & Fazlul Rahman (hal 61-74) 

62 
 

Maulid? Bagaimana pula pergeseran makna rahmat yang dijadikan argumentasi teologis dalam 
tradisi Maulid Nabi? Bagaimana mengembalikan fungsi tradisi Maulid sebagai Media dakwah 
rahmat? Artikel ini menggunakan analisis living Qur’an hadis sebagai fenomena yang hidup 
dimasyarakat jawa timur khususnya lumajang. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan 
antropologi dan paradigma rahmat sebagai sebuah perspektif dalam mengkaji makna rahmat yang 
dijadikan dalil dalam perayaan Maulid Nabi. Melalui kaca mata kerahmatan ini, pemahaman 
esensi Maulid Nabi sejatinya dapat mewujudkan kehidupan yang baik. Esensi kerahmatan yang 
ada pada tradisi Maulid inilah yang seharusnya terus ‘dihidupkan’ sehingga ia dapat menjadi 
media dakwah untuk memunculkan wajah Islam yang ramah dan penuh rahmat. Di mana 
karakteristik hidup yang baik adalah terciptanya kesejahteraan, kedamaian, dan kebahagiaan baik 
dunia maupun akhirat. 
Kata Kunci: Tradisi Maulid, living Qur’an Hadis, paradigma rahmat, dan media dakwah. 
 
Pendahuluan 

Islam hadir di Nusantara bukan dalam masyarakat hampa budaya. Praktik budaya justru 
diakomodir dan diadopsi kemudian diislamisasi. Islam tidak menggusur budaya yang hidup 
dalam masyarakat. Islam meluruskan, memberi nilai, memberi makna dan penguatan terhadap 
budaya yang sudah hidup lama dalam satu masyarakat (Susanto 2012). Pergulatan budaya dan 
agama khususnya Islam merupakan fenomena yang sangat menarik untuk terus dikaji. Agama 
Islam, mengandung simbol-simbol system sosial-kultural yang memberikan suatu konsepsi tentang 
realitas yang ada. Tetapi simbol-simbol yang menyangkut realitas ini tidak selalu harus sama 
dengan realitas yang terwujud secara riil dalam kehidupan masyarakat (Ali Al Humaidy 2007). 
Selain itu, keberadaan tradisi lokal yang ikut memperkaya khazanah keislaman, diakui 
keberadaannya sebagai bagian dari Islam, dengan posisi yang setara.  

Salah satu tradisi lokal masyarakat Nusantara yang hingga kini masih hidup dan 
berkembang adalah tradisi Maulidan. Inti dari tradisi Maulidan adalah suatu bentuk ritual yang 
dilakukan dengan tujuan untuk mengenang Nabi Muhammad Saw. Perayaan yang diperingati 
setiap bulan Rabi’ul Awal ini dilaksanakan dengan begitu meriah di berbagai tempat. Dalam 
perayaan tersebut berbagai acara dikonsep dengan secara manarik dan mewah. Setiap lembaga, 
instansi, majlis taklim, pesantren, organisasi, takmir masjid berlomba-lomba mengadakan 
perayaan ini dengan menunjukkan kekhasan masing-masing.  

Semangat kompetitif inilah yang kemudian menghasilkan berbagai bentuk dan cara 
perayaan berbeda-beda tergantung tradisi yang dipegang dan disepakati oleh masyarakat yang 
bermukim di wilayah masing-masing. Karenanya tidak heran jika harus mengorbankan biaya yang 
cukup banyak. Padahal dari sisi normatif, proses perayaannya ini terkesan meyimpang secara 
formal, karena dianggap menanamkan sikap isrâaf dan tabdzîr. Namun, karena upacara perayaan 
Maulid Nabi sudah menjadi tradisi yang kental dan telah berjalan secara turun-temurun, sehingga 
masyarakat menganggap praktek upacara perayaan Maulid merupakan adat kebiasaan nenek 
moyang yang tidak bisa dihilangkan. Bahkan orang yang tidak ikut serta merayakan Maulid 
dianggap tidak mencintai dan tidak menghormati Nabi. Seakan su’ul adab ketika tidak ikut 
merayakan dan ikut memberikan sedekah dalam perayaan tersebut. Stigma negatif itu ditujukan 
bagi mereka tidak ikut serta dalam perayaan tersebut.  

Selain itu, tradisi ini masih meninggalkan perdebatan tentang hukum Maulid. Dimana 
sebagian kalangan menganggap perayaan ini sebagai sesuatu yang bid’ah dan perayaannya tidak 
perlu dilaksanakan. Sementara kalangan yang lain sudah meyakini bahwa perayaan ini selain 
sebagai sesuatu perbuatan yang mulia, juga sebagai wujud cinta kepada Nabi. Hal ini seakan 



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
Vol. 10, no.1 (Februari 2024) 

 

63 
 

memberikan pemahaman bahwa wujud cinta itu hanya bisa dibuktikan atau ditunjukkan dengan 
merayakan Maulid, selain merayakan Maulid itu tidak dianggap sebagai wujud cinta kepada Nabi. 
Tradisi yang masih menyimpan perdebatan, kadang juga dijadikan justifikasi untuk menilai 
kecintaan seorang kepada Nabinya. 

Berdasarkan latar belakang di atas, artikel ini memfokuskan kajiannya tentang bagaimana 
kontruksi perayaan tradisi Maulid dan pemahaman masyarakat terhadap esensi Maulid? 
bagaimana pula pergeseran makna rahmat yang dijadikan argumentasi teologis dalam tradisi 
Maulid Nabi? 

Artikel ini termasuk penelitian literatur (library research) yang melihat tradisi perayaan 
Maulid Nabi sebagai fenomena living Qur’an hadis. Sumber data yang dipergunakan yaitu 
kepustakaan yang relevan dengan kajian, pengumpulan data dilakukan dengan cara penelusuran 
referensi yang relevan, baik secara manual menggunakan buku ataupun jurnal, dan kemudian 
data yang diperoleh disaring dan diseleksi sesuai yang diperlukan. Tahapan berikutnya yakni 
penulisan, yang dilakukan secara runtut, logis, dan sistematis. 

Dikarenakan tulisan ini membahas tentang tradisi praktek upacara perayaan Maulid Nabi 
Muhammad saw. yang telah berjalan lama secara turun-temurun dalam masyarakat, maka 
pendekatan yang digunakan adalah pendekatan antropologi dan pendekatan rahmat sebagai 
sebuah perspektif dalam mengkaji makna rahmat yang dijadikan dalil dalam perayaan Maulid 
Nabi. Selain itu, kajian ini juga memfokuskan pada tradisi an sich tentang praktek upacara 
perayaan Maulid Nabi Muhammad saw. pada masyarakat jawa timur khususnya lumajang. 
 
Sejarah Munculnya Maulid Nabi 

Ada beberapa versi mengenai awal munculnya pelaksanaan Maulid dalam sejarah Islam. 
Versi pertama mengatakan bahwa peringatan Maulid diselenggarakan pertama kali oleh penguasa 
Syria bernama Nur ad Din (511 H/1118 M – 9H/1174). Sebagaimana yang disebutkan dalam 
tiga buah syair yang digubah oleh Abu Syamah (599 H/ 1203 M – 665 H/ 

1268 M) dalam kitabnya yang berjudul ar Raudatain fi Akhbar ad Daulatain. Pelaksanaan 
tersebut cenderung sebagai usaha untuk memulihkan ortodoksi dalam madzhab sunni, sehingga 
budaya mauled menjadi inisiasi yang berarti pada saat itu. 

Selain masa Nuruddin, pada akhir abad keempat hijriyah Daulah Fathimiyyah yang ada di 
Mesir juga memperkenalkan perayaan-perayaan Maulid Nabi. Hanya saja Dinasti Fathimiyyah, 
menjadikan Maulid Nabi sebagai salah satu dari enam Maulid yang dirayakan umat Islam. 
Catatan ini terdapat dalam karya Ibn Zafir (w. 613 H/1216 M) yang merujuk pada karya ibnu al 
Makmun. Adapun kelima Maulid lain yang dirayakan adalah Maulid dari Fathimah az Zahro, 
Hasan Husain, Ali dan khalifah yang sedang berkuasa (Khosyiah 2018). 

Berdasarkan tulisan Imad ad Din al Isfahani dalam bukunya al Barq as Syami yang 
menjelaskan perayaaan Maulid kemudian berlanjut ke wilayah Irbil yang diprakarsai oleh Raja 
Irbil (sekarang wilayah Irak), yang bernama Muzaffar ad Din Kokburi pada awal abad ke 7 
Hijriyah. Dalam peringatan tersebut, Sultan Al- Muzhaffar mengundang seluruh rakyatnya dan 
ulama sejak tiga hari sebelum hari pelaksanaan Maulid Nabi, berbagai persiapan dilakukan. 
Seperti menyembeleh ribuan kambing dan unta dihidangkan kepada para undangan. Para ulama 
saat itu menyetujui apa yang dilakukan oleh Sultan Al-Muzhaffar, bahkan mereka menganggap 
baik perayaan Maulid Nabi tersebut. 



Tradisi Maulid sebagai Media Dakwah Rahmat perspektif Living Qur’an-Hadis: Faiqotul Mala & Fazlul Rahman (hal 61-74) 

64 
 

Melihat Sultan Al-Muzhaffar sangat besar perhatiannya terhadap perayaan Maulid Nabi. Al-
Hafzih Ibn Dihyah kemudian menulis sebuah buku tentang Maulid Nabi yang diberi judul Al-
Tanwir Fi Maulid Al-Basyir An-Nadzir. Karya ini kemudian dia hadiahkan kepada Sultan Al-
Muzhaffar. Para ahli sejarah, seperti Ibn Khallikan, Sibth Ibn Al-Jauzi, Ibn Katsir, Al-Hafizh Al-
Sakhawi, Al-Hafizh al-Suyuthi dan lainnya telah sepakat menyatakan bahwa orang yang pertama 
kali mengadakan peringatan Maulid adalah Sultan Al-Muzhaffar (Suriadi 2019). 

Versi lain berpendapat bahwa perayaan Maulid dicetuskan oleh Salahuddin al Ayyubi, yang 
dipicu oleh keinginannya untuk menumbuhkan semangat juang umat Islam yang perlu 
dihidupkan kembali dengan cara mempertebal kecintaan umat kepada nabi. Dia mengimbau 
umat Islam di seluruh dunia agar hari lahir Nabi Muhammad saw pada 12 Rabiul Awal, yang 
setiap tahun berlalu begitu saja tanpa diperingati, kini dirayakan secara massal. Sebenarnya 
gagasan tersebut berasal dari iparnya, Muzaffaruddin Gekburi, yang menjadi atabeg (semacam 
bupati) di Irbil, Suriah Utara. Untuk mengimbangi maraknya peringatan Natal oleh umat 
Nasrani, Muzaffaruddin di istananya sering menyelenggarakan peringatan Maulid Nabi, cuma 
perayaannya bersifat lokal dan tidak setiap tahun. Salahuddin menegaskan bahwa perayaan 
Maulid Nabi hanyalah kegiatan yang menyemarakkan syiar agama, bukan perayaan yang bersifat 
ritual, sehingga tidak dapat dikategorikan bid`ah yang terlarang. Ketika Salahuddin meminta 
persetujuan dari Khalifah An-Nashir di Bagdad, ternyata khalifah setuju. 

Salah satu kegiatan yang diadakan oleh Sultan Salahuddin pada peringatan Maulid Nabi --
yang pertama kali tahun 1184 (580 Hijriah) --adalah menyelenggarakan sayembara penulisan 
riwayat Nabi beserta puji-pujian dan biografi Nabi dengan bahasa yang seindah mungkin. Seluruh 
ulama dan sastrawan diundang untuk mengikuti kompetisi tersebut. Kompetesi tersebut 
dimenangkan oleh as-Sayyid Ja’far bin Hasan bin Abdul Karim al-Barzanji (1126–1184 M) seorang 
mufti Syafi’i di Kota Madinah al-Munawwarah. Ternyata peringatan Maulid Nabi yang 
diselenggarakan Sultan Salahuddin itu membuahkan hasil yang positif. Semangat umat Islam 
menghadapi Perang Salib bergelora kembali. Salahuddin berhasil menghimpun kekuatan, 
sehingga pada tahun 1187 (583 Hijriah) Yerusalem direbut oleh Salahuddin dari tangan bangsa 
Eropa, dan Masjid al-Aqsa menjadi masjid kembali sampai hari ini (Nurdin 2016). 

Karya al-Barzanji tercatat memiliki keterkaitan dengan tarekat yang diadopsi dari tarekat 
tertua, yaitu Qadiriyyah. kemunculannya pada abad ke 15M/ ke 9-10H merupakan ekspresi 
penggugah semangat kecintaan dan kerinduan pada rasul yang terilhami dari budaya sufisme. 
Tentu saja antara tasawuf, tarekat dengan al-Barzanji yang juga disebut kitab Maulid Nabi, berikut 
tradisi pembacaannya memiliki garis hubungan spiritual yang menjadi titik tolak bertemunya 
doktrin tasawuf dengan kandungan kitab Maulid. Antara sufisme dan Maulid itu, dihubungkan 
dengan doktrin cinta (mahabbah dan al-hubb). Maka disini, posisi kitab Maulid dengan segala 
tradisinya menghubungkan antara pembaca dengan yang dicintainya yakni Nabi Muhammad. 
Kecintaan kepada Nabi Muhammad ini dalam tradisi Maulid menjadi inti, sebagai sarana 
wushuliyyah menuju kecintaan kepada Allah. Sebab di dalamnya terdapat doktrin tentang Nur 
Muhammad sebagai pusat dan maksud penciptaan alam dan manusia (Istomah and Zuhdy 2017). 
Kitab Maulid yang dikenal sebagai Kitab Barzanji sampai sekarang sering dibaca masyarakat di 
kampung-kampung pada peringatan Maulid Nabi. yang kemudian banyak dibaca sebagai teks yang 
otoritatif tentang sejarah Nabi di seluruh belahan dunia termasuk di kepulauan Nusantara sampai 
saat ini setiap kali perayaan Maulid. 



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
Vol. 10, no.1 (Februari 2024) 

 

65 
 

Dengan demikian tradisi perayaan Maulid merupakan salah satu sarana penyebaran Islam 
di Indonesia, Islam tidak mungkin dapat tersebar dan diterima masyarakat luas di Indonesia, jika 
saja proses penyebarannya tidak melibatkan tradisi keagamaan. Yang jelas terdapat fakta yang kuat 
bahwa tradisi perayaan Maulid merupakan salah satu ciri kaum muslim tradisional di 
Indonesia.(2001) Dan umumnya dilakukan oleh kalangan sufi. Karenanya dapat disimpulka 
bahwa masuknya tradisi Maulid bersamaan dengan proses masuknya Islam ke Indonesia yang 
dibawa oleh pendakwah sekaligus pedagang yang umumnya merupakan kaum sufi.   

Pendapat lain menyatakan bahwa masuknya tradisi Maulid diprakarsai oleh syaikh 
Maulana Malik Ibrahim, seorang guru dari para walisongo yang berasal dari kawasan Hadramaut, 
Yaman, yang berdakwah di pesisir Sumatera Timur dan pantai utara Jawa dengan dakwahnya 
yang sarat nilai toleransi dan asimilasi kultur lokal. Seni pembacaan teks Barzanji atau berjanjen –
bagi orang Jawa--kemudian mengispirasi Sunan Kalijaga untuk menciptakan sajak lagu lir-ilir dan 
tombo ati (Khosyiah 2018). 

 

Gambaran Tradisi Maulid Nabi Muhammad SAW. 
Secara etimologi, istilah “Maulid” berasal dari bahasa Arab walada yang berarti “kelahiran”. 

Kata ini kemudian dikaitkan dengan Nabi Muhammad saw, sehingga yang dimaksud “Maulid 
Nabi Muhammad” berarti usaha memperingati hari kelahiran Nabi Muhammad yang dilakukan 
oleh umat Islam di seluruh dunia kecuali di Arab Saudi. 

Tradisi perayaan Maulid ditemukan berbeda antara satu daerah dengan lainnya. Maulid di 
Yogyakarta misalnya, diperingati dengan tradisi Grebek Mulud prosesi arak-arakan gunungan dari 
Keraton Ngayogyakarta Hadiningrat menuju alun-alun utara dan berakhir dimasjid Agung 
Kauman. Ada juga yang mengaitkannya dengan Sekaten yang berasal dari kata syahadatain yaitu 
dua kalimat syahadat.(Purwadi 2014)  Di Kalimantan Selatan terdapat tradisi Baayun Mulud. 
Perayaan Maulid diramaikan dengan anak yang diayun. Maudu Lompoa di sekitar Cikoang 
Takalar, Sulawesi Selatan, sarat dengan nilai tasawuf, ratusan perahu dihiasi dengan telor dan 
aneka makanan. Kemudian Babaca Maulid Nabi dipadu dengan alunan rebana di Ternate. 
Sementara di Sumatera Barat dikenal dengan Malamang dan Mulud Badikia makanan lemang 
dan berdzikir (Norhidayat 2015). 

Sementara perayaan Maulid di jawa timur khususnya di kota lumajang, kaum laki-laki baik 
kalangan dewasa atau anak-anak semuanya berpakaian rapi dan pergi ke masjid untuk menghadiri 
perayaan Maulid. Sedangkan para ibu-ibu sibuk membuat “berkat” atau nasi dan lauk pauk yang 
kemudian akan dibawa ke masjid untuk diberikan kepada bapak-bapak. “Berkat” ini dibuat sebaik 
mungkin, biasanya orang-orang berlomba-lomba untuk dapat membuat “berkat” sebaik mungkin, 
yang isinya tidak hanya nasi yang lengkap dengan lauk pauknya, tapi juga beraneka buah-buah 
yang dikemas dalam keranjang dengan hiasana berbagai ornamen, seperti kertas warna-warni, dan 
lain sebagainya. Berbagai buah dan makanan tersebut ditempatkan dalam replika dengan aneka 
bentuk mulai dari bentuk kendaraan, masjid, perahu dan lainnya. Selain itu ada juga uang yang 
di kemas seperti pohon uang, bendera uang, balon isi uang dan lainnya yang kemudian nanti 
dibagikan kepada yang hadir dalam perayaan tersebut. Karenaya tidak mengherankan jika mereka 
berlomba-lomba untuk memberikan berkat terbaik meski harus merogoh kocek yang dalam. 

Rangkaian acaranya mulai dari pembukaan, pembacaan sholawat yang diambil dari 
Barzanji. Sholawat dibaca dengan lagu dan irama yang diikuti oleh alat music al-banjari. 
pembacaan sholawat, dipimpin oleh beberapa orang yang bersuara bagus sebagai vokalis, 



Tradisi Maulid sebagai Media Dakwah Rahmat perspektif Living Qur’an-Hadis: Faiqotul Mala & Fazlul Rahman (hal 61-74) 

66 
 

kemudian diikuti oleh para hadirin atau jamaah. Sistem pembacaannya dimulai dengan 
pembacaan terhadap bait pertama oleh vokalis dan diikuti oleh jamaah. Selanjutnya, vokalis 
membaca bait kedua, dan jamaah tetap mengulangi bait pertama. Demikian selanjutnya hingga 
menghabiskan seluruh bait dari setiap bab, sementara jamaah tetap membaca bait pertamanya 
saja. Membaca sholawatan seperti ini oleh masyarakat lumajang disebut Asyraqalan (mahalul 
Qiyam). Proses dalam Asyraqalan ini dilakukan sambil berdiri.  

Hal ini sebagai simbol untuk memuliakan Nabi Muhammad karena sholawat yang 
dibacakan ketika itu berkenaan dengan sejarah kedatangan Nabi Muhammad ke Madinah. 
Orang-orang Madinah menyambut kehadiran Rasul dengan posisi berdiri sehingga jamaah yang 
hadir dalam acara tersebut juga melakukan demikian. Oleh karena itu, sikap berdiri diambil 
sebagai gerakan tubuh untuk mengungkapkan sikap hormat kaum muslimin dan karena 
kegembiraan dan suka cita (farhah wa surur) atas kelahiran beliau serta bersyukur kepada Allah 
bahwa ia telah mengutus Nabi yang menerangi kehidupan manusia. Disela-sela pembacaan 
sholawat dalam posisi berdiri, diberikan atau disemprotkan wewangian/parfume pada para 
hadirin yang ikut serta dalam perayaan tersebut. 

Membaca sholawat ini memakan waktu yang cukup lama, orang-orang yang hadir sangat 
khusuk dan menikmati bacaan sholawat yang dibaca. Bagi mereka pembaca sholawat adalah 
bentuk kecintaan kita kepada kanjeng Nabi Muhammad saw. Jadi karena senengnya membaca 
sholawat, maka tidak akan terasa lelah dan capek, meskipun membacanya dengan berteriak-teriak 
(suara yang keras). Dengan sering membaca sholawat maka akan mendapat syafa’at dari Nabi dan 
akan mendapat berkah dalam hidup.  

 Setelah selesai membaca sholawat, ada ceramah yang disampaikan oleh seorang kiyai atau 
tokoh masyarakat. Kegiatan ini diadakan pada malam hari tepatnya malam 12 Robiul Awaal, 
waktunya setelah sholat magrib atau isya tergantung daerah masing-masing. Setelah ceramah maka 
acara ini ditutup dengan doa yang dipimpin oleh seorang kiai. Pentingnya peran kiai dalam 
masyarakat lumajang menjadikan kiai tidak hanya menjadi tokoh agama tetapi juga tokoh 
masyarakat yang statusnya lebih tinggi dari kepala dusun bahkan kepala desa. Selesai membaca 
doa yang diamini oleh para jamaah, berkat pun dibagikan. kemudian para jamaahpun pulang ke 
rumah masing-masing. Di rumah para keluarga sudah menunggu untuk membuka berkat apa 
yang didapatkan, kemudian makan bersama-sama dan bercengkrama dengan keluarga besar. 

Kegiatan lain yang juga dilaksanakan oleh masyarakat adalah “Pengajian Umum” dalam 
rangka Maulid Nabi. Acara ini bergiliran dan bergantian dari satu tempat ke tempat yang lain. 
Semua instansi, Lembaga, majlis taklim, organisasi, takmir masjid mengadakan pengajian umum 
tersebut. Selama sekitar satu bulan lebih perayaan itu berpidah-pindah dari satu tempat ke tempat 
yang lain, dengan pihak penyelenggara yang berbeda. rangkian acaranya setelah pembukaan, 
pembacaan ayat al-Qur’an, yang dibacakan oleh qari atau qariah tingkat kabupaten atau provinsi 
bahkan nasional. Kemudian diikuti sambutan pejabat setempat, seperti kepala desa, camat, 
bupati, ketua panitia, shohibul hajjah (tuan rumah yang ditempati acara).  

Selanjutnya adalah pembacaan sholawat asyraqalan, atau lagu-lagu pujian yang tujukan 
pada Nabi yang dinyanyikan dengan sangat khusyuk dan sangat sacral. Setelah itu adalah ceramah 
yang disampaikan oleh seorang habib. Mendatangkan habib disetiap acara Maulid Nabi sekan 
sudah menjadi kewajiban. Karena dipercaya hanya habiblah sosok yang dekat dan keturunan 
Nabi. Materi ceramah dari Habib pun biasanya berisi tentang dalil peringatan Maulid Nabi, 
sejarah dan peran Nabi, terkadang dikaitkan dengan isu-isu, masalah masyarakat yang sedang 



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
Vol. 10, no.1 (Februari 2024) 

 

67 
 

berkembang pada saat itu. Dengan sesekali menyisipkan berbagai hadis tentang keutamaan 
pengadaan Maulid, menghormati ahlu bait, dan bersedekah. Respon langsung para jamaah juga 
terlihat dari sisi kesediaan mereka untuk bersedekah. Beberapa orang akan menyediakan tempat 
atau kain yang dibawa mengelilingi hadirin dengan harapan setiap hadirin yang ikut serta dalam 
perayaan, memberikan sedekahnya. Dan setiap usai pelaksanaan panitia yang bertugas akan 
menghitung jumlah sedekah. Kegiatan pengajian umum ini biasanya diadakan sesudah salat Isya 
sampai sekitar jam 11:00-12:00 malam.  

Memperingati Maulid memiliki beberapa hikmah Pertama, menumbuhkan dan 
mengembangkan sifat cinta dan patuh kepada Allah swt. dan Rasulullah saw. Kedua, 
menumbuhkan semangat juang dalam menjalani kehidupan dunia. Ketiga, mempertebal 
keimanan dalam upaya menghadapi setiap tantangan yang akan merusak kepribadian. Keempat, 
meningkatkan perasaan dan kebersamaan, sikap tolong-menolong dan ukhuwah Islamiah 
(Nurdin 2016). 

Dalam perayaan tersebut, Antusiasme masyarakat bertambah ketika mendengarkan dakwah 
yang mengajak untuk terus menebarkan cinta kepada Nabi Saw. Selain itu, Jamaah yang datang 
selain ingin melestarikan budaya yang ada, sekaligus menambah wawasan mengenai Nabi. Ada 
juga yang berpendapat bahwa kegiatan ini adalah upaya untuk membentengi diri dari radikalnya 
keyakinan yang sedang marak didoktrinkan di dunia luar. Dengan demikian dapat disimpulkan 
bahwa jamaah yang tergabung menempatkan kegiatan ini bukan sekedar sebagai tradisi, 
melainkan sudah merupakan kebutuhan, yakni kebutuhan untuk mengekspresikan kecintaan. 
Sebagai sebuah tradisi yang berjalan, masyarakat memaknainya sebagai: 
1. Sarana peningkatan nilai-nilai spiritualitas dalam diri dengan menambah pengetahuan 

tentang Nabi. 
2. Wujud syukur dan ekspresi cinta akan hadirnya Nabi. 
3. Tradisi yang harus dijaga karena merupakan budaya yang telah bercampur dengan nilai 

keislaman dan melekat di masyarakat 
4. Sarana yang bisa dijadikan tameng dari dunia luar dengan meneladani akhlak dan perilaku 

Nabi (Khosyiah 2018, 40). 
Dari berbagai penejalasan di atas, dapat disimpulkan bahwa fenomena perayaan Maulid 

Nabi ini telah memiliki beberapa dampak yang terasa dalam diri para jamaah. Manfaat-manfaat 
tersebut terangkum dalam point-point berikut: 
1. Manfaat secara detil adalah adanya nilai-nilai spiritual berupa peningkatan cinta dan syukur 

terhadap kelahiran Nabi. Sebuah momentum untuk menambah wawasan tentang sosok 
panutan utama umat islam. Karena pembacaan ini disertai penjelasan lugas, maka peserta 
yang hadir diajak untuk menyelami untuk membentuk karakter diri seperti yang dicontohkan 
oleh Nabi.  

2. Manfaat sosialnya adalah menambah jaringan social antara sesama umat islam yang meyakini 
tentang manfaat individu yang dapat diperoleh melalui kegiatan ini. Selain itu sebagai ajang 
bersilaturahim untuk memperkuat jalinan yang telah ada.  

3. Tampaknya nilai-nilai solidaritas yang tercermin dengan memeberian infaq, diyaqini sebagai 
suatu keberkahan. Infaq pada fenomena ini memiliki makna lain yakni sebagai wujud 
solidaritas social. 

4. Sebagai upaya melestarikan tradisi leluhur yang telah menjadi kebudayaan di masyarakat. 
Kebutuhan masyarakat terhadap kegiatan ini adalah bukan lagi di posisi kebutuhan akan 



Tradisi Maulid sebagai Media Dakwah Rahmat perspektif Living Qur’an-Hadis: Faiqotul Mala & Fazlul Rahman (hal 61-74) 

68 
 

ilmu pengetahuan mengenai sosok Nabi, tetapi lebih dari itu, kebutuhan lebih mengarah 
kepada mendayagunakan fungsi-fungsi sosial yang telah tertata sedemikian rupa di masyarakat 
itu (Khosyiah 2018) 

5. Nilai kebersamaan yang tampak dalam proses Maulid Nabi, terlihat ketika makan bersama 
dalam satu nampan makanan. Selain itu, juga dapat meningkatkan nilai persaudaraan yang 
berimbas pada sikap saling tolong-menolong antar sesama. Hal ini dibuktikan dengan saling 
memijamkan barang material untuk kepentingan upacara Maulid Nabi, dan saling 
mengeluarkan sedeqah, infak, dalam rangka mensukseskan acara Maulid. 

 
Tradisi Maulid Nabi Sebagai Sebuah Fenomena Living Qur’an Dan Hadis. 

Fenomena living Qur'an dan living Hadis sebenarnya bukanlah hal yang sama sekali baru. 
Dalam lintasan sejarah, praktik memperlakukan al-Qur'an dalam kehidupan praktis sebenarnya 
telah terjadi pada masa Nabi Muhhamad hidup. Ilmu living Qur’an dan living hadis adalah ilmu 
tentang al-Qur’an dan hadis yang hidup atau ilmu tentang menghidupkan al-Qur’an dan hadis, 
baik secara material natural, praktek personal maupun praktikal komunal. Baik itu secara 
kognitif, maupun non kognitif. Ia juga disebut gejala-gejala al-Qur’an dan hadis ditengah 
kehidupan umat manusia (Ubaydi Hasbillah 2019). 

Dikarenakan kajian ini mengenai fenomena ayat dan hadis yang hidup atau dihidupkan, 
maka ia tidak untuk menjustifikaksi kebenaran suatu praktik, artikulasi atau perwujudan suatu 
ayat maupun hadis. Living Qur’an dan hadis semata-mata hanya untuk memotret ayat dan hadis 
dalam wujudnya yang bukan naskah atau dalam arti lain mempelajari tentang wujud al-Qur’an 
dan hadis dalam bentuk yang selain itu (Ubaydi Hasbillah 2019). Living Qur’an dan hadis 
berupaya untuk menemukan relasi teks-teks keagamaan yang tertuang dalam sebuah fenomena 
sosial di masyarakat.  Sehingga akan tampak respons sosial (realitas) komunitas muslim untuk 
menghidupkan dan mengaplikasikan teks agama melalui sebuah interaksi yang 
berkesinambungan. Selain itu, juga bisa memunculkan inovasi-inovasi baru melalui pembacaan 
kembali terhadap teks-teks dan merealisasikannya dengan bentuk sedemikian rupa yang dapat 
diterima di masyarakat (Khosyiah 2018). 

Secara tekstual memang tidak ditemukan ayat atau Hadis yang menganjurkan aktifitas 
perayaan Maulid Nabi. Namun demikian, jika dirujuk kepada pemahaman yang bersifat 
kontemplatif, maka dapat ditemukan teks yang dapat menjadi inspirasi pelaksanaan tradisi 
tersebut. Berdasarkan data yang didapatkan di lapangan bahwa yang menjadi dasar pelaksanaan 
kegiatan ini adalah pemahaman tentang hadis keutamaan mencintai Nabi dan keluarganya. 
ekspresi kecintaan tersebut dapat diwujudkan dengan berbagai hal, salah satunya adalah 
mensyukuri kelahiran Nabi Saw. Keyakinan mendasar inilah yang pelaksanaan perayaan Maulid 
Nabi. Hadis tersebut berbunyi: 

هُمَا،ْأبََاهمَُاوَْْْهَذيَ نِْْوَأحََبْ ْنِيأحََب ْْمَنْ  مَْْدرََجَتِيْفِيْمَعِيْكَانَْْوَأمُ  ال قِيَامَةِْْيوَ   

Artinya: Barangsiapa mencintaiku, dan mencintai dua ini (Hasan dan Husain), dan ayah ibunya, 
ia akan bersama-sama denganku dalam satu derajat ) yang Sama (di hari kiamat). (HR. 
Tirmidzi). 
 



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
Vol. 10, no.1 (Februari 2024) 

 

69 
 

Sedangkan pembacaan sholawat yang dilantunkan dalam rangakain acara Maulid, sebagai 
wujud penghormatan terhadap para ahlul bait, didasari oleh sebuah hadis yang berbunyi: 

 

 .قال النبي صلى الله عليه وسلم: مَنْ صَلَّى عَليَّ وَاحِ دَةً صَلَّى الله عَ ليَْهِ عَشْرا

Artinya: Barangsiapa bershalawat kepadaku satu kali, Allah akan bershalawat (mendoakan) ia 
sebanyak 10 kali. (HR. Muslim). 

 
Menurut sebagian ulama, dalil lain yang dijadikan dasar perayaan Maulid Nabi, adalah 

firman Allah:  

مَعوُنَْ    اْيجَ  ْمِم  مَتِهِْْفَبِذلَِكَْْفلَ يَف رَحُواْهُوَْْخَي رْ  ِْْوَبرَِح  لِْْاللّ  ْبِفَض      قلُْ 

Artinya: Katakanlah, dengan anugerah Allah dan rahmatNya (Nabi Muhammad SAW) 

hendaklah mereka menyambut dengan senang gembira. (QS.Yunus: 58)  

Ayat ini dijadikan landasan atas anjura kepada umat Islam untuk menyambut gembira 
anugerah dan rahmat Allah. Hal ini didasarkan pada pemahaman bahwa kata الرحمة dalam ayat 
tersebut adalah Nabi Muhammad, dan kemudian dikaitkan dengan surat Al-Anbiya’:107 yang 
menjelaskan bahwa Allah tidak mengutus Nabi melainkan sebagai rahmat bagi semesta alam. 
Pendapat ini didukung oleh Sayyid Muhammad bin Alawi Al-Maliki Al-Hasani, ia mengatakan 
bahwa bergembira dengan adanya Nabi Muhammad SAW ialah dianjurkan berdasarkan ayat di  
atas (al-Syaibani 1985). Sehingga perayaan Maulid Nabi sebagai wujud rasa syukur dan gembira 
tersebut sudah dianggap sesuai dengan ayat al-Qur’an dan hadis Nabi (al-Alusi 1994). 
 
Analisis Esensi Tradisi Maulid dengan Paradigma Rahmat 

Hal yang paling esensial dari perayaan Maulid ini adalah mewujudkan makna cinta dalam 
kehidupan nyata dan tidak terbatas hanya pada suatu perayaan. Karenanya ketika perayaan 
Maulid Nabi didasarkan pada dalil al-Qur’an yang berbicara tentang rahmat, lalu kemudian 
makna rahmat diartikan sebagai Nabi Muhammad. Maka penurut penulis perlu difahami terlebih 
dahulu penjelasan dari beberapa kitab tafsir yang berbicara tentang makna rahmat, khususnya 
yang tertuang dalam surat QS. Yunus ayat 58:37  

لِْْقلُْ  ِْْبِفَض  مَتِهِْْاللّ  اْخَي رْ ْهُوَْْفلَ يَف رَحُواْفَبِذلَِكَْْوَبرَِح  مَعوُنْْْمِم  يجَ   

Artinya: Katakanlah (wahai Muhammad) “Kedatangan al-Qur’an itu adalah semata-mata 
dengan limpah kurnia Allah danrahmat Nya, maka dengan isi kandungan al-Qur’an itulah 
hendaknya mereka bersukacita (bukan dengan yang lainnya), karena ia lebihbaik dari apa yang 
mereka himpunkan dari segala benda dan perkara yang tidak kekal).  

Terjadi perbedaan pendapat di antara ulama dalam menafsirkan makna الفضل dan  الرحمة 
yang ada dalam ayat tersebut. sebagian mufassir menafsirkan kata fadlullah pada ayat ini berarti al-
Qur’an dan rahmat adalah Islam. Pendapat ini didukung oleh Ali as-Sabuni, dalam kitanya 
Sofwat Al-Tafasir (Al-Sobuni 1981) dan al Mawardi dalam al Nukat wa al Uyun (al Mawardi 1431, 
juz 2, 440). Sementara dalam al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an karya imam al-Qurthubi, manafsirkan 
makna fadlullah berarti iman dan rahmat adalah al-Qur’an.(al-Qurthubi 1963, Juz 8, 353) Ada 
juga yang mengatakan kata rahmat dalam ayat tersebut berarti rezeki. Dalam tafsir Jalalain makna 



Tradisi Maulid sebagai Media Dakwah Rahmat perspektif Living Qur’an-Hadis: Faiqotul Mala & Fazlul Rahman (hal 61-74) 

70 
 

dari fadlullah pada ayat ini artinya agama Islam dan rahmat adalah al-Qur’an (al-Mahalli and as-
Suyuthi, n.d.). Penafsiran ini juga di jelaskan oleh al-Thobari dalam Jami’ al Bayan ‘an ta’wili ayi 
al Qur’an.(al-Thobari 2001, Juz 12, 192) Sementara menurut M. Qurash Syihab, tafsir ayat 
tersebut adalah bergembiralah atas rahmat dan karunia Allah kepada kalian dengan 
diturunkannya al-Qur’an dan dijelaskannya Syariat Islam. Sungguh hal ini adalah lebih dari 
seluruh kesenangan dunia yang dapat dikumpulkan manusia”(M. Quraish Shihab 2002). 

Dari beberapa penafsiran makna rahmat di atas, sebagian ulama menafsirkan kata rahmat 
dengan al-Qur’an, ada juga yang menafsirkan sebagai agama Islam. Namun hanya al-Alusi, dalam 
kitanya Ruuh Al-Ma’ani Fi Tafsir al-Qur’an al-Azi, yang menafsirkan rahmat dengan Nabi 
Muhammad. Ia mengutip Abu Syaikh yang meriwayatkan dari Ibnu Abbas RA bahwa yang 
dimaksud dengan الفضل adalah ilmu, dan الرحمة adalah Nabi Muhammad SAW (Sayyid Mahmud 
al-Alusi, n.d., 11:186). Pendapat ini didukung oleh pendapat ulama lain, seperti imam as Suyuthy 
dalam karyanya tafsir al-Dur al-Manstur (al-Suyuthi 1431, juz 4, 357.) dan Ibn Jauzi dalam Zad Al-
Masir Fi Ilm al-Tafsir (Ibn Jauzi 2002, 629) yang mengkaitkan makna rahmat dengan surat al-
Anbiyah:107 sebagai tafsiran dari surat yunus:58. 

 

سَل نَاكَْْوَمَا ْْأرَ  مَة ْْإِلَ   لِل عَالمَِينَْْرَح 

“Dan tiadalah Aku mengutus kamu (wahai Nabi Muhammad), melainkan karena rahmat (belas 
kasih) bagi semesta alam.” QS Al-Anbiya’ (21) ayat 107. 

دْ   قَ َ ْل مْ ْ كُ اءَ ْجَ ولْ ْ سُ ْرَ نْ ْ ْمِ مْ ْ كُ سِ ُ ف ن  َ ْأ يزْ ْ زِ ْعَ هِْْ ي  َ ل ْعَ ْاْمَْْ ُّمْ ْ ت ِ ن ْعَ ْحَرِيصْ ْ مْ ْ كُ ي  َ ل ْْعَ

ينَْ نِ مِ ؤ  مُ ال  ِ وفْ ْْب ءُ يمْ ْْرَ حِ  رَ

Artinya: Sesungguhnya telah datang kepadamu seorang Rasul dari kaummu sendiri, berat terasa 

olehnya penderitaanmu, sangat menginginkan (keimanan dan keselamatan) bagimu, amat belas 
kasih lagi penyayang terhadap orang-orang yang mukmin.  

Pembentukan kepribadian Nabi Muhammad menjadiakan sikap, ucapan, perbuatan, 
bahkan seluruh totalitas beliau adalah rahmat, dimana tujuan tersebut untuk menyamakan 
totalitas beliau dengan ajaran yang beliau sampaikan, karena ajaran beliau penuh dengan rahmat 
yang menyeluruh untuk seluruh alam, karena itu pula Nabi adalah penjelmaan konkret dari ahlak 
al-Qur’an.(Moh Quraish Shihab 2005, 520) Sebagaimana sesuai firman Allah Swt dalam surat Ali 
Imran ayat 159:  

 

ْ لِكَْْْۖفَاع فُْْْعَن هُمْ  ْحَو  ْكُن تَْْفظًَّاْْغَلِيظَْْال قلَ بِْْلََن فَضُّواْمِنْ  ْْْۖوَلَوْ  ِْْلِن تَْْلهَُمْ  ْمِنَْْْاللّ  مَةْ  فَبمَِاْرَح 

رِْ مَ  ْفِيْالْ  هُمْ  ْوَشَاوِر  ْلهَُمْ  تغَ فِرْ   وَاس 

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu Berlaku lemah lembut terhadap mereka. Sekiranya 
kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. karena 
itu ma'afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawaratlah dengan mereka 
dalam urusan itu. 



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
Vol. 10, no.1 (Februari 2024) 

 

71 
 

Memaknai Maulid dengan perspektif rahmat itu berarti bahwa kita mengambil esensi 
rahmat dengan menjadikan diri kita sendiri sebagai rahmat untuk orang lain. Artinya kita 
mestinya bisa mengejawantahkan nilai-nilai rahmat dalam diri kita sendiri sebagai perwujudan 
rahmatan lil alamin. Sebagaimana dijelaskan oleh Dr. Hamim Ilyas bahwa hakekat Rahamatan lil 
Alamin, hanya dapat diwujudkan dengan mewujudkan kesejahteraan, kedamaian, dan 
kebahagiaan dunia dan akherat. Ketiga indikator tersebut merupakan system keyaqinan tentang 
apa yang wajib dipercayai, dilakukan, dan direalisasikan untuk mewujudkan kehidupan yang baik 
(Hayyah Thayyibah).(Ilyas 2018, 64) Itulah sejatinya rahmat dalam konteks saat ini.  

Esensi utama dari pengutusan Nabi Muhammad di muka bumi ini adalah rahmat. Bentuk 
yang paling paripurna dari pelaksanakan dan implementasi kerahmatan Nabi itu adalah diri kita 
yang bisa menjadi sumber rahmat, dengan menebar manfaat kepada orang lain. Selain itu, tujuan 
diutusnya Nabi di dunia ini tidak lain juga sebagai uswah atau sebagai teladan. Karenanya untuk 
meneladani beliau maka kita seharusnya juga menjadi teladan bagi orang-orang sekitar kita.  
  

Ketika tujuan perayaan Maulid Nabi sebagai bentuk perwujuan cinta kepada Nabi, maka 
sejatinya setiap orang dalam mengeksperesikan cintanya itu berbeda-beda. Bukan berarti ketika 
dia tidak merayakan secara seremorial itu dianggap tidak mencintai. Karena sebenarnya ketika 
kita mencintai seorang dengan tanpa pernah mengenal, bertemu, dan berbincang merupakan 
wujud cinta yang dalam. Contohnya ketika seorang mempelajari hadis, setiap ia membaca sabda-
sabda Nabi, meneladaninya dengan meniru semua yang Nabi lakukan, mencontoh kepribadian-
Nya dalam kehidupan sehari-hari itu juga termasuk bentuk wujud cinta pada Nabi. 
Mengahadirkan sosok Nabi di setiap shoalawat yang kita baca, disetiap tempat dimana nama 
beliau disebutkan. Menanamkan rasa Rindu akan syafaatnya disetiap langkah kita. Maka itu juga 
termasuk salah satu bentuk cinta pada Nabi.  

Dengan demikian, sebaiknya jangan menjadikan perayaan Maulid tersebut justru tidak ada 
unsur rahmatnya, Maulid bukan moment yang menebar kebencian karena persaingan, bukan juga 
moment yang menimbulkan masalah. Ketika perayaan Maulid akhirnya menimbulkan masalah, 
maka itu justru akan merusak makna rahmat yang melekat pada sosok Nabi.  

Dewasa ini banyak hal terjadi ketika kita sering menanamkan dalam hati dan pikiran kita 
bahkan dalam keyakinan dan pengamalan kita pada “sosok Nabi Muhammad” tetapi 
“melupakan” dengan kata lain “melakukan hal yang tidak sejalan dengan ajaran beliau. Misalnya 
ketika pemborosan dalam perayaan Maulid Nabi --dengan hiasan perayaan yang meriah dan 
makanan melimpah-- tapi ternyata di sekitar lokasi perayaan ditemukan masyarakat yang masih 
membutuhkan pendidikan dan pelayanan kesehatan. andaikan sebagian dari biaya tersebut 
diarahkan ke sana, Niscaya akan jauh lebih sejalan dengan tuntutan Nabi yang dirayakan 
kelahirannya itu. Membacaan Sirah beliau yang diselingi dengan salawat disertai dengan nasid 
memang kerap dilakukan, tetapi Seberapa jauh itu dimengerti sehingga mengantar kita mengenal 
beliau dan seberapa jauh itu menimbulkan kesan yang mendorong kita melaksanakan tuntutan 
beliau. 

Kita mungkin marah dan demonstrasi mengutuk orang yang melecehkan beliau, tapi 
Seberapa jauh sikap kita itu mendorong kita menampilkan ajaran beliau guna menampik aneka 
pelecehan dan Tudingan. Sebagaimana dikatakan oleh M. Quraish Syihab, tidak sedikit dari kita 
yang keislamannya baru sebatas pada kekaguman terhadap Nabi Muhammad, tapi belum pada 
ajarannya (Moh Quraish Shihab 2019, 110). Kini di era informasi aneka media dapat digunakan, 



Tradisi Maulid sebagai Media Dakwah Rahmat perspektif Living Qur’an-Hadis: Faiqotul Mala & Fazlul Rahman (hal 61-74) 

72 
 

selain untuk menjelaskan Keindahan Islam dan keluhuran budi pekerti nabi, juga dapat 
digunakan untuk menangkal sikap phobia dari sebagian orang yang termakan oleh informasi 
negatif atau kebencian yang terpendam.   

Dahulu pada masa Nabi masih hidup banyak sekali pembelaan yang menunjukkan betapa 
mereka bersedia bahkan mengorbankan jiwa raga demi membela Nabi dan membawa ajaran 
Islam.  Namun dalam konteks masa yang serba canggih seperti saat ini. pembelaan itu pun harus 
tetap dilakukan, namun hal ini harus dilakukan dengan cerdas. Karena semangat menggebu 
kendati didorong oleh cinta dapat merugikan bahkan membahayakan (Moh Quraish Shihab 
2019, 127). Sesuatu yang merugikan dan membahayakan kepentingan orang banyak, merupakan 
sikap yang tidak mencerminkan misi menebar kesejarteraan, kadamaian, dan kebahagiaan. 
Karenanya sikap tersebut tidak bisa memberikan rahmat pada orang lain dan termasuk sikap yang 
menyimpang dari dari esensi rahmat itu sendiri.   
 

Mengembalikan Fungsi Dakwah Rahmat Tradisi Maulid 
 Analisis paradigma rahmat terhadap tradisi Maulid Nabi, sebagaimana diuraikan di atas, 

menegaskan bahwa esensi utama dari tradisi Maulid yang ada di masyarakat Muslim local, bahkan 
global, terdapat pada sosok Nabi Muhammad sebagai sumber rahmat yang diturunkan Allah di 
muka bumi ini. pada akhirnya, artikel ini melihat bahwa esensi kerahmatan sosok Muhammad 
saw inilah yang seharusnya terus “dihidupkan” oleh masyarakat Muslim saat ini. Sebagaimana 
yang terus diusahakan oleh kajian-kajian Living Qur’an dan Hadis, yaitu untuk menghidupkan 
nilai-nilai yang tersimpan dalam tradisi ke-Tuhan-an dan ke-Nabi-an dalam teks-teks keagamaan 
(Darmalaksana et al. 2019), maka tradisi perayaan Maulid Nabi seharusnya dijadikan sebagai 
media dakwah pengingat akan keindahan Islam. Media dakwah sendiri sejatinya tidak sebatas 
pada sarana atau peralatan teknis yang dipergunakan untuk menyampaikan materi dakwah 
kepada penerima dakwah (Farihah 2015), tetapi berbagai kegiatan keagamaan berbasis 
kemasyarakatan juga merupakan media dakwah yang tidak kalah efektif dalam penyampaian 
pesan-pesan keislaman dan penyadaran masyarakat untuk kembali ke jalan Allah SWT.  

 Perubahan makna, modifikasi, bahkan pergeseran fungsi perayaan Maulid sebagai bentuk 
tabdzir dan tahqiir (penghinaan) terhadap golongan yang tidak merayakan, merupakan tantangan 
tersendiri yang harus dihadapi oleh masyarakat Muslim Indonesia khususnya di daerah-daerah 
rural yang memiliki fanatisme terhadap pandangan kegamaan tertentu. Di sisi lain, artikel ini 
melihat urgensi mengembalikan fungsi tradisi perayaan Maulid sebagai media dakwah yang 
mengingatkan masyarakat akan keindahan Islam sebagaimana yang dahulu diajarkan dan 
dicontohkan oleh Sang Nabi Rahmat, Muhammad SAW. Berbagai tantangan dakwah-dakwah 
dana pemahaman Islam yang lebih mengedepankan pengerusakan dan anarkisme, bahkan 
tindakan-tindakan radikal (Mala 2021),  seharusnya dapat “dinetralisir” dengan diadakannya 
perayaan-perayaan Maulid di berbagai penjuru Indonesia. Karenanya, mengembalikan fungsi 
perayaan Maulid sebagai media dakwah merupakan sebuah keniscayaan di tengah ancaman-
ancaman pemahaman keislaman menyimpang yang terus menyerang masyarakat Muslim 
Indonesia.  

 Berbagai usaha dalam mengaktualisasikan nilai-nilai kerahmatan yang ada pada tradisi 
perayaan Maulid Nabi dapat dilakukan, salah satunya adalah dengan mengundang tokoh-tokoh 
agama lain dalam perayaan Maulid untuk sama-sama menghayati nilai-nilai rahmat dalam Islam, 
ajaran kasih dalam Iman Kristiani (Suratman and Sugiono 2023), ajaran Ahimsa dalam Agama 



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
Vol. 10, no.1 (Februari 2024) 

 

73 
 

Hindu (Ayu Putri Oktaviani 2022), ajaran Metta Bhavana dalam Agama Buddha (Neliyani and 
Handoko 2019), yang semuanya mengajak pada kedamaian lintas perbedaan yang ada. hal ini 
sebagaimana bentuk menghidupkan semangat rahmat dakwah Nabi Muhammad SAW bahkan 
terhadap mereka yang berbeda keyakinan.  
 

Kesimpulan  
Memperdebatkan tentang boleh tidaknya Maulid Nabi hanya akan menghabiskan tenaga. 

Karena pada dasarnya esensi Maulid Nabi tidak hanya pada bentuk perayaan setiap tahun. 
Perayaan Maulid Nabi dijadikan momentum untuk mengingat, mensyukuri, meneladani sosok 
Nabi, dan juga sebagai bukti kecintaan kepada Nabi. Bukti cinta ini sejatinya harus selalu 
ditunjukkan dan tidak terbatas dengan waktu perayaan Maulid. Dalil yang sering digunakan 
sebagai dasar teologis perayaan Maulid Nabi, masih perlu difahami dengan pemahaman yang 
lebih komprehensif. Dalil yang tertuang dalam QS. Yunus ayat 58:37 difahami dengan anjuran 
untuk bergembira karena datangnya rahmat. Dimana kata rahmat itu kemudian diartikan dengan 
mengkaitkan pada ayat lain yaitu QS Al-Anbiya’:107. yang berarti kata rahmat sebagai Nabi 
Muhammad.  

Terlepas perbedaan ulama dalam menafsirkan kata rahmat, seharusnya kata tersebut 
difahami sebagai esensi utama dari pengutusan Nabi Muhammad di muka bumi. Dimana ketika 
Nabi di utus sebagai rahmat, maka kita sebagai umatNya juga harus manjadi rahmat dalam 
lingkungan kita. Ketika Nabi diutus untuk menjadi uswah atau teladan, maka kita sebagai 
umatnya juga dituntut untuk menjadi teladan bagi orang lain disekitar kita. Esensi kerahamtan 
inilah yang seharusnya terus diusahakan untuk diaktulisasikan dalam kehidupan masyarakat 
Muslim di Indonesia, bahkan di di dunia. Sehingga pada akhirnya akan tercipta rahmat dalam 
kehidupan yang sejahtera, damai, dan bahagia baik di dunia maupun di akhirat. Hal ini dapat 
tercipta salah satunya dengan mengembalikan fungsi tradisi perayaan Maulid Nabi Muhammad 
sebagai media dakwah yang damai dan mendamaikan. 

 

Referensi 
Ali Al Humaidy, M. 2007. “Tradisi Molodhan (Pemaknaan Kontekstual Ritual Agama Masyarakat 

Pamekasan Madura).” Jurnal ISTIQRO’ 06 (01). 
Al-Sobuni, Muhammad Ali. 1981. Sofwat Al-Tafasir. Bairut: Dar al-Qur’an al-Karim. 
Alusi, Syihab al-Adin Sayyid Mahmud al-. 1994. In Ruuh Al-Ma’ani Fi Tafsir al-Qur’an al-Azim. 

Vol. 11. Lebanon: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah. 
Ayu Putri Oktaviani, Kadek. 2022. “Ajaran Upanisad Dalam Menanamkan Sikap Cinta Kasih 

Bagi Umat Beragama Hindu.” JAPAM (Jurnal Pendidikan Agama) 2 (02): 113–19. 
https://doi.org/10.25078/japam.v2i02.790. 

Darmalaksana, Wahyudin, Neli Alawiah, Elly Hafifah Thoyib, Siti Sadi’ah, and Ecep Ismail. 
2019. “Analisis Perkembangan Penelitian Living Al-Qur’an Dan Hadis.” Jurnal Perspektif 3 
(2): 134. https://doi.org/10.15575/jp.v3i2.49. 

Farihah, Irzum. 2015. “Media Dakwah Pop.” AT-TABSYIR: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 1 
(2). 

Ibn Jauzi, Jamal al-Din. 2002. Zad Al-Masir Fi Ilm al-Tafsir. Bairut: Dar ibn Hazm. 
Ilyas, Hamim. 2018. Fikih Akbar: Prinsip-Prinsip Teologis Islam Rahmatan Lil ‘Alamin. Ciputat: 

Pustaka Alvabet. 
Istomah, Himmah, and Halimi Zuhdy. 2017. “Itijahat Kaun Al-Nabi Wa Al-Rasul Fi Syakhsiyah 

Muhammad Fi Natsr Maulid Al-Barzanji.” Arabi : Journal of Arabic Studies 2 (1): 127. 



Tradisi Maulid sebagai Media Dakwah Rahmat perspektif Living Qur’an-Hadis: Faiqotul Mala & Fazlul Rahman (hal 61-74) 

74 
 

https://doi.org/10.24865/ajas.v2i1.26. 
Khosyiah, Faiqatul. 2018. “Living Hadis Dalam Kegiatan Peringatan Maulid Nabi Di Pesantren 

Sunan Ampel Jombang.” Jurnal Living Hadis 3 (1): 23. 
https://doi.org/10.14421/livinghadis.2017.1363. 

Machasin. 2001. “Dibaan / Barjanjen  Dan Identitas  Keagamaan Umat.” Jurnal Theologia, Fak 
Ushuluddin IAIN Walisongo 12 (1). 

Mahalli, Jalaluddin al-, and Jalaluddin as-Suyuthi. n.d. Tafsir Jalalain. Dar Ibnu al-Kasir. 
Mala, Faiqotul. 2021. “Reinterpretasi Ma’na Qital Dengan Pendekatan Ma’na Cum Magza.” 

Taqaddumi: Journal of Quran and Hadith Studies 1 (2): 62–79. 
https://doi.org/10.12928/taqaddumi.v1i2.5548. 

Mawardi, Abu Hasan Ali al. 1431. Al-Nukat Wa al-Uyun. Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 
Neliyani, Neliyani, and Agus Leo Handoko. 2019. “Peranan Metta Dan Karuna Anak Untuk 

Bakti Kepada Orang Tua.” JIAPAB: Jurnal Ilmu Agama Dan Pendidikan Agama Buddha 1 
(1). 

Norhidayat, Maimanah Dan. 2015. “Tradisi Baayun Mulud Di Banjarmasin.” Al-Banjari : Jurnal 
Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 11 (1). https://doi.org/10.18592/al-banjari.v11i1.416. 

Nurdin, Abidin. 2016a. “Integrasi Agama Dan Budaya: Kajian Tentang Tradisi Maulod Dalam 
Masyarakat Aceh.” El-HARAKAH (TERAKREDITASI) 18 (1): 45. 
https://doi.org/10.18860/el.v18i1.3415. 

Purwadi. 2014. Membaca Pesan Ramalan Sakti Prabu Jayabaya. Cetakan I. Bantul, Yogyakarta: 
Laras Media Prima. 

Qurthubi, Muhammad ibn Ahmad al-. 1963. Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an. Qahiroh: Dar al-
kutub al-Misriyyah. 

Sayyid Mahmud al-Alusi, al-Adin. n.d. Ruuh Al-Ma’ani Fi Tafsir al-Qur’an al-Azim. Vol. 11. 
Libanon: Dar Ihya’ al-Turas al-A’rab. 

Shihab, M. Quraish. 2002. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian al-Qur’an. Vol. 08. 
15 vols. Ciputat: Lentera Hati. 

Shihab, Moh Quraish. 2005. Tafsir Al-Mishbāh: Pesan, Kesan, Dan Keserasian al-Qur’an. Cet. 6. 
Ciputat, Jakarta: Lentera Hati. 

———. 2019. Jawabannya Adalah Cinta: Wawasan Islam Tentang Aneka Objek Cinta. Cetakan I. 
Pisangan, Ciputat, Tangerang Selatan: Lentera Hati. 

Suratman, Efesus, and Sadrakh Sugiono. 2023. “Implementasi Ajaran Kasih Dalam Mewujudkan 
Sila Persatuan Indonesia Di Tengah-Tengah Kemajemukan.” Phronesis: Jurnal Teologi Dan 
Misi 6 (1): 17–35. https://doi.org/10.47457/phr.v6i1.302. 

Suriadi, Ahmad. 2019. “Akulturasi Budaya Dalam Tradisi Maulid Nabi Muhammad Di 
Nusantara.” NUSANTARA. Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 17 (1): 167–90. 

Susanto, Edi. 2012. “Islam Pribumi Versus Islam Otentik (Dialektika Islam Universal Dengan 
Partikularitas Budaya Lokal).” KARSA: Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman 13 (1). 

Suyuthi, Jalal al Din al-. 1431. Al-Dur al-Manthur. Bairut: Dar al-Fikr. 
Syaibani, Abdurrahma al-. 1985. Mukhtasor Fi Al-Sirat al-Nabawiyyah. 
Thobari, Abu Ja’far al-. 2001. Jami’ al Bayan ‘an Ta’Wili Ayi al Qur’an (Tt,. Dar hajar. 
Ubaydi Hasbillah, Ahmad. 2019. Ilmu Living Quran-Hadis Ontologi, Epistemologi, Dan 

Aksiologi. Banten: Maktabah Darus-Sunnah. 
 


