
 Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
 Vol. 9, no.2 (Agustus 2023) 

 

 
 
Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika 
Perubahan Sosial 
 
 
Traces of Kiai’s Islamic Da'wah as Creators in the 
Dynamics of Social Change 

 
 
 

Rojabi Azharghany 
Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia 
azharghany@unuja.ac.id 
 
Abstract 
This study aims to analyze the traces of the role of da'wah dakwah kiai as a creator agent in facing social changes 
in society. The discussion is by conducting a study on the results of scholarly research written since 1974 until now, 
by highlighting that kiai not only mediates in changes in society, or even stagnates in change. More than that, kiai 
appears as an active agent in creating to get out of various problems faced by both himself, pesantren and the 
community. For this purpose, the social history method was chosen in this study by analyzing the study of thoughts 
about kiai conducted by previous scholars by prioritizing the social background in the history of da'wah kiai as a 
creator in social change, as well as containing critical aspects to analyze the role of da'wah kiai as a creator of the 
dynamics of social change. This study was conducted by reconstructing social events involving traditionalist kiai on 
the stage of social change history from 1974 to the present. First, the terminology of cultural brokers is refuted by 
the fact that kiai as creators. Second, kiai modernize traditions. Third, politics and community empowerment are 
played by kiai to realize rahmatan lil alamin and the benefit of the people. Fourth, kiai transforms thinking to 
realize a moderate society. Fifth, kiai as patrons have a strong role in guiding the people. Sixth, kiai as a decision 
maker realizes the welfare and benefit of the people. Seventh, the dynamics of kiai da'wah in social power change 
reveals the flexibility of the role of kiai da'wah when dealing with other powers. Eighth, kiai is able to act as an 
influencer who educates people in the digital era with acceptance for all old people and millennials. 
Keywords: dakwah kiai, creator, social change, social history 

 
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis jejak peran dakwah dakwah kiai sebagai agen creator dalam 
menghadapi perubahan sosial di masyarakat. Pembahasannya dengan melakukan kajian pada hasil penelitian 
cendekiawan yang ditulis sejak tahun 1974 hingga sekarang, dengan menyorot kiai tidak hanya memediasi dalam 



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142) 

128 
 

perubahan masyarakat, atau bahkan mengalami stagnasi dalam perubahan. Lebih dari itu, kiai muncul sebagai 
agen yang aktif dalam melakukan kreasi untuk keluar dari berbagai persoalan-persoalan yang dihadapi baik oleh 
dirinya, pesantren maupun masyarakat. Untuk tujuan tersebut, metode sejarah sosial dipilih dalam penelitian ini 
dengan menganalisis kajian pemikiran tentang kiai yang dilakukan oleh para cendekiawan terdahulu dengan 
mengedepankan latarbelakang sosial dalam sejarah dakwah kiai sebagai creator dalam perubahan sosial, sekaligus 
memuat aspek kritis untuk menganalisis peran dakwah kiai sebagai creator dinamika perubahan sosial. Kajian 
ini dilakukan dengan merekonstruksi peristiwa-peristiwa sosial yang melibatkan para kiai tradisionalis di panggung 
sejarah perubahan sosial sejak tahun 1974 sampai saat ini. Hasilnya Pertama, Terminologi cultural broker 
terbantahkan dengan fakta kiai sebagai creator. Kedua, kiai melakukan modernisasi tradisi. Ketiga, politik dan 
pemberdayaan masyarakat diperankan oleh kiai untuk mewujudkan rahmatan lil alamin dan kemaslahatan umat. 
Keempat, kiai  melakukan transformasi pemikiran untuk mewujudkan masyarakat yang moderat. Kelima, kiai 
sebagai patron memiliki andil yang kuat dalam rangka membimbing umat. Keenam,  kiai sebagai decision maker 
mewujudkan kesejahteraan dan kemaslahatan umat. Ketujuh, dinamika dakwah kiai dalam perubahan sosial 
kekuasaan mengungkap fleksibilitas peran dakwah kiai ketika berhadapan dengan kekuasaan lainnya. Kedelapan, 
kiai mampu memerankan sebagai influncer yang mencerdaskan umat di era digital dengan penerimaan pada 
semua kalangan tua maupun generasi milenial. 
Kata Kunci: dakwah kiai, creator, perubahan sosial, sejarah sosial 
 
 
Pendahuluan 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis jejak peran dakwah dakwah kiai sebagai agen 
creator dalam menghadapi perubahan sosial di masyarakat. Pembahasannya dengan melakukan kajian 
pada hasil penelitian cendekiawan yang ditulis sejak tahun 1974 hingga sekarang, dengan menyorot 
kiai tidak hanya memediasi dalam perubahan masyarakat, atau bahkan mengalami stagnasi dalam 
perubahan. Lebih dari itu, kiai muncul sebagai agen yang aktif dalam melakukan kreasi untuk keluar 
dari berbagai persoalan-persoalan yang dihadapi baik oleh dirinya, pesantren maupun masyarakat.  

Sejak periode peralihan kerajaan Hindu-Budha menuju kerajaan Islam sampai kepada era 
reformasi di Indonesia, keberadaan kiai tampil sebagai elit agama yang mendapatkan kedudukan 
terhormat di masyarakat disertai dengan otorisasi kekuasaan dengan berbagai penyesuainnya. Ricklefs 
(2012) mendefinisikan elit agama adalah mereka yang didefinisikan, dilegitimasi, dan diilhami oleh 
kedudukan keagamaan mereka. Mereka—khususnya di Indonesia—adalah para ulama terpelajar dari 
agama yang sedemikian diakui oleh komunitas mereka (Ricklefs 2012:18).  

Peralihan kekuasaan Kerajaan Hindu-Budha di Indonesia menjadi Kerajaan Islam 
menempatkan sosok kiai—namun lebih dikenal saat itu sebagai syekh atau sayyid—pada lingkaran utama 
tahta kerajaan. Di masa itu, kebanyakan syekh menjadi qodli (hakim) dan pemuka agama yang sah 
ditunjuk oleh raja. Sebut saja misalnya kehadiran dua saudara di tanah Jawa pada periode terakhir 
kerajaan Majapahit, yakni Syekh Ali murtadlo dan Syekh Ali Rahmat sebagai pemuka agama (raja 
pendeta) dan imam agama (Azra 2004:). Selang beberapa tahun kemudian semakin banyak syekh/ 
sayyid/ ulama atau kiai yang menduduki posisi penting dalam kerajaan Islam, seperti Nuruddin Ar 
Raniri (w. 1658), Abdur Rauf As Singkili (w. 1693) dan Muhammad Yusuf Al Maqassari (w. 1699). 
Para syekh yang terakhir ini masuk pada pusaran kekuasaan kerajaan diperiodesasikan sebagai pra 
kolonial (Burhanudin 2012:31).    

Perubahan pola peran dakwah kiai di masyarakat selanjutnya terjadi pada periode kolonial. 
Penguasaan VOC sebagai raja dagang di Nusantara menggeser peran dakwah kiai dilingkaran kerajaan 



 Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
 Vol. 9, no.2 (Agustus 2023) 

129 
 

bersamaan dengan runtuhnya kerajaan-kerajaan Islam. Periode ini menempatkan kiai jauh diluar 
struktur kekuasaan formal pemerintah dan beralih di pelosok-pelosok pedalaman. Pengalaman ini 
dimanfaatkan oleh kiai untuk memperkuat otoritas sebagai pimpinan agama secara langsung kepada 
masyarakat dengan mendirikan pesantren (Burhanudin 2012:11). Status elit kiai sebagai pemimpin 
lembaga keagamaan mengakar di masyarakat dengan simbol-simbol kiai yang kharismatik, namun 
bersamaan dengan itu, pemerintah hindia belanda membentuk satu otoritas Agama Islam bernama kiai 
penghulu (Isma’il, 1997). Hal ini membuat para kiai semakin mengencangkan kekuasaannya dengan 
membentuk komunitas dan gerakan sosial seperti yang dilakukan Kiai Diponegoro, Kiai Nawawi 
Banten, Kiai Mahfudz Termas, Kiai Kholil Bangkalan dan Kiai Soleh Darat (Burhanudin, 2012). Peran 
dakwah kiai itu terutama muncul dalam bentuk jaringan ulama Nusantara dan ulama Makkah sekaligus 
Hadrami.  

Kurun diakhir periode kolonial ditandai dengan pembentukan lembaga yang lebih luas dan 
lebih besar sebagai wadah legitimasi otoritas keagamaan, seperti NU (Nahdlatul Ulama). Hal ini 
dilakukan atas dasar respon gerakan modernisasi yang dilakukan oleh Belanda dan munculnya gerakan 
reformis Islam (Burhanudin 2012:383). Keadaaan ini dirasakan mengganggu otoritas para kiai sebagai 
ahli agama yang selama ini telah hidup berdampingan bersama masyarakat, khususnya di daerah 
pedalaman. Dengan demikian, peran dakwah kiai tidak hanya meliputi pada komunitas santri saja, 
lebih dari itu berupaya untuk masuk pada kalangan luas masyarakat Indonesia.      

Pentingnya peran dakwah kiai dalam perubahan sosial menarik sejumlah 
penulis. Mansurnoor, misalnya, dalam penelitiannya di Madura, menandakan pentingnya 
posisi kiai dan membuat hubungan antara kiai dan rato (penguasa Madura lama) dengan menguraikan 
merosotnya pengaruh rato sebagai penyebab langsung munculnya peran dakwah dan kedudukan elit 
sosial kiai (Mansurnoor 1995). Touwen-Bouwsma menelusuri proses historis yang mengarah ke 
perkembangan ulama dan organisasinya di Madura, yang sampai sekarang telah membentuk 
penyeimbang terhadap intervensi negara. Dia berargumen bahwa posisi sosial ulama Madura yang kuat 
saat ini terikat erat dengan proses pembentukan negara dan islamisasi masyarakat Madura (Touwen-
Bouwsma, 1992). Dalam menjelaskan fenomena kiai, Mansurnoor menyatakan kiai harus dipandang 
sebagai sebuah institusi, dalam arti sekumpulan atribut. Ini terdiri dari posisi sebagai pribadi dan 
hubungan dengan seperan dakwahgkat karakteristik yang sangat diperlukan seperti latar belakang 
keluarga, sumber daya, pusat keagamaan, dan jaringan pengikut (Mansurnoor 1990:238). 

Masih dengan latar penelitian di Madura, Pribadi (2018) menemukan secara umum diakui 
kiai di Madura saat ini memiliki pengaruh yang besar terhadap masyarakat. Kiai dipandang sebagai 
orang yang memiliki luas pengetahuan tentang Islam, dan yang kemampuannya dalam bidang agama 
melampaui dari rakyat biasa. Mereka dihormati sebagai sumber yang paling otoritatif dalam kekuasaan 
Islam. Penghargaan tinggi di mana publik mempercayakan pada kiai, menempatkan kiai sebagai tokoh 
utama dan pemimpin rakyat, posisi yang sebagian besar telah dicapai setidaknya sejak awal abad 
kesembilan belas ketika bangsawan lokal secara bertahap kehilangan pengaruhnya. Sebagian besar di 
desa maupun kecamatan bahwa kekuatan besar dakwah kiai telah diperhitungkan, tidak hanya oleh 
penduduk desa tetapi juga juga oleh pejabat negara. Pihak yang berkuasa, di satu sisi, telah 
memperebutkan kiai, dan di sisi lain, mereka juga menikmati manfaat kepemimpinan kiai diantara 
orang-orang. Tanpa dukungan kiai, yang ada adalah kemungkinan kecil untuk melibatkan penduduk 
desa dalam implementasi pembangunan program selama era Orde Baru. Kedua otoritas tersebut; 
negara dan kiai tentunya sadar akan situasi tersebut (Pribadi 2018:64). 

Apa yang harus kita ingat adalah bahwa sebagai elit agama, kiai mampu merangkul, 
menantang, dan mengubah ideologi dan kebijakan yang dipaksakan; inilah yang secara umum orang 
tidak banyak mampu. Mengingat perkembangan sosial-politik ini, kita telah melihat pentingnya 



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142) 

130 
 

kiai sebagai aktor sentral dalam politik lokal di Indonesia dan mencerminkan 
pentingnya ulama sebagai aktor utama dalam politik Muslim di mayoritas wilayah Muslim lainnya. Di 
banyak tempat, mereka menegaskan hak mereka untuk hidup dan menentang setiap tindakan paksaan 
dari suatu negara yang akan meniadakan sumber daya dan otoritas mereka (Hall and Held 1989:175).  

Kebanyakan kajian tentang peran dakwah aktif kiai agaknya seputar pergulatannya dalam 
menghadapi arus kekuasaan, politik dan negara. Namun tidak sedikit juga kajian peran dakwah aktif 
kiai dalam mengawal perubahan tradisi, budaya, pendidikan, pemberdayaan ekonomi dan keterlibatan 
sebagai creator dalam membentuk jaringan intelektual. Dalam kajian tradisi dan budaya misalnya 
dilakukan oleh Abdurrahman Wahid (1974), Horikoshi (1987[1976]) Dhofier (1980); dalam 
pendidikan yang berbasis pemberdayaan masyarakat Ziemek (1983); dalam pendidikan Lukens-bull 
(2000) Jackson and Parker (2008) Bruinessen (2012); dalam penyebaran faham keagamaan Haidar 
(1994) Djamil (2001); dalam pendidikan dan pemberdayaan ekonomi (Buresh, 2002); dan dalam peran 
dakwah jaringan intelektual Mas’ud (2004), Azra (2004), Burhanudin (2012). Selain bidang tersebut, 
cendekiawan yang mengkaji peran dakwah aktif kiai pada bidang kekuasaan, politik dan negara juga  
akan dibahas. Kajian para cendekiawan tersebut tersebut akan dibahas pada sub bab berikutnya untuk 
menggambarkan perak aktif kiai sebagai creator dalam berbagai bidang.  

Metode sejarah sosial dipilih dalam penelitian ini, digunakan sebagai pendekatan isu 
penelitian. Metode ini oleh Ferdinand Broudel disebut sebagai sejarah struktural (Kinser, 1981). 
Pendapatnya menyatakan bahwa manusia sebagai pendukung sejarah berada dalam struktur yang ada 
dalam aspek kehidupan manusia. Metode ini mengembangkan corak penulisan sejarah dan analisanya 
terhadap fenomena-fenomena sejarah dengan menggunakan pendekatan struktural. Prinsip yang 
dijadikan titik berangkat dalam metode penelitian sejarah struktural adalah dengan menjawab enam 
pertanyaan utama dalam sejarah. Pertanyaan tersebut adalah what (apa), when (kapan), where (dimana), 
who (siapa), why (mengapa), dan how (bagaimana), yang ditujukan pada fakta peristiwa. Pertanyaan-
pertanyaan tersebut ditelusuri melalui literatur-literatur yang berkaitan dengan fokus penelitian ini.  

Penelitian para cendekiawan yang menampilkan sorotan terhadap jejak dakwah kiai menjadi 
objek kajian penelitian ini. Analisis kajian pemikiran tentang kiai yang dilakukan oleh para 
cendekiawan terdahulu dengan mengedepankan latarbelakang sosial dalam sejarah dakwah kiai sebagai 
creator dalam perubahan sosial, sekaligus memuat aspek kritis untuk menganalisis peran dakwah kiai 
sebagai creator dinamika perubahan sosial. Kajian ini dilakukan dengan merekonstruksi peristiwa-
peristiwa sosial yang melibatkan para kiai tradisionalis di panggung sejarah perubahan sosial sejak tahun 
1974 sampai saat ini. Dalam kerangka mencapai tujuan penelitian, maka dalam kajian ini ditempuh 
cara sebagai berikut: Pengumpulan Sumber (Heuristik). Pada tahapan ini, kegiatan diarahkan pada 
penjajakan, pencarian, dan pengumpulan sumber- sumber literatur yang diteliti, baik berupa sumber 
primer yang berkaitan dengan jejak dakwah kiai sebagai creator perubahan sosial di Indonesia, maupun 
sumber skunder yang berkaitan dengan interpretasi atas interaksi sosial yang dilakukan oleh kiai. 
Verifikasi dan validasi (Kritik Sumber dan Keabsahan Sumber). Dalam setiap peristiwa setidaknya 
dilakukan perbandingan terhadap tiga sumber literatur untuk menjamin otentisitas, orisinilitas dan 
integritas sumber. Intepretasi (Analisis dan Sintesis). Dimaksudkan menyatukan beberapa data yang 
ada, dan dikelompokkan menjadi satu dengan generalisasi konseptual. Dalam prosesnya, secara objektif 
data peristiwa politik Islam kiai dianalisis melalui interpretasi terhadap simbol-simbol yang digunakan 
dalam interaksi politik Islam kiai. Interpretasi yang dilakukan dengan menggunakan sumber literatur 
yang telah diverifikasi dan divalidasi. Penyajian data. Model yang digunakan secara deskriptif 
merekonstruksi dakwah kiai sebagai creator perubahan sosial di Indonesia. 
 
Kiai dan Pesantren 



 Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
 Vol. 9, no.2 (Agustus 2023) 

131 
 

Kiai melalui kepemimpinannya yang kharismatik berhasil menciptakan institusi pesantren 
sebagai subkultur. Konsep subkultur itu diangkat oleh Abdurrahman Wahid dengan argumennya 
bahwa di dalam pesantren telah terbentuk keunikan dalam aspek-aspek yang meliputi: cara hidup yang 
dianut, pandangan hidup dan tata nilai yang diikuti, serta hirarki kekuasaan intern tersendiri yang 
ditaati sepenuhnya. Cara hidup yang dianut berdasarkan pada nilai-nilai yang diteladankan oleh kiai 
dalam menjalankan kehidupan sehari-hari. Sehingga keteladanan kiai tersebut tercermin menjadi tata 
nilai yang melembaga dalam kehidupan pesantren. Tata nilai itu seperti keikhlasan, dalam arti 
ketulusan dalam menerima, memberikan dan melakukan sesuatu diantara sesame makhluknya. 
Termasuk juga dalam tata nilai ini adalah menerima terhadap segalanya dengan kadar apapun yang 
diberikan oleh kehidupan, terutama jika dipandang dari segi pendapatan materil dengan tetap 
memperhatikan niat yang berlandaskan tujuan ukhrawi. Pandangan hidup semacam ini dapat 
melahirkan penerimaan terhadap perubahan yang terjadi dalam kehidupan dengan mudah serta 
fleksibelitas para santri untuk menempuh jenjang apapun yang menjadi tuntutan masyarakat kelak. 
Inilah satu nilai yang dikreasikan oleh kiai untuk membentuk jiwa dinamis-adaptif pada santrinya 
(Wahid 1974:42-43).  

Secara hirarki kekuasaan, kiai membuat hubungan dengan para pembantunya ditegakkan 
dalam kewibawaan moral. Hirarki internal ini, sama sekali berbeda dengan kehidupan di luarnya. 
Dalam hal-hal yang paling sederhanapun, hirarki kekuasaan ini tidak akan berbagi dengan  dunia 
luarnya. Inilah hirarki kekuasaan absolut. Demikian besar kekuasaan kiai kepada para santrinya, 
sehingga santri dalam seumur hidupnya akan selalu merasa terikat dengan kiainya, minimal sebagai 
sumber inspirasi dan sebagai panduan moral dalam menjalankan kehidupan sehari-hari. Seorang santri 
biasanya akan meminta pertimbangan kiainya dalam persoalan melanjutkan pendidikan, memilih 
jodoh dan  memilih pekerjaan (Wahid 1974:43).  

Singkatnya, kemampuan pesantren dalam menjalankan pola kehidupan yang unik tidak 
terlepas dari peran dakwah kreaif kiai dalam mengawal perjalanan tradisi pesantren. Kemampuan 
pesantren bertahan selama berabad-abad bahkan melampaui masyarakat di sekitarnya. Kedudukan ini 
dapat dilihat dari kemampuan pesantren untuk melakukan transformasi total dalam sikap hidup 
masyarakt sekitarnya, tanpa ia sendiri harus mengorbankan identitas dirinya. Sebuah contoh dapat 
ditunjukkan oleh Kiai Hasyim Asyari yang hidup melakukan transformasi kehidupan masyarakat 
sekitar Tebuireng, Jombang. Masyarakat pedusunan itu pada mulanya adalah sebuah masyarakat yang 
hidup dalam serba-serbi keduniawian yang didukung dengan fasilitas yang cukup menjanjikan dengan 
adanya Pabrik Gula Cukir. Realitas ini berhadapan dengan nilai hidup masyarakat Jawa lama yang 
berorientasi pada harmoni dengan Sang Pencipta dalam suatu kehidupan yang serba beragama. Proses 
akulturasi hasil perbenturan ini menciptakan masyarakat yang secara budaya berwatak rawan: hilangnya 
rasa aman perorangan dari gangguan “orang-orang jago” dan meluasnya relativias moral. Hadirnya Kiai 
Hasyim di tempat ini dengan mendirikan pesantren, pada mulanya mendapat tantangan keras dari 
masyarakat sekitar, tetapi lambat laun pola kehidupan keberagamaan kembali menemukan medannya 
untuk membentuk masyarakat yang memegang nilai-nilai moral kehidupan. Transformasi masyarakat 
yang dilakukan Kiai Hasyim bersama para santri terjadi bersamaan dengan dan menjadi sarana bagi 
perkembangan Pesantren Tebuireng. Hingga akhirnya peantren mendapatkan kedudukan kultural 
yang relatif lebih kuat dibanding dengan unsur lain dalam masyarakat  (Wahid 1974:43-44).  
 
Kiai Sebagai Creator; Menolak Lebel Cultural Broker 

Peran dakwah kreatif kiai dalam arus perubahan sosio-kultur juga dibahas dalam penelitian 
(Horikoshi 1987[1976]). Pendapatnya tentang peran dakwah kiai menolak terhadapak konsep cultural 
broker yang disampaikan oleh (Geertz, 1960). Baginya Geertz sangat keliru jika peran dakwah kiai hanya 



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142) 

132 
 

di sempitkan pada tingkat memediasi saja yang cenderung tidak memililki peran dakwah yang 
signifikan di tengah masyarakat. bahkan Geertz beranggapan secara politis kiai yang tidak 
berpengalaman dan memiliki keahlian tidak akan mampu memimpin dengan baik hubungan 
masyarakat-bangsa modern. Data etnografi yang didapatkan Horikoshi di Jawa Barat menampilkan 
kesimpulan yang sama sekali berbeda dengan Geertz (Horikoshi 1987[1976]:237). 

Horikoshi menampilkan kesimpulannya tentang peran dakwah kiai yang lebih kreatif dan 
berdaya signifikansi di kalangan sosio-kultur masyarakatnya dalam dua hal. Pertama, berbeda dengan 
anggapan Geertz bahwa para kiai di Jawa Barat cenderung menolak terhadap perubahan untuk 
mempertahankan kedudukan yang sangat berpengaruh dalam sistem yang tradisional. Kedua, para kiai 
telah mengatasi dengan cermat terkait masalah-masalah yang menyangkut hubungan masyarakat-
bangsa, sebab kekuasaan mereka sama sekali tidak mendukung terhadap fungsi mediasi yang inginkan 
oleh kekuasaan di luar mereka. Lebih jauh, kepemimpinan para kiai yang kharismatik dan berpengaruh 
telah membentuk lebih banyak lagi gambaran kebersamaan umat Islam yang lebih besar. Model-nodel 
patronase dalam kepemimpina mereka semuanya berasa dari kesungguhan mereka untuk melestarikan 
masyarakat Islam yag komprehensif bertentangan dengan keinginan nasional yang asing dan skuler. 
Dalam melestraikan tradisi Islam bagi generasi penerus dan memajukan dakwah, para kiai telah 
memiliki mekanisme pewarisan khusus melalui keluarga dan bahkan sebagai jaringan fungsionaris, 
meraka telah memiliki jaringan tersendiri dan terorganisir diantara mereka yang lebih luas secara 
wilayah geografis (Horikoshi 1987[1976]:238). 

Tidak seperti cultural broker yang nampak tidak ada signifikansinya di kalangan masyarakat dan 
kekuatanya cenderung berpihak pada sistem nasional, posisi para pemimpin tradisional telah 
melembaga dan tertanam secara kuat dalam struktur masyarakat lokal. Bagi masyarakat islam di 
pedesaan Jawa, pemimpin tradisional haruslah mereka yang memapu menunjukkan kemampuannya 
dengan mewujudkan harapan-harap masyarakat dan penduduk desa, memperhatikan kesejahteraan 
sosial ekonomi dan juga tujuan-tujuan agama mereka. Kemahiran para kiai dalam menggunakan simbol 
agama dan ideologi, merupakan sisi yang menunjukkan kesadaran mereka terhadap prinsip agar otortas 
mereka dapat dipertahankan. Sejauh peran dakwah mereka dalam dalam memperkenalkan urusan-
urusan dari luar yang dapat menimbulkan perubahan dalam masyarakat, para kiai desa melaksanakan 
dengan berbagai cara. Diantara yang mereka lakukan adaah dengan memanipulasi secara cerdik 
terhadapa kepentingan-kepentingan nasional, bantuan-bantuan yang mengarahkan agar penduduk 
desa dapat ikut berdagang di perkotaan dan usaha proyek dalam memodernisasi pendidikan tradisional 
yang ada di pesantren-pesantren. Tidak jarang mereka menutup saluran komunikasi dan dorongan 
perubahan serta menahan informasi dengan tujuan mencegah perkembangan hubungan langsung 
antara dua tujuan yang berbeda sekaligus untuk menghindari hal-hal yang membahayakan terhadap 
kedudukan mereka (Horikoshi 1987[1976]:241-42). Sederhananya adalah bahwa dalam menanggapi 
perubahan sosio-kultur, kiai memiliki mekanisme tersendiri dalam menjaga dan melestarikan sistem 
sosial yang sudah mapan di masyarakatnya untuk menghindari goncangan budaya yang dapat 
membahyakan orientasi masyarakat disamping dapat membahayakan kedudukan kekuasaan mereka 
sebagai kontrol sosial.     
 
Modernisasi Tradisi 

Jika horikoshi menampilkan kreatifitas kiai dalam menghadapi arus perubahan sosial dengan 
mekanisme penolakan dan manipulasi cerdik, maka Dhofier (1980) menampilkan bagaimana kreasi 
kiai melakukan modernisasi dengan caranya tetap menjaga terhadap tradisi. berdasarkan penelitian 
lapangan yang dilakukan di dua pesantren Jawa - Pesantren Tegalsari di Salatiga, Jawa Tengah, dan 
Pesantren Tebuireng di Jombang, Jawa Timur tentang pembangunan berbasis pesantren bahwa 



 Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
 Vol. 9, no.2 (Agustus 2023) 

133 
 

meskipun kiai sangat terkait dengan pola pikir Islam tradisionalis, mereka telah mengambil peran 
dakwah kepemimpinan dalam beradaptasi dengan modernisasi dalam melakukan perubahan sosial. 
Bukan hanya di situ saja, para kiai juga membuat modernisasi yang berbeda sama sekali dengan 
modernisasi barat, mereka menapilkan modernisasi baru dengan corak Islami (Jackson and Parker 
2008:37) 

Menurut Dhofier, para kiai yang menjadi penghubung antara tradisi Islam dengan tuntutan 
dunia modern yang cenderung duniawi. Inilah perkembangan kehidupan yang harus mereka hadapi. 
Kedudukan ganda kiai ini memang unik, dan menjadi inti dari dari kualitasnya yang menonjol.  

“Memang benar, kedudukan ganda ini pula yang seringkali menjadi sumber tragedi yang 
seringkali dialami oleh para kiai; tetpi justru pada kedudukan ganda ini pula terletak 
keagungan mereka. Kita boleh saja menyimpulkan bahwa kedudukan ganda ini menyulitkan 
kiai sebagai pemimpin pesantren; tetapi kita bisa juga menyimpulkan bahwa para kiai tersebut 
adalah pemimpin-pemimpin yang kreatif yang selalu berhasil mengembangkan pesantren 
dalam dimensi-dimensi yang bar; dan panorama yang berwajah sangat majemuk dari 
kehidupan pesantren sekkarang ini, adalah merupakan petunjuk adanya kreasi yang jenius 
daripara kiai (Dhofier 1980:177).  
Mekanisme lain yang diciptakan oleh para kiai dalam menjaga kualitas keilmuan dan tradisi 

adalah hubungan kekerabatan antar kiai. Ini adalah salah sistem dalam melestarikan tradisi pesantren, 
yakni membangun solidaritas dan kerjasama sekuat-kuatnya antar sesami kiai. Dengan cara ini, 
punahnya pesantren lama dapat diatasi dengan munculnya pesantren baru dengan warisan kultur dan 
keilmuan yang geneologis (Dhofier 1980:61-62).  

Scott Allen Buresh (2002) melengkapi kajian peran dakwah penting kiai dalam membangun 
tradisi Islam yang bercorak modern. Berdasarkan penelitian lapangan yang dilakukan di dua pesantren 
di Jawa Barat—di Pesantren Cipasung di Tasikmalaya, Pesantren Raudlatut Tholibin di Cirebon dan 
Pesantren Pertanian Darul Fallah di Bogor tentang pembangunan berbasis pesantren bahwa meskipun 
kiai sangat terkait dengan pola pikir Islam tradisionalis, mereka telah mengambil peran dakwah 
kepemimpinan dalam beradaptasi dengan modernisasi dalam melakukan perubahan sosial. Bahkan 
para kiai juga membuat modernisasi yang berbeda sama sekali dengan modernisasi barat, mereka 
menapilkan modernisasi baru dengan corak Islami.  
 
Politik dan Pemberdayaan Masyarakat  

Peneliti lain yang memfokuskan pada peran dakwah kiai melalui pesantren dengan 
mengembangkan pendidikan yang berbasis pemberdayaan masyarakat adalah Ziemek (1983). Dalam 
penelitiannya terdapat temuan bahwa para kiai yang terkoordinasi dalam Perhimpunan Pengembangan 
Pesantren dan Masyarakat (P3M) melaksanakan fungsi sosilanya dalam pemberdayaan masyarakat. 
Maka pada pesantren-pesantren yang besar dan pada regional yang penting, kiai membentuk badan 
yang disebut dengan “Biro Pengembangan” dan sekaligus merupakan basis kegiatan para TPM (Tenaga 
Pengembang Masyarakat). Di sinilah dilakukan pengerjaan konseptual dan organisatoris untuk 
pelaksanaan program pengembangan desa. Disini para kiai juga bekerjasama dengan wakil-wakil  dari 
lembaga-lembaga non agama (LP3ES, LSP dan sebagainya) sebagai sponsor (Ziemek 1983:248). Dengan 
demikian, semakin nyata peran dakwah para kiai dalam melakukan kreasi-kreasi khusus dalam hal ini 
kaitannya dengan proyek-proyek pemberdayaan masyarakat. Program pemberdayaan masyarakat yang 
dilakukan oleh para kiai tidak lah cukup jika hanya menjadi mediator. Hal sangat dibutuhkan adalah 
kemampuan dalam mengkreasi program-program bersama masyarakat secara partisipatoris.  

“Dapat di duga bahwa usaha reform ini akan mempunyai dampak terhadap perkembangan 
kebijaksanaan di bidang kemasyarakatan, dengan dihadapkannya alternatif-alternatif yang 



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142) 

134 
 

berorientasi pada masyarakat kepada konsep-konsep pendidikan pemerintah di bidang 
pendidikan.” (Ziemek 1983:248)  
Peran dakwah politik kiai mendapat sorotan dari K. D. Jackson (1990). Penelitiannya berkaitan 

dengan fungsi tokoh masyarakat atau kewibawaan tradisional seorang torkoh—salah satunya adalah 
kiai—dalam mendinamisasi aktifitas sosial politik masyarakat, dimana keikut sertaan masyarakat dalam 
politik disebabkan oleh pengaruh dan arahan dari para tokoh tradisional yang senantiasa di patuhi oleh 
orang-orang Sunda. Peran dakwahan tokoh tradisonal sangatlah besar dalam mempengaruhi 
masyarakat Sunada dalammelakukan pemberontokan atau perlawanan terhadap kekuatan yang 
melawan tradisi. Kekuatan hubungan kewibawaan tokoh tradisional dengan kepatuhan dan 
keikutertaan masyarakat dalam bidang politik sesuai dengan pilihan politik yang di tentukan oleh tokoh 
tradisional mereka. Para tokoh iini sangat menentukan corak kehidupan dan pola hubungan 
masyarakat. di sisi lain ada kelompok masyarakat kebanyakan baik dari golonga tua maupun golongan 
muda yang menduduki posisi dalam strata sosial sebagai kelas menengah ke bawah yang lebih rendah 
dan tersubordinasi. Afiliasi pilihan politik kelompok inferior ini sangat ditentukan oleh kelas superior. 
Ikatan-ikatan sosial yang terbentuk dalam masyarakat sesuai dengan arahan dan pengalihan dari tokoh 
kewibawaan tradisional (Jackson 1990:199-219). 

Kajian tentang peran dakwah kiai sebagai orang yang berpengaruh dalam penentuan jaringan 
kekuasaan di desa dilakukan oleh Suprapto (1997). Baginya dalam penelitiannya di Kelurahan 
Pagentan Singosari Malang menemukan gambaran bahwa posisi kiai belum terkalahkan oleh posisi 
para birokrat. Hal ini dikarenakan masyarakat masih kental dengan tradisi sowan dan minta restu 
kepada elit agama oleh kalangan birokrat pemerintah menggambarkan betapa kokohnya posisi elit 
agama di wilayah penelitian tersebut. 

Kajian yang lebih beragam tentang peran dakwah penting kiai sebagai tokoh sentral dilakukan 
oleh Dirdjosanjoto (1999 [1994]). Dia mengkaji bagaimana efektifitas peran dakwah kiai dalam 
perubahan sosial, politik, budaya dan ekonomi di Kecamatan Tayu, Pati, Jawa Tengah dari tahun 1980-
1989. Dalam perjalan sejarah di Tayu mencatat keterlibatan kiai-kiai dalam gerakan lokal. Respon aktif 
dilakukan oleh kiai-kiai dalam realitas perubahan sosial. Para kiai mampu bertahan dalam situasi yang 
sangat kompleks. Sebagaian dari mereka bahkan bergerak secara turun temurun dalam perjuangan 
melalui madrasah, pesantren, tarekat, ataupun pada gerakan sosial, ekonomi, politik lainnya yang ada 
di daerah Tayu. Dalam hal ini mereka memaikan peran dakwah penting dalam membentengi tradisi 
Sunni dari berbagai pengaruh luar yang mengancam, baik dari perkembangan sekolah-sekolah umum, 
pengaruh politik kolonial, perkembangan agama Kristen, dan bahkan juga dari pengaruh gerakan 
pembaharu Muhammadiyah yang datang dari kota. Singkatnya, penemuan Dirdjosanjoto  
menggambarkan kiai sebagai elit agama sekaligus elit politik yang memiliki pengaruh kuat dikalangan 
masyarakat. kiai adalah entrepreneur politik (Dirdjosanjoto 1999 [1994]:274-281). 

 
Transformasi Pemikiran 

Abdurrahman Mas’ud (Mas’ud 2006[1993]) menyusun disertasi tentang pemikiran dan kiprah 
ulama pesantren. Mas’ud memfokuskan penelitiannya tentang tokoh-tokoh pesantren yang ada di 
Indonesia. Ada lima tokoh yang dipilihnya sebagi kiai yang memiliki peran dakwah dalam 
pembentukan jaringan intelektual pesantren sehingga bahkan menciptakan geneologi pemikiran 
pesantren. Lima tokoh terzebuta adalah Syekh Nawawi Bantani, Kiai Mahfudz Tarmizi, Kiai Kholil 
Bangkalan, Kiai Asnawi Kudus, dan Kiai Hasyim Asyari Jombang. Dalama kesimpulannya, lima tokoh 
ini dipandang sebagai arsitek pesantren. Dua tokoh pertama sebagai arsitek intelektual, sedangkan tiga 
tokoh berikutnya sebagai arsitek pengembangan kelembagaan pesantren. Kajian yang senada juga 
dilakukan oleh Azra (2004) dengan fokusnya pada peran dakwah kiai sebagai motor bagi gerakan sosial 
dan transmisi intelektual para kiai di Nusantara dengan para ulama di Timur Tengah. 



 Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
 Vol. 9, no.2 (Agustus 2023) 

135 
 

Sudut kajian peran dakwah kiai dalam mentransformasikan faham keagamaan Islam dilakukan 
oleh Haidar (1994). Transformasi faham keagamaan dengan melakukan kajian fiqih sebagai dasar bagi 
pegangan masyarakat menghadapi perubahan sosial. Haidar telah mengkaji NU yang dipimpin oleh 
para kiai dari sisi fiqh politik. Ia menyimpulkan bahwa rujukan para kiai dalam menentukan rujukan 
politiknya adalah tradisi keilmuan yang berhaluan Aswaja. Faham ini memiliki tiga pondasi cakupan 
ilmu meliputi: aqidah- tauhid sebagai aspek keimanan, syariat-fiqh sebagai aspek amaliyah sehari-hari, dan 
akhlak-tasawuf sebagai aspek estetika dalam beramaliyah. Namun Haidar menegaskan bahwa 
kecenderungan rujukan kiai lebih banyak pada aspek fiqh.  

Sejenis dengan kajian Haidar adalah Djamil (2001). Kajian Jamil melakukan penelitian 
terhadapa sebuah gerakan yang dilakukan oleh Kiai Rifai dari desa Kalisasak Kecamatan Limpung 
Kabupaten Batang berupa gerkan tarojumah, yakni gerkan pemahaman tentang tradisi keislaman 
dengan menterjemahkan berbagai kitab-kitab klasik agar memberikan kesadaran dan semangat kepada 
santri dan masyarakat Islam. Kiai Rifai adalah seorang kiai yang dilahirkan di Kendal jawa Tengah pada 
tahun 1786. Ayahnya adalah seorang kiai penghulu atau pejabat agama di zaman colonial Belanda. 
Sebelum menetap di Kalisasak, belajar ke Makkah selama delapan tahun (1833-1841). Melalui 
gerakannya, Kiai Rifai memberikan sumbangan besar terhadapa terciptanya pemikiran Islam 
tradisional Ahlusunnah wal Jamaah di Indonesia. Akan tetapi ajarannya sering bersentuhan dengan 
gerakan isolasi secara kultural terhadap kebudayaan kota melalui bahasa agama yang sarat dengan 
provokasi anti pemerintah Belanda dan juga anti kepada tokoh-tokoh agama yang dekat dengan 
kekuasaan Belanda. 
 
Kiai Sebagai Patron 

Kajian berikutnya tentang peran dakwah kiai dalam menciptakan patronase yang kuat di 
lingkungan masyarakat. Kajian ini dilakukan oleh Saxebøl (2002) dengan latar belakang masyarakat 
Madura. Dia melihat bahwa kelompok pemimpin agama Islam, para kiai, memiliki pengaruh yang kuat 
terhadap orang Madura. Secara kolektif terlihat, para kiai memiliki kekuatan besar. Dalam disertasi nya 
mengungkapkan sifat kiai sebagai pemegang kekuasaan. Kiai Madura dapat digambarkan sebagai 
pelindung. Teori hubungan patron-klien telah membantunya menggambarkan sifat kekuatan kiai. Dia 
menganalisis cara-cara paling dominan di mana para kiai Madura mengembangkan hubungan patron-
klien. 

Tiga pertanyaan umum yang memandu analisisnya didasarkan pada teori Scott (1972) dan 
Jackson (1974). Tiga pertanyaan tersebut berdasarkan penelitian empiris sebelumnya tentang Madura 
dan diperkuat oleh penelitian lapangannya sendiri, ditemukan cara yang paling dominan di mana para 
kiai Madura mngembangkan hubungan patron-klien dengan memanfaatkan: pertama, hubungan sosial 
yang saling terkait; kedua, keterlibatan dalam organisasi; ketiga, keterlibatan dalam ekonomi (Saxebøl 
2002:104). 

Tema yang sama tentang patronase yang menjadikan kekuasan kiai terus bertahan meskipun 
harus melakukan persaingan antar kiai pada peran dakwah politik dibahas oleh Turmudi (2003). Ada 
dua  lembaga formal yang dijadikan kiai sebagai basis dalam membangun hubungan kuasanya dengan 
masyarakat. Dua lembaga tersebut adalah pesantren dan tarekat. Dominannya peran dakwah kiai dalam 
kelembagaan pesantren dan tarekat menempatkan kiai pada posisi yang terhormat dalam masyarakat. 
Hal ini karena masyarakat Jombang telah lama dibentuk dengan kehadiran pesantren. Meskipun 
demikian hubungan kuasa kiai dengan masyarakat masih lebih kuat dengan masuk dalam lingkungan 
tarekat (Turmudi 2003:315).  

Namun, masing-masing kiai sebagai pemimpin Islam tradisional, bersifat independen satu 
sama lain. Karena itu kecenderungan menjadi kreator politik seringkali memunculkan pandangan yang 



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142) 

136 
 

berbeda antar kiai yang tidak jarang melahirkan konflik-konflik diantara para pengikutnya. Konflik ini, 
yang biasanya tidak mesuk kepada ranah ideologis adalah gambaran dari ketegangan pribadi antar kiai 
sebagai pemimpin pesantren ataupun tarekat (Turmudi 2003:317).  
 
Kiai Sebagai Decision Maker 

Temuan lain menyatakan kiai sebagai sebuah intitusi, mencoba untuk membangun sebuah 
tatanan sosial yang ada sesuai dengan cita-cita Islam. Hal ini didasarkan pada keyakinan kiai akan 
tugasnya sebagai kholifah fil ardl yang harus mengemban amanah untuk memakmurkan bumi dan harus 
mewujudkan bangunan nilai-nilai keislaman dalam setiap peri kehidupan. Keberhasilan kiai dalam 
mebangun tatanan yang islami tidak lepas dari kenyataan bahwa kepemimpinan kiai berbeda dengan 
kepemimpinan formal maupun informal lain di Indonesia. Dengan pola kepemimpinan kharismatik, 
kiai membentuk hubungan yang erat dengan para pengikutnya, situasi yang tidak bisa diciptakan oleh 
pemimpin lain. Khususnya hubungan dalam tarekat dimana subordinasi klien sangat penting  
(Turmudi 2003:318). 

Meskipun demikian, telah terjadi perubahan pola patronase pada kepemimpinan kiai akibat 
dari berkembangnya pola pendidikan modern. Akibat dari ini adalah kemunculan profanisasi 
kharisma, yaitu berkurangnya pengaruh kiai dalam masyarakat. Namun hal ini tidak terjadi dengan 
satu kali peristiwa besar. Kenyataanya selalu dikuti dengan pola perubahan yang perlahan-lahan 
biasanya diawali dari golongan muda (Turmudi 2003:320).   

Masih dalam kajian kekuasaan-politik dilakukan juga oleh Fealy (2003). Kajiannya meneliti 
tentang pemikiran dan gerak para kiai NU di tahun 1952-1967 dimana posisi NU saat itu atas inisiasi 
para kiai menjadi sebuah partai politik. Para kiai membentuk perilaku politik NU campuran antara 
akomodatif dan militan, bergantung pada kondisi yang dibutuhkan, meskipun lebih banyak 
kecenderungan untuk menciptakan kreasi yang akomodatif. Banyak akademisi saat itu yang 
memberikan cap pada NU dan kiainya sebagai oportunistik. Cap ini ingin menampilkan sebuah 
tuduhan (meski tidak diungkapakan secara langsung) bahwa para kiai NU tidak pernah memiliki 
prinsip atau tidak memegang prinsip. Para pengkritik menunjuk pada seringnya partai NU mengubah 
sikap politiknya demi menyelamatkan posisinya di pemerintahan. Sebagai contohnya, NU telah 
menyatakan komitmennya untuk membangun solidaritas partai Islam, namun partai NU justru 
berungkali membangun aliansi dengan partai nasionalis untuk melawan Masyumi  (Fealy 2003:347-
348).  

Alasan dari pengambilan keputusan para kiai NU ini adalah sebagai bentuk mengkreasikan 
prinsip dasar ideologi keagamaan yang sudah lama dianutnya. Ini menyatakan bahwa para kiai NU 
bukan tidak berprinsip, tapi prinsip itu bergerak mengikuti terhadap perkembangan situasi, dimana 
situasi selalu ditempatkan pada posisi yang mendahulukan maslahat (manfaat) dari mafsadat 
(kerusakan), amar ma’ruf nahi mungkar, dan akhofud darorain (memilih keburukan—diantara keburukan—
yang paling ringan dampak kerusakannya) (Fealy 2003:348).   
 
Dinamika Dakwah Kiai dalam Perubahan Sosial Kekuasaan 

Kreasi kiai lainya adalah menciptakan hubungan yang mendasarkan pada power sharing dengan 
strongman (orag kuat dalam sebuah daerah). Ashari (2003) dan Rozaki (2004) tampil sebagai peneliti 
yang memfokuskan kajiannya pada power sharing antara kiai dan bajingan di Pamekasan; dan kiai dan 
blater di Madura. Sebagai dua kekuatan sosial yang sangat mengakar secara kultural di masyarakat 
Madura, eksistensi kiai dan blater sudah menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Dua kekuatan 
sosial ini dengan caranya masing-masing membangun relasi kuasa atas masyarakat (Rozaki 2004:189).  



 Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
 Vol. 9, no.2 (Agustus 2023) 

137 
 

Dalam konteks membangun relasi kuasa ini, tentunya keduanya sama-sama menyadari 
posisinya sebagai strongman. Dalam konteks ini pula relasi kekuasaan antara kiai dan blater tak 
terelakkan dan menjadi fakta sosiologis. Bila dilihat dari motif dan konteks relasi sosio-kulturnya dapat 
dijelaskan, bahwa relasi kuasa antara kiai dan blater didasari motif sosial-ekonomi-politik. Motif 
ekonomi politik yang dilakukan oleh kiai dengan blater biasanya dilakukan oleh kiai yang kesadaran 
dan visi keagamaannya sudah mengalami profanisasi. Arena yang seringkali dijadikan pertemuan relasi 
ini adalah pemilihan klebun dan bupati (Rozaki 2004:192-194).  

Kekuatan politik kiai dipandangan pada waktunya juga mengalami kebuntuan. Martin van 
Bruinessen and Farid Wajidi (2006) mencatat, ketika awal berkuasanya orde baru, para kiai 
menemukan kebuntuan untuk memperoleh dukungan massa.  Di kemudian waktu kebuntuan tersebut 
dapat dipecahkan dengan sebuah gagasan  dukungan massa yang diberi nama syu'un ijtima'iyah.  Gagasan 
semacam ini lebih dekat untuk menggaungkan kiai sebagai simbol bagi kekuatan civil society, yang mana 
kehadiran kiai muncul sebagai simbol bagi kekuatan pemberdayaan masyarakat, khususnya masyarakat 
dengan konotasi agraris. Dengan demikian, kiai lebih dirasakan kehadirannya oleh masyarakat lebih 
dari hanya sekedar vote gatter. Peran dakwah kiai sebagai kekuatan civil society berkembang menjadi 
gagasan-gagasan yang cukup signifikan dalam mempengaruhi cara masyarakat memaknai praktik 
keberagamaan Islam. Munculnya wacana tentang Islam Emansipatoris, Islam Transformatif dan Islam 
Progresif berdampak pada pengaruh yang begitu signifikan terutama di kalangan akademisi dan 
intelektual muda (Said Ali, 2008). 

Kajian yang serupa tampil dalam mengembangkan penelitian yang mengarah pada peran 
dakwah kiai dalam menciptakan kultur damai dalam masyarakat Indonesia. Perkembangan kajian ini 
ikut meramaikan gaung dari wacana tentang civil society. Cendekiawan yang membahas terkait ini adalah 
Soleh (2007). Risetnya pada lima provinsi di Indonesia menunjukkan keseriusan para kiai dalam 
mendukung perdamaian, resolusi konflik dan penjagaan atas kehidupan pluralitas dalam perbedaan 
etnis dan agama. Beberapa kiai yang ditampilkan oleh soleh diantaranya adalah: Kiai Farid Wajedy, 
Pengasuh Pesantren DDI Mongkoso yang menolak bentuk jihad yang dilakukan dengan kekerasan. 
Begitu juga yang ditampilkan oleh Kiai Fawaid dari Situbondo dan Kiai Turmuzi Badrudin dari NTB. 
Ada juga tulisan dari (Harun, 2007) mengangkat sosok kiai Mahfudz Ridwan yang memiliki inisiatif 
mendirikan pesantren pluralisme bernama Pesantren Edi Mancoro, Gedangan, Bandungan, Salatiga 
Jawa Tengah. Terakhir adalah kajiannya (Baso, 2007) yang menampilkan kultur damai kiai-kiai pada 
pesantren yang ada di Bugis, Makassar.  

Patoni (2007) menunjukkan bahwa peran dakwah kiai semakin meluas tidak hanya dalam 
bidang sosial, pendidikan dan budaya, tapi meluas pada wilayah politik praktis sebagai bagian dari 
kiprahnya untuk untuk memberdayakan masyarakat dan memperjuangkan ajaran agama Islam. Patoni 
menggambarkan dalam penelitiannya semakin meluasnya peran dakwah kiai dalam politik praktis; 
menjadi aktor politik, terlibat dalam dukungan politik, dan partisipasi dalam hal memberikan restu 
adalah didasarkan pada alasan untuk memperjuangkan agama Islam melalui jalur struktural sekaligus 
didasari moralitas politik yang wajib diperjuangkan. Politik dalam pandangan kiai adalah bagian tak 
terpisahkan dari ajaran agama Islam.  

Bagi Martin Van Bruinessen (2012) peran dakwah yang dilakukan kiai adalah melakukan 
transformasi faham keagamaan dan sosial melalui kitab kuning, pesantren dan tarekat. Tarekat 
Naqsabandiyah di Indonesia adalah tarekat yang menjadi acuan paham keagamaan para kiai. Ia 
menjeaskan bahwa Islam pertama kali di kenal orang Indonesia adala Islam yang bernuansa tasawuf 
dan tarekat. Disini tarekat tidak hanya berfungsi sebagai sebagai penguatan keagamaan, tetapi berfungsi 
juga sebagai lembaga kekeluargaan besar. 



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142) 

138 
 

Burhanudin (2012) melanjutkan penelitian dari Azra (2004) yang menekankan peran dakwah 
kiai sebagai motor bagi gerakan sosial dan jaringan intelektual sampai ke Timur Tengah sampai kepada 
membentuk kelembagaan kiai, seperti NU, sekaligus mencipta otoritas ditengah masyarakat Muslim 
Indonesia. Studinya memberikan penjelasan historis tentang apa yang saat ini muncul sebagai suatu 
bahasa konseptual tentang ulama atau kiai kontemporer: revitalisasi dan reformulasi tradisi dalam 
rangka beradaptasi dengan tuntutan-tuntutan baru modernitas. Gagasan-gasan intelektual Islam adalah 
sebagai sesuatu berasal dari individu-individu yang kreatif (ulama atau kiai), yang berkontribusi dalam 
pembentukan religiusitas umat Islam dalam sejarah Indonesia dan pada gilirannya menciptakan 
otoritas di tengah-tengah Muslim Indonesia (Burhanudin 2012:6-9).  

Sementara itu Azizah (2013) mengambil penelitian peran dakwah kiai dalam politik praktis. 
Studinya mengangkat sosok dua kiai, di Sampang dan Pamekasan Madura yang tampil menjadi Bupati. 
Kiai yang sekaligus bupati telah berhasil melakukan transformasi sosial, budaya dan politik. Secara 
sosial, mereka merupakan tokoh masyarakat yang secara tradisional menjadi refrensi masyarakat 
dengan pengalamannya pada organisasi sosial keagamaan dan politik telah menjadi sosok yang tidak 
saja dikenal dan terkenal oleh masyarakat lokal desa, tetapi juga regional. Dengan bekal ilmu agamanya 
yang baik tidak hanya menenmpatkan dirinya sebagai pusat rujukan sosial dan agama bagi masyarakat 
di daerahnya, namun juga semakin luas pengaruhnya, terutama setelah mereka menempuh studi lanjut 
pada program pascasarjana. Meningkatnya kemampuan akademis ini, secara budaya, telah melengkapi 
kiprahnya tidak hanya di bidang sosial keagamaan, melainkan juga tokoh politik di tingkat kabupaten. 
Secara politik, kedua kiai tersebut telah menjadi anggota partai politik dan berpengalaman di legislatif 
sehingga kemampuan empatinya cukup tinggi untuk menjadi bupati (Azizah 2013:264).  

Studi tentang pertarungan kiai, blater dan klebun dalam memperebutkan kekuasaan di arena 
politik lokal dibahas oleh Pribadi (2015) . Terkadang tiga elit desa tersebut menjalin hubungan yang 
saling menguntungkan dalam rangka mempertahankan atau memperluas pengaruh kekuasaan. Dengan 
mengeksplorasi sumber-sumber otoritas, karakteristik, dunia sosiopolitik, peran dakwah dan hubungan 
antara para pemimpin desa, Pribadi  menunjukkan bahwa hanya ada beberapa perubahan dalam politik 
lokal di Madura, sejak reformasi politik 1998. Faktanya, terlepas dari proses reformasi yang 
berkesinambungan, keadaan politik lokal di daerah itu tetap relatif sama dan bahkan terjadi 
kontinuitasi. Di sana, politik lokal telah menjadi arena khas para pemimpin lokal: klebun (kepala desa), 
kiai (pemimpin agama) dan blater (orang kuat lokal). Perjuangan untuk mendapatkan pengaruh dari 
para elit desa ini tidak hanya berpusat pada peluang untuk keuntungan materi pribadi, tetapi juga pada 
persaingan politik, yang terorganisir secara longgar, pragmatis, dan sering bersifat saling 
menguntungkan. Kehadiran elit desa yang terus-menerus ini pada periode pasca-Suharto tanpa 
diragukan merupakan refleksi dan konsekuensi dari pengaruh langsung mereka terhadap masyarakat.  

Studi Hidayat (2017) bebicara tentang bagaimana seorang kiai memainkan berbagai peran 
dakwah dominan yang tumpang tindih (polymorphic) termasuk guru agama, panduan orang, pemimpin 
komunitas, guru spiritual dan referensi moral. Juga Masud (2004) secara luas diketahui bahwa seorang 
kyai diminta sebagai penasihat politik oleh penguasa lokal atau nasional. Seorang kyai hebat dari Jawa 
Timur, Hasyim Asy’Ari, sangat dihormati karena menjadi ulama besar (hadhrat asy-Syaikh). Dalam 
sistem tradisional sekolah Islam (pesantren), kyai tidak dapat dipertanyakan dan ditantang oleh santri 
mereka, dan menuntut kesetiaan penuh dan mendalam. Seorang Muslim biasa akan sangat mungkin 
dan diharapkan untuk menunjukkan rasa hormat dan tunduk pada kyai. Selain itu kiai menjadi istilah 
yang dominan pada maskulinitas yang terwujud dari praktik gerakan kiai dalam membangun jaringan 
intelektual yang memiliki kecenderungan lebih dominan pada laki-laki (Hidayat 2017:1-7).  

Yanwar Pribadi (2018) mengembangkan kajiannya terkait dengan pembentukan politik 
identitas santri yang digawangi oleh kiai. Peran dakwah kiai Madura sebagai pemimpin tradisional dan 
modern, merupakan pendukung utama budaya santri. Telah lama peran dakwah kiai membentuk dan 



 Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
 Vol. 9, no.2 (Agustus 2023) 

139 
 

mengkarakterisasi dinamika Islam dan politik di Madura dan telah lama memanfaatkan posisi mereka 
untuk meningkatkan kedudukan sosial dan kesejahteraan politik mereka dalam hubungan negara-
masyarakat. Dengan melihat politik identitas, Pribadi menekankan proses kekuasaan, aliansi, 
kompetisi, akomodasi, negosiasi, dan klaim yang dibuat kiai untuk mendapatkan atau menegaskan 
kembali kekuasaan.  

Kiai bersama pesantren dan jaringan organisasi, seperti NU, sangat waspada menanggapi 
kekuasaan negara dengan membangun hubungan yang beragam dengan negara. Hubungan ini seputar 
mengambil jarak dari pemerintah untuk membentuk hubungan yang saling menguntungkan dengan 
negara ketika kekuatan negara menjadi terlalu kuat untuk ditentang, atau ketika membuat aliansi 
dengan pemerintah memunculkan sisi manfaat. Tentu saja, kiai telah menjadi calo sosial, budaya, 
ekonomi, dan politik di Madura. Ini sejalan dengan proposisi Salwa Ismail pada kiai di Madura bahwa 
secara historis kiai memainkan peran dakwah sebagai penasihat, dan keterlibatan mereka dalam politik 
dan perebutan kekuasaan dibentuk oleh posisi mereka dalam hierarki sosial dan politik pada waktu itu 
(Pribadi 2018:60). Hal yang pokok dalam kajiannya adalah para pemimpin lokal selalu ada dalam proses 
transformasi di Madura dan pada kenyataannya, mereka telah berhasil mempertahankan posisi mereka 
yang dihormati dan telah melakukan dominasi atas penggunaan otoritas keagamaan yang sah oleh kiai, 
penggunaan kekuatan fisik oleh blater, dan kepemimpinan formal oleh klebun, di dalam suatu wilayah 
tertentu. Proses sosial, politik, ekonomi, dan budaya ditentukan oleh bagaimana aktor-aktor lokal 
memediasi dan merespon perubahan institusi formal. Mereka bisa saling berebut pengaruh atau 
memilih untuk berkolaborasi (Pribadi 2018:251).  
 
Kiai Sebagai Influncer di Era Digital 

Saat ini, pada era perubahan sosial yang distimulasi oleh arus teknologi digital, tidak luput dari 
peran dakwah kiai dalam menghadapi arus perubahan ini. Berbagai macam kreasi yang dimunculkan 
oleh kiai mendapatkan sorotan dari berbagai peneliti. Pesantren misalnya, sebagai basis kekuatan kiai 
dalam menyebarkan misi dakwahnya, telah menyesuaikan dengan berbagai macam teknologi digital 
dalam mengembangkan dakwahnya (Haris, 2023; Ulum & Munim, 2019), kurikulum pendidikannya 
(Husna 2021; Hasmiza dan Muhtarom 2022; Syafi’AS dan Najib 2022; Masruroh dan Muhid 2022), 
pengembangan keterampilan santrinya dan strategi dakwahnya (Kholis, 2021; Setiawan, 2022; 
Syahputra, 2020; Ummah, 2020). Hal ini tentunya dilakukan dengan tanpa menggerus tradisi dan nilai 
yang menjadi prinsip dalam melakukan dakwah.  

Kiai juga menjadi influencer dalam berbagai momentum yang menjadi kegemaran anak muda, 
terutama gen-Ze. Kiai Bahak misalnya, adalah sosok kiai yang menjadi soroton di dekakde tahun ini 
baik sebagai kajian penelitian maupun sebagai sosok yang banyak memiliki konten di media sosial 
dengan jutaan penonton (Rusydiyah, Sa’diyah, dan Azizah 2020). Konten-konten tersebut 
menghasilkan perubahan pemikiran, sikap dan tingkah laku tidak hanya bagi penonton yang segenerasi 
dengan Kiai Bahak, namun juga banyak dari kalangan muda milenial (Syarifah 2020; Qordofa dan As’ 
ad 2022).    
 
Kesimpulan 

Perubahan sosial di masyarakat sebagai kondisi tak terelakkan, tidak luput dari peran dakwah 
kiai dengan segala aspek dinamikanya. Penelitian ini mengemukakan beberapa hasil analisis yang 
didapatkan dengan mengkaji dari penelitian para cendekiawan terdahulu. Diantara hasilnya sebagai 
berikut: Pertama, Terminologi cultural broker yang disematkan oleh Geertz pada kiai terbantahkan 
dengan sejumlah hasil penelitian yang membuktikan kiai lebih sebagai creator dalam menghadapi 
dinamika perubahan sosial. Kedua, kiai juga telah melakukan modernisasi tradisi dalam berbagai aspek 



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142) 

140 
 

dimensi tradisi  pesantren dan tradisi lokal dengan tetap mempertahankan nilai-nilai dan prinsip dalam 
menjalankan dakwah Islam di masyarakat. Ketiga, politik dan pemberdayaan masyarakat yang 
diperankan oleh kiai di tengah perubahan sosial adalah bagaian dari melaksanakan tugas kholifah fil ardl 
untuk mewujudkan rahmatan lil alamin dan kemaslahatan umat. Keempat, kiai  melakukan transformasi 
pemikiran dalam rangka mengajak umat untuk menjadi masyarakat yang moderat dengan berpijak pada 
prinsip keislaman. Kelima, kiai sebagai patron memiliki andil yang kuat dalam rangka membimbing 
umat agar terhindar dari dampak negatif dari arus perubahan sosial. Keenam,  kiai sebagai decision maker 
mewujud dalam berbagai perhelatan yang merumuskan berbagai prinsip penguatan kesejahteraan dan 
kemaslahatan umat, serta penerapannya dalam berbagai bidang kehidupan. Ketujuh, dinamika dakwah 
kiai dalam perubahan sosial kekuasaan mengungkap fleksibilitas peran dakwah kiai ketika berhadapan 
dengan kekuasaan lainnya, sehingga kiai mampu tetap menjaga peran dakwahnya sebagai creator 
berhadapan dengan kekuasan lain. Kedelapan, kiai mampu memrankan sebagai influncer yang 
mencerdaskan umat di era digital dengan penerimaan pada semua kalangan tua maupun generasi 
milenial.  
 
Daftar Pustaka 
 
Ashari, L. (2003). Power Sharing Between the Kyai, Bajingan and the Village Head. In Mimeo. Jakarta. 
Azizah, N. (2013). Artikulasi Politik Santri Dari Kiai Menjadi Bupati. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Azra, A. (2004). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII. Jakarta: 

Kencana. 
Baso, A. (2007). Pesantren dan Kultur Damai. In B. Soleh (Ed.), Budaya Damai Komunitas Pesantren. 

Jakarta: LP3ES. 
Bruinessen, M. Van. (2012). Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat. Yogyakarta: Gading Publishing. 
Bruinessen, M. Van, & Wajdi, F. (2006). Syu ’ un Ijtima ’ iyah and the Kiai Rakyat : Traditionalist 

Islam , Civil Society and Social Concerns. Indonesian Transition, 205–248. 
Buresh, S. A. (2002). Pesantren-based development: Islam, education, and economic development in Indonesia. 

PhD thesis: University of Virginia. 
Burhanudin, J. (2012). Ulama dan Kekuasaan: Pergumulan Elite Politik Muslim Dalam Sejarah Indonesia. 

Jakarta: NouraBooks. 
Dhofier, Z. (1980). The Role of The Kiai in The Maintenance of Traditional Islam in Java. Canberra: The 

Australian National University. 
Dirdjosanjoto, P. (1999). Memelihara Umat; Kiai Pesantren-Kiai Langgar di Jawa. Yogyakarta: LKIS. 
Djamil, A. (2001). Perlawanan Kiai Desa: Pemikiran dan Gerakan Islam KH. Ahmad Rifa’i Kalisasak. 

Yogyakarta: LKIS. 
Fealy, G. (2003). Ijtihad Politik Ulama: Sejarah NU 1952-1967. Yogyakarta: LKIS. 
Geertz, C. (1960). The Javanese Kijaji : The Changing Role of a Cultural Broker. Comparative Studies 

in Society and History, 2(2), 228–249. 
Haidar, A. (1994). Nahdhatul Ulama dan Islam di Indonesia. Jakarta: Gramedia. 
Hall, Stuart and Held, D. (1989). Citizens and Citizenship. In M. Hall, Stuart and Jacques (Ed.), New 

Times: The Changing Face of Politics in the 1990s. London: Verso. 
Haris, M. A. (2023). Urgensi Digitalisasi Pendidikan Pesantren di Era Society 5.0 (Peluang dan 

Tantangannya di Pondok Pesantren Al-Amin Indramayu). Islamic Management: Jurnal Manajemen 
Pendidikan Islam, 6(01), 49–64. 

Harun, M. B. (2007). Pesantren dan Pluralisme. In B. Soleh (Ed.), Budaya Damai Komunitas Pesantren. 



 Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam 
 Vol. 9, no.2 (Agustus 2023) 

141 
 

Jakarta: LP3ES. 
Hasmiza, H., & Muhtarom, A. (2022). Kiai dan Pengembangan Kurikulum Pesantren di Era 

Digitalisasi. Arfannur, 3(3), 137–150. 
Hidayat, R. (2017). Santri , Kyai , and Ulama : Framing Masculinities within Indonesian Religius Elites. 

(August 2011), 0–14. 
Horikoshi, H. (1987). Kyai dan Perubahan sosial. Jakarta: Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan 

Masyarakat. 
Husna, L. A. (2021). Digitalisasi Pembelajaran Sejarah Pada Pesantren Era New Normal. Jurnal 

Pendidikan Dompet Dhuafa, 11(01), 27–33. 
Isma’il, I. Q. (1997). Kiai penghulu Jawa: peranannya di masa kolonial. Jakarta: Gema Insani. 
Jackson, E., & Parker, L. (2008). modernisation , Islamisation and the future of Islamic education in 

Indonesia. Religion, 42(1), 21–53. 
Jackson, K. D. (1990). Kewibawaan Tradisional, Islam, dan Pemberontakan: Kasus Darul Islam Jawa Barat. 

Jakarta: Pustaka Utama Grafiti. 
Kholis, N. (2021). Dakwah virtual, generasi Z dan moderasi beragama. IQTIDA: Journal of Da’wah and 

Communication, 1(02), 155–168. 
Kinser, S. (1981). Annaliste Paradigm? The Geohistorical Structuralism of Fernand Braudel. The 

American Historical Review, 86(1), 63. https://doi.org/10.2307/1872933 
Lukens-bull, R. A. (2000). Teaching Morality : Javanese Islamic Education in a Globalizing Era. In 

Journal of Arabic and Islamic Studies (Vol. 3). https://doi.org/10.1525/aeq.2001.32.3.350 
Mansurnoor, I. (1990). Islam in an Indonesian World: Ulama of Madura. Yogyakarta: Gadjah Mada 

University. 
Mansurnoor, I. A. (1995). Rato and Kiai in Madura. Are they Twins. In  et al. in Dijk, Kees van (Ed.), 

Across Madura Strait. The Dynamics of an Insular Society. Leiden: KITLV Press. 
Mas’ud, A. (2004). Intelektual Pesantren : Perhelatan Agama dan Tradisi. Yogyakarta: LKIS. 
Mas’ud, A. (2006). Dari Haramain Ke Nusantara, Jejak Intelektual Arsitek Pesantren. Jakarta: Prenada. 
Masruroh, S. A., & Muhid, A. (2022). Migrasi Pengajian Konvensional ke Pengajian Virtual di 

Pesantren. Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan, 22(01), 108–129. 
Patoni, A. (2007). Peran Kiai Pesantren dalam Politik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Pribadi, Y. (2015). The klebun, the kiai and the blater: Notes from western Madura, Indonesia1. 

South East Asia Research, 23(3), 303–317. https://doi.org/10.5367/sear.2015.0267 
Pribadi, Y. (2018). Islam, state and society in Indonesia : local politics in Madura. New York: Routledge. 
Qordofa, M. Q., & As’ ad, M. (2022). Metode Dakwah KH. Ahmad Baha’uddin Nursalim (Gus 

Baha) Melalui Channel Santri Gayeng Di Media Youtube. Syiar: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran 
Islam, 2(1), 1–10. 

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and Its Opponents in Java: A Political , Social , Cultural , and Religious 
History , c. 1930 to the Present. Singapore: NUS Press. 

Rozaki, A. (2004). Menabur Kharisma Menuai Kuasa: kiprah kiai dan blater sebagai rezim kembar di 
Madura. Yogyakarta: Pustaka Marwa. 

Rusydiyah, E. F., Sa’diyah, H., & Azizah, M. (2020). The millennial Kiais: contemporary Indonesian 
dakwah activism through social media. Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman, 15(1), 75–
97. 

Said Ali, A. (2008). Pergolakan di Jantung Tradisi: NU yang Saya Amati. Jakarta: LP3ES. 
Saxebøl, T. (2002). The Madurese ulama as patrons. (May). 
Setiawan, N. (2022). Urgensi Dan Strategi Dakwah Santri di Era Digitalisasi. Jurnal Dakwah Dan 



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142) 

142 
 

Komunikasi, 7(2), 223–232. 
Soleh, B. (2007). Antara Konflik dan Perdamaian: Peran Pesantren. In B. Soleh (Ed.), Budaya Damai 

Komunitas Pesantren. Jakarta: LP3ES. 
Suprapto, R. (1997). Status dan Peran Elit Agama dalam Proses Pembangunan Desa Sesudah 

Diundangkannya UU Nomor 5/1979. Universitas Airlangga. 
Syafi’AS, A., & Najib, A. (2022). Strategi Pembelajaran Lembaga Pendidikan Pesantren Dalam 

Mengahadapi Era Digitalisasi. Sumbula: Jurnal Studi Keagamaan, Sosial Dan Budaya, 7(2), 313–
337. 

Syahputra, M. C. (2020). Jihad santri millennial melawan radikalisme di era digital: Studi Gerakan 
Arus Informasi Santri Nusantara di media sosial. Jurnal Islam Nusantara, 4(1), 69–80. 

Syarifah, N. L. A. (2020). Tafsir Audiovisual: Kajian Penafsiran Gus Baha di Channel YouTube Al-
Muhibbiin dan Implikasinya bagi Pemirsa. 

Touwen-Bouwsma, E. (1992). The Ulama of Madura: Rise and Expansion of a Religious Regime. In 
M. Bax & A. Kloos, Peter, and Koster (Eds.), Faith and Polity on Religion and Politics. Amsterdam: 
VU University Press. 

Turmudi, E. (2003). Struggling for the Umma : Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang, East Java. 
Canberra ACT 0200, Australia: ANU E Press. 

Ulum, M., & Munim, A. (2019). Digitalisasi Pendidikan Pesantren (Paradigma Dan Tantangan 
Dalam Menjaga Kultur Pesantren). Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars, 3(1), 664–
670. 

Ummah, A. H. (2020). Dakwah digital dan generasi milenial (menelisik strategi dakwah komunitas 
arus informasi santri nusantara). Tasâmuh, 18(1), 54–78. 

Wahid, A. (1974). Pesantren Sebagai Subkultur. In D. Raharjo (Ed.), Pesantren dan Pembaharuan. 
Jakarta: LP3ES. 

Ziemek, M. (1983). Pesantren Dalam Perubahan Sosial. Jakarta: P3M. 
 
 
 


