Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam
Vol. 9, no.2 (Agustus 2023)

Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika
Perubahan Sosial

Traces of Kiai’s Islamic Da'wah as Creators in the
Dynamics of Social Change

Rojabi Azharghany

Universitas Nurul Jadid, Probolinggo, Indonesia

azharghany@unuja.ac.id

Abstract

This study aims to analyze the traces of the role of da'wah dakwah kiai as a creator agent in facing social changes
in society. The discussion is by conducting a study on the results of scholarly research written since 1974 until now,
by highlighting that kiai not only mediates in changes in society, or even stagnates in change. More than that, kiai
appears as an active agent in creating to get out of various problems faced by both himself, pesantren and the
community. For this purpose, the social history method was chosen in this study by analyzing the study of thoughts
about kiai conducted by previous scholars by prioritizing the social background in the history of da'wah kiai as a
creator in social change, as well as containing critical aspects to analyze the role of da'wah kiai as a creator of the
dynamics of social change. This study was conducted by reconstructing social events involving traditionalist kiai on
the stage of social change history from 1974 to the present. First, the terminology of cultural brokers is refuted by
the fact that kiai as creators. Second, kiai modernize traditions. Third, politics and community empowerment are
played by kiai to realize rahmatan lil alamin and the benefit of the people. Fourth, kiai transforms thinking to
realize a moderate society. Fifth, kiai as patrons have a strong role in guiding the people. Sixth, kiai as a decision
maker realizes the welfare and benefit of the people. Seventh, the dynamics of kiai da'wah in social power change
reveals the flexibility of the role of kiai da'wah when dealing with other powers. Eighth, kiai is able to act as an
influencer who educates people in the digital era with acceptance for all old people and millennials.

Keywords: dakwah kiai, creator, social change, social history

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis jejak peran dakwah dakwah kiai sebagai agen creator dalam
menghadapi perubahan sosial di masyarakat. Pembahasannya dengan melakukan kajian pada hasil penelitian

cendekiawan yang ditulis sejak tahun 1974 hingga sekarang, dengan menyorot kiai tidak hanya memediasi dalam



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142)

perubahan masyarakat, atau bahkan mengalami stagnasi dalam perubahan. Lebih dari itu, kiai muncul sebagai
agen yang aktif dalam melakukan kreasi untuk keluar dari berbagai persoalan-persoalan yang dihadapi baik oleh
dirinya, pesantren maupun masyarakat. Untuk tujuan tersebut, metode sejarah sosial dipilih dalam penelitian ini
dengan menganalisis kajian pemikiran tentang kiai yang dilakukan oleh para cendekiawan terdahulu dengan
mengedepankan latarbelakang sosial dalam sejarah dakwah kiai sebagai creator dalam perubahan sosial, sekaligus
memuat aspek kritis untuk menganalisis peran dakwah kiai sebagai creator dinamika perubahan sosial. Kajian
ini dilakukan dengan merekonstruksi peristiwa-peristiwa sosial yang melibatkan para kiai tradisionalis di panggung
sejarah perubahan sosial sejak tahun 1974 sampai saat ini. Hasilnya Pertama, Terminologi cultural broker
terbantahkan dengan fakta kiai sebagai creator. Kedua, kiai melakukan modernisasi tradisi. Ketiga, politik dan
pemberdayaan masyarakat diperankan oleh kiai untuk mewujudkan rahmatan lil alamin dan kemaslahatan umat.
Keempat, kiai melakukan transformasi pemikiran untuk mewujudkan masyarakat yang moderat. Kelima, kiai
sebagai patron memiliki andil yang kuat dalam rangka membimbing umat. Keenam, kiai sebagai decision maker
mewujudkan kesejahteraan dan kemaslahatan umat. Ketujuh, dinamika dakwah kiai dalam perubahan sosial
kekuasaan mengungkap fleksibilitas peran dakwah kiai ketika berhadapan dengan kekuasaan lainnya. Kedelapan,
kiai mampu memerankan sebagai influncer yang mencerdaskan umat di era digital dengan penerimaan pada
semua kalangan tua maupun generasi milenial.

Kata Kunci: dakwah kiai, creator, perubahan sosial, sejarah sosial

Pendahuluan

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis jejak peran dakwah dakwah kiai sebagai agen
creator dalam menghadapi perubahan sosial di masyarakat. Pembahasannya dengan melakukan kajian
pada hasil penelitian cendekiawan yang ditulis sejak tahun 1974 hingga sekarang, dengan menyorot
kiai tidak hanya memediasi dalam perubahan masyarakat, atau bahkan mengalami stagnasi dalam
perubahan. Lebih dari itu, kiai muncul sebagai agen yang aktif dalam melakukan kreasi untuk keluar
dari berbagai persoalan-persoalan yang dihadapi baik oleh dirinya, pesantren maupun masyarakat.

Sejak periode peralihan kerajaan Hindu-Budha menuju kerajaan Islam sampai kepada era
reformasi di Indonesia, keberadaan kiai tampil sebagai elit agama yang mendapatkan kedudukan
terhormat di masyarakat disertai dengan otorisasi kekuasaan dengan berbagai penyesuainnya. Ricklefs
(2012) mendefinisikan elit agama adalah mereka yang didefinisikan, dilegitimasi, dan diilhami oleh
kedudukan keagamaan mereka. Mereka—khususnya di Indonesia—adalah para ulama terpelajar dari
agama yang sedemikian diakui oleh komunitas mereka (Ricklefs 2012:18).

Peralihan kekuasaan Kerajaan Hindu-Budha di Indonesia menjadi Kerajaan Islam
menempatkan sosok kiai—namun lebih dikenal saat itu sebagai syekh atau sayyid—pada lingkaran utama
tahta kerajaan. Di masa itu, kebanyakan syekh menjadi qodli (hakim) dan pemuka agama yang sah
ditunjuk oleh raja. Sebut saja misalnya kehadiran dua saudara di tanah Jawa pada periode terakhir
kerajaan Majapahit, yakni Syekh Ali murtadlo dan Syekh Ali Rahmat sebagai pemuka agama (raja
pendeta) dan imam agama (Azra 2004:). Selang beberapa tahun kemudian semakin banyak syekh/
sayyid/ ulama atau kiai yang menduduki posisi penting dalam kerajaan Islam, seperti Nuruddin Ar
Raniri (w. 1658), Abdur Rauf As Singkili (w. 1693) dan Muhammad Yusuf Al Magassari (w. 1699).
Para syekh yang terakhir ini masuk pada pusaran kekuasaan kerajaan diperiodesasikan sebagai pra
kolonial (Burhanudin 2012:31).

Perubahan pola peran dakwah kiai di masyarakat selanjutnya terjadi pada periode kolonial.
Penguasaan VOC sebagai raja dagang di Nusantara menggeser peran dakwah kiai dilingkaran kerajaan

128



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam
Vol. 9, no.2 (Agustus 2023)

bersamaan dengan runtuhnya kerajaan-kerajaan Islam. Periode ini menempatkan kiai jauh diluar
struktur kekuasaan formal pemerintah dan beralih di pelosok-pelosok pedalaman. Pengalaman ini
dimanfaatkan oleh kiai untuk memperkuat otoritas sebagai pimpinan agama secara langsung kepada
masyarakat dengan mendirikan pesantren (Burhanudin 2012:11). Status elit kiai sebagai pemimpin
lembaga keagamaan mengakar di masyarakat dengan simbol-simbol kiai yang kharismatik, namun
bersamaan dengan itu, pemerintah hindia belanda membentuk satu otoritas Agama Islam bernama kiai
penghulu (Isma’il, 1997). Hal ini membuat para kiai semakin mengencangkan kekuasaannya dengan
membentuk komunitas dan gerakan sosial seperti yang dilakukan Kiai Diponegoro, Kiai Nawawi
Banten, Kiai Mahfudz Termas, Kiai Kholil Bangkalan dan Kiai Soleh Darat (Burhanudin, 2012). Peran
dakwah kiai itu terutama muncul dalam bentuk jaringan ulama Nusantara dan ulama Makkah sekaligus
Hadrami.

Kurun diakhir periode kolonial ditandai dengan pembentukan lembaga yang lebih luas dan
lebih besar sebagai wadah legitimasi otoritas keagamaan, seperti NU (Nahdlatul Ulama). Hal ini
dilakukan atas dasar respon gerakan modernisasi yang dilakukan oleh Belanda dan munculnya gerakan
reformis Islam (Burhanudin 2012:383). Keadaaan ini dirasakan mengganggu otoritas para kiai sebagai
ahli agama yang selama ini telah hidup berdampingan bersama masyarakat, khususnya di daerah
pedalaman. Dengan demikian, peran dakwah kiai tidak hanya meliputi pada komunitas santri saja,
lebih dari itu berupaya untuk masuk pada kalangan luas masyarakat Indonesia.

Pentingnya peran  dakwah  kiai dalam  perubahan  sosial =~ menarik  sejumlah
penulis. Mansurnoor, misalnya, dalam penelitiannya di Madura, menandakan pentingnya
posisi kiai dan membuat hubungan antara kiai dan rato (penguasa Madura lama) dengan menguraikan
merosotnya pengaruh rato sebagai penyebab langsung munculnya peran dakwah dan kedudukan elit
sosial kiai (Mansurnoor 1995). Touwen-Bouwsma menelusuri proses historis yang mengarah ke
perkembangan ulama dan organisasinya di Madura, yang sampai sekarang telah membentuk
penyeimbang terhadap intervensi negara. Dia berargumen bahwa posisi sosial ulama Madura yang kuat
saat ini terikat erat dengan proses pembentukan negara dan islamisasi masyarakat Madura (Touwen-
Bouwsma, 1992). Dalam menjelaskan fenomena kiai, Mansurnoor menyatakan kiai harus dipandang
sebagai sebuah institusi, dalam arti sekumpulan atribut. Ini terdiri dari posisi sebagai pribadi dan
hubungan dengan seperan dakwahgkat karakteristik yang sangat diperlukan seperti latar belakang
keluarga, sumber daya, pusat keagamaan, dan jaringan pengikut (Mansurnoor 1990:238).

Masih dengan latar penelitian di Madura, Pribadi (2018) menemukan secara umum diakui
kiai di Madura saat ini memiliki pengaruh yang besar terhadap masyarakat. Kiai dipandang sebagai
orang yang memiliki luas pengetahuan tentang Islam, dan yang kemampuannya dalam bidang agama
melampaui dari rakyat biasa. Mereka dihormati sebagai sumber yang paling otoritatif dalam kekuasaan
Islam. Penghargaan tinggi di mana publik mempercayakan pada kiai, menempatkan kiai sebagai tokoh
utama dan pemimpin rakyat, posisi yang sebagian besar telah dicapai setidaknya sejak awal abad
kesembilan belas ketika bangsawan lokal secara bertahap kehilangan pengaruhnya. Sebagian besar di
desa maupun kecamatan bahwa kekuatan besar dakwah kiai telah diperhitungkan, tidak hanya oleh
penduduk desa tetapi juga juga oleh pejabat negara. Pihak yang berkuasa, di satu sisi, telah
memperebutkan kiai, dan di sisi lain, mereka juga menikmati manfaat kepemimpinan kiai diantara
orang-orang. Tanpa dukungan kiai, yang ada adalah kemungkinan kecil untuk melibatkan penduduk
desa dalam implementasi pembangunan program selama era Orde Baru. Kedua otoritas tersebut;
negara dan kiai tentunya sadar akan situasi tersebut (Pribadi 2018:64).

Apa yang harus kita ingat adalah bahwa sebagai elit agama, kiai mampu merangkul,
menantang, dan mengubah ideologi dan kebijakan yang dipaksakan; inilah yang secara umum orang
tidak banyak mampu. Mengingat perkembangan sosial-politik ini, kita telah melihat pentingnya

129



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142)

kiai sebagai  aktor sentral dalam politik lokal di Indonesia dan  mencerminkan
pentingnya ulama sebagai aktor utama dalam politik Muslim di mayoritas wilayah Muslim lainnya. Di
banyak tempat, mereka menegaskan hak mereka untuk hidup dan menentang setiap tindakan paksaan
dari suatu negara yang akan meniadakan sumber daya dan otoritas mereka (Hall and Held 1989:175).

Kebanyakan kajian tentang peran dakwah aktif kiai agaknya seputar pergulatannya dalam
menghadapi arus kekuasaan, politik dan negara. Namun tidak sedikit juga kajian peran dakwah aktif
kiai dalam mengawal perubahan tradisi, budaya, pendidikan, pemberdayaan ekonomi dan keterlibatan
sebagai creator dalam membentuk jaringan intelektual. Dalam kajian tradisi dan budaya misalnya
dilakukan oleh Abdurrahman Wahid (1974), Horikoshi (1987[(1976]) Dhofier (1980); dalam
pendidikan yang berbasis pemberdayaan masyarakat Ziemek (1983); dalam pendidikan Lukens-bull
(2000) Jackson and Parker (2008) Bruinessen (2012); dalam penyebaran faham keagamaan Haidar
(1994) Djamil (2001); dalam pendidikan dan pemberdayaan ekonomi (Buresh, 2002); dan dalam peran
dakwah jaringan intelektual Mas’ud (2004), Azra (2004), Burhanudin (2012). Selain bidang tersebut,
cendekiawan yang mengkaji peran dakwah aktif kiai pada bidang kekuasaan, politik dan negara juga
akan dibahas. Kajian para cendekiawan tersebut tersebut akan dibahas pada sub bab berikutnya untuk
menggambarkan perak aktif kiai sebagai creator dalam berbagai bidang.

Metode sejarah sosial dipilih dalam penelitian ini, digunakan sebagai pendekatan isu
penelitian. Metode ini oleh Ferdinand Broudel disebut sebagai sejarah struktural (Kinser, 1981).
Pendapatnya menyatakan bahwa manusia sebagai pendukung sejarah berada dalam struktur yang ada
dalam aspek kehidupan manusia. Metode ini mengembangkan corak penulisan sejarah dan analisanya
terhadap fenomena-fenomena sejarah dengan menggunakan pendekatan struktural. Prinsip yang
dijadikan titik berangkat dalam metode penelitian sejarah struktural adalah dengan menjawab enam
pertanyaan utama dalam sejarah. Pertanyaan tersebut adalah what (apa), when (kapan), where (dimana),
who (siapa), why (mengapa), dan how (bagaimana), yang ditujukan pada fakta peristiwa. Pertanyaan-
pertanyaan tersebut ditelusuri melalui literatur-literatur yang berkaitan dengan fokus penelitian ini.

Penelitian para cendekiawan yang menampilkan sorotan terhadap jejak dakwah kiai menjadi
objek kajian penelitian ini. Analisis kajian pemikiran tentang kiai yang dilakukan oleh para
cendekiawan terdahulu dengan mengedepankan latarbelakang sosial dalam sejarah dakwah kiai sebagai
creator dalam perubahan sosial, sekaligus memuat aspek kritis untuk menganalisis peran dakwah kiai
sebagai creator dinamika perubahan sosial. Kajian ini dilakukan dengan merekonstruksi peristiwa-
peristiwa sosial yang melibatkan para kiai tradisionalis di panggung sejarah perubahan sosial sejak tahun
1974 sampai saat ini. Dalam kerangka mencapai tujuan penelitian, maka dalam kajian ini ditempuh
cara sebagai berikut: Pengumpulan Sumber (Heuristik). Pada tahapan ini, kegiatan diarahkan pada
penjajakan, pencarian, dan pengumpulan sumber- sumber literatur yang diteliti, baik berupa sumber
primer yang berkaitan dengan jejak dakwah kiai sebagai creator perubahan sosial di Indonesia, maupun
sumber skunder yang berkaitan dengan interpretasi atas interaksi sosial yang dilakukan oleh kiai.
Verifikasi dan validasi (Kritik Sumber dan Keabsahan Sumber). Dalam setiap peristiwa setidaknya
dilakukan perbandingan terhadap tiga sumber literatur untuk menjamin otentisitas, orisinilitas dan
integritas sumber. Intepretasi (Analisis dan Sintesis). Dimaksudkan menyatukan beberapa data yang
ada, dan dikelompokkan menjadi satu dengan generalisasi konseptual. Dalam prosesnya, secara objektif
data peristiwa politik Islam kiai dianalisis melalui interpretasi terhadap simbol-simbol yang digunakan
dalam interaksi politik Islam kiai. Interpretasi yang dilakukan dengan menggunakan sumber literatur
yang telah diverifikasi dan divalidasi. Penyajian data. Model yang digunakan secara deskriptif
merekonstruksi dakwah kiai sebagai creator perubahan sosial di Indonesia.

Kiai dan Pesantren

130



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam
Vol. 9, no.2 (Agustus 2023)

Kiai melalui kepemimpinannya yang kharismatik berhasil menciptakan institusi pesantren
sebagai subkultur. Konsep subkultur itu diangkat oleh Abdurrahman Wahid dengan argumennya
bahwa di dalam pesantren telah terbentuk keunikan dalam aspek-aspek yang meliputi: cara hidup yang
dianut, pandangan hidup dan tata nilai yang diikuti, serta hirarki kekuasaan intern tersendiri yang
ditaati sepenuhnya. Cara hidup yang dianut berdasarkan pada nilai-nilai yang diteladankan oleh kiai
dalam menjalankan kehidupan sehari-hari. Sehingga keteladanan kiai tersebut tercermin menjadi tata
nilai yang melembaga dalam kehidupan pesantren. Tata nilai itu seperti keikhlasan, dalam arti
ketulusan dalam menerima, memberikan dan melakukan sesuatu diantara sesame makhluknya.
Termasuk juga dalam tata nilai ini adalah menerima terhadap segalanya dengan kadar apapun yang
diberikan oleh kehidupan, terutama jika dipandang dari segi pendapatan materil dengan tetap
memperhatikan niat yang berlandaskan tujuan wukhrawi. Pandangan hidup semacam ini dapat
melahirkan penerimaan terhadap perubahan yang terjadi dalam kehidupan dengan mudah serta
fleksibelitas para santri untuk menempuh jenjang apapun yang menjadi tuntutan masyarakat kelak.
Inilah satu nilai yang dikreasikan oleh kiai untuk membentuk jiwa dinamis-adaptif pada santrinya
(Wahid 1974:42-43).

Secara hirarki kekuasaan, kiai membuat hubungan dengan para pembantunya ditegakkan
dalam kewibawaan moral. Hirarki internal ini, sama sekali berbeda dengan kehidupan di luarnya.
Dalam hal-hal yang paling sederhanapun, hirarki kekuasaan ini tidak akan berbagi dengan dunia
luarnya. Inilah hirarki kekuasaan absolut. Demikian besar kekuasaan kiai kepada para santrinya,
sehingga santri dalam seumur hidupnya akan selalu merasa terikat dengan kiainya, minimal sebagai
sumber inspirasi dan sebagai panduan moral dalam menjalankan kehidupan sehari-hari. Seorang santri
biasanya akan meminta pertimbangan kiainya dalam persoalan melanjutkan pendidikan, memilih
jodoh dan memilih pekerjaan (Wahid 1974:43).

Singkatnya, kemampuan pesantren dalam menjalankan pola kehidupan yang unik tidak
terlepas dari peran dakwah kreaif kiai dalam mengawal perjalanan tradisi pesantren. Kemampuan
pesantren bertahan selama berabad-abad bahkan melampaui masyarakat di sekitarnya. Kedudukan ini
dapat dilihat dari kemampuan pesantren untuk melakukan transformasi total dalam sikap hidup
masyarakt sekitarnya, tanpa ia sendiri harus mengorbankan identitas dirinya. Sebuah contoh dapat
ditunjukkan oleh Kiai Hasyim Asyari yang hidup melakukan transformasi kehidupan masyarakat
sekitar Tebuireng, Jombang. Masyarakat pedusunan itu pada mulanya adalah sebuah masyarakat yang
hidup dalam serba-serbi keduniawian yang didukung dengan fasilitas yang cukup menjanjikan dengan
adanya Pabrik Gula Cukir. Realitas ini berhadapan dengan nilai hidup masyarakat Jawa lama yang
berorientasi pada harmoni dengan Sang Pencipta dalam suatu kehidupan yang serba beragama. Proses
akulturasi hasil perbenturan ini menciptakan masyarakat yang secara budaya berwatak rawan: hilangnya
rasa aman perorangan dari gangguan “orang-orang jago” dan meluasnya relativias moral. Hadirnya Kiai
Hasyim di tempat ini dengan mendirikan pesantren, pada mulanya mendapat tantangan keras dari
masyarakat sekitar, tetapi lambat laun pola kehidupan keberagamaan kembali menemukan medannya
untuk membentuk masyarakat yang memegang nilai-nilai moral kehidupan. Transformasi masyarakat
yang dilakukan Kiai Hasyim bersama para santri terjadi bersamaan dengan dan menjadi sarana bagi
perkembangan Pesantren Tebuireng. Hingga akhirnya peantren mendapatkan kedudukan kultural
yang relatif lebih kuat dibanding dengan unsur lain dalam masyarakat (Wahid 1974:43-44).

Kiai Sebagai Creator; Menolak Lebel Cultural Broker

Peran dakwah kreatif kiai dalam arus perubahan sosio-kultur juga dibahas dalam penelitian
(Horikoshi 1987[1976]). Pendapatnya tentang peran dakwah kiai menolak terhadapak konsep cultural
broker yang disampaikan oleh (Geertz, 1960). Baginya Geertz sangat keliru jika peran dakwah kiai hanya

131



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142)

di sempitkan pada tingkat memediasi saja yang cenderung tidak memililki peran dakwah yang
signifikan di tengah masyarakat. bahkan Geertz beranggapan secara politis kiai yang tidak
berpengalaman dan memiliki keahlian tidak akan mampu memimpin dengan baik hubungan
masyarakat-bangsa modern. Data etnografi yang didapatkan Horikoshi di Jawa Barat menampilkan
kesimpulan yang sama sekali berbeda dengan Geertz (Horikoshi 1987[1976]:237).

Horikoshi menampilkan kesimpulannya tentang peran dakwah kiai yang lebih kreatif dan
berdaya signifikansi di kalangan sosio-kultur masyarakatnya dalam dua hal. Pertama, berbeda dengan
anggapan Geertz bahwa para kiai di Jawa Barat cenderung menolak terhadap perubahan untuk
mempertahankan kedudukan yang sangat berpengaruh dalam sistem yang tradisional. Kedua, para kiai
telah mengatasi dengan cermat terkait masalah-masalah yang menyangkut hubungan masyarakat-
bangsa, sebab kekuasaan mereka sama sekali tidak mendukung terhadap fungsi mediasi yang inginkan
oleh kekuasaan di luar mereka. Lebih jauh, kepemimpinan para kiai yang kharismatik dan berpengaruh
telah membentuk lebih banyak lagi gambaran kebersamaan umat Islam yang lebih besar. Model-nodel
patronase dalam kepemimpina mereka semuanya berasa dari kesungguhan mereka untuk melestarikan
masyarakat Islam yag komprehensif bertentangan dengan keinginan nasional yang asing dan skuler.
Dalam melestraikan tradisi Islam bagi generasi penerus dan memajukan dakwah, para kiai telah
memiliki mekanisme pewarisan khusus melalui keluarga dan bahkan sebagai jaringan fungsionaris,
meraka telah memiliki jaringan tersendiri dan terorganisir diantara mereka yang lebih luas secara
wilayah geografis (Horikoshi 1987(1976):238).

Tidak seperti cultural broker yang nampak tidak ada signifikansinya di kalangan masyarakat dan
kekuatanya cenderung berpihak pada sistem nasional, posisi para pemimpin tradisional telah
melembaga dan tertanam secara kuat dalam struktur masyarakat lokal. Bagi masyarakat islam di
pedesaan Jawa, pemimpin tradisional haruslah mereka yang memapu menunjukkan kemampuannya
dengan mewujudkan harapan-harap masyarakat dan penduduk desa, memperhatikan kesejahteraan
sosial ekonomi dan juga tujuan-tujuan agama mereka. Kemahiran para kiai dalam menggunakan simbol
agama dan ideologi, merupakan sisi yang menunjukkan kesadaran mereka terhadap prinsip agar otortas
mereka dapat dipertahankan. Sejauh peran dakwah mereka dalam dalam memperkenalkan urusan-
urusan dari luar yang dapat menimbulkan perubahan dalam masyarakat, para kiai desa melaksanakan
dengan berbagai cara. Diantara yang mereka lakukan adaah dengan memanipulasi secara cerdik
terhadapa kepentingan-kepentingan nasional, bantuan-bantuan yang mengarahkan agar penduduk
desa dapat ikut berdagang di perkotaan dan usaha proyek dalam memodernisasi pendidikan tradisional
yang ada di pesantren-pesantren. Tidak jarang mereka menutup saluran komunikasi dan dorongan
perubahan serta menahan informasi dengan tujuan mencegah perkembangan hubungan langsung
antara dua tujuan yang berbeda sekaligus untuk menghindari hal-hal yang membahayakan terhadap
kedudukan mereka (Horikoshi 1987[1976]:241-42). Sederhananya adalah bahwa dalam menanggapi
perubahan sosio-kultur, kiai memiliki mekanisme tersendiri dalam menjaga dan melestarikan sistem
sosial yang sudah mapan di masyarakatnya untuk menghindari goncangan budaya yang dapat
membahyakan orientasi masyarakat disamping dapat membahayakan kedudukan kekuasaan mereka
sebagai kontrol sosial.

Modernisasi Tradisi

Jika horikoshi menampilkan kreatifitas kiai dalam menghadapi arus perubahan sosial dengan
mekanisme penolakan dan manipulasi cerdik, maka Dhofier (1980) menampilkan bagaimana kreasi
kiai melakukan modernisasi dengan caranya tetap menjaga terhadap tradisi. berdasarkan penelitian
lapangan yang dilakukan di dua pesantren Jawa - Pesantren Tegalsari di Salatiga, Jawa Tengah, dan
Pesantren Tebuireng di Jombang, Jawa Timur tentang pembangunan berbasis pesantren bahwa

132



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam
Vol. 9, no.2 (Agustus 2023)

meskipun kiai sangat terkait dengan pola pikir Islam tradisionalis, mereka telah mengambil peran
dakwah kepemimpinan dalam beradaptasi dengan modernisasi dalam melakukan perubahan sosial.
Bukan hanya di situ saja, para kiai juga membuat modernisasi yang berbeda sama sekali dengan
modernisasi barat, mereka menapilkan modernisasi baru dengan corak Islami (Jackson and Parker
2008:37)

Menurut Dhofier, para kiai yang menjadi penghubung antara tradisi Islam dengan tuntutan
dunia modern yang cenderung duniawi. Inilah perkembangan kehidupan yang harus mereka hadapi.
Kedudukan ganda kiai ini memang unik, dan menjadi inti dari dari kualitasnya yang menonjol.

“Memang benar, kedudukan ganda ini pula yang seringkali menjadi sumber tragedi yang

seringkali dialami oleh para kiai; tetpi justru pada kedudukan ganda ini pula terletak

keagungan mereka. Kita boleh saja menyimpulkan bahwa kedudukan ganda ini menyulitkan
kiai sebagai pemimpin pesantren; tetapi kita bisa juga menyimpulkan bahwa para kiai tersebut
adalah pemimpin-pemimpin yang kreatif yang selalu berhasil mengembangkan pesantren
dalam dimensi-dimensi yang bar; dan panorama yang berwajah sangat majemuk dari
kehidupan pesantren sekkarang ini, adalah merupakan petunjuk adanya kreasi yang jenius

daripara kiai (Dhofier 1980:177).

Mekanisme lain yang diciptakan oleh para kiai dalam menjaga kualitas keilmuan dan tradisi
adalah hubungan kekerabatan antar kiai. Ini adalah salah sistem dalam melestarikan tradisi pesantren,
yakni membangun solidaritas dan kerjasama sekuatkuatnya antar sesami kiai. Dengan cara ini,
punahnya pesantren lama dapat diatasi dengan munculnya pesantren baru dengan warisan kultur dan
keilmuan yang geneologis (Dhofier 1980:61-62).

Scott Allen Buresh (2002) melengkapi kajian peran dakwah penting kiai dalam membangun
tradisi Islam yang bercorak modern. Berdasarkan penelitian lapangan yang dilakukan di dua pesantren
di Jawa Barat—di Pesantren Cipasung di Tasikmalaya, Pesantren Raudlatut Tholibin di Cirebon dan
Pesantren Pertanian Darul Fallah di Bogor tentang pembangunan berbasis pesantren bahwa meskipun
kiai sangat terkait dengan pola pikir Islam tradisionalis, mereka telah mengambil peran dakwah
kepemimpinan dalam beradaptasi dengan modernisasi dalam melakukan perubahan sosial. Bahkan
para kiai juga membuat modernisasi yang berbeda sama sekali dengan modernisasi barat, mereka
menapilkan modernisasi baru dengan corak Islami.

Politik dan Pemberdayaan Masyarakat

Peneliti lain yang memfokuskan pada peran dakwah kiai melalui pesantren dengan
mengembangkan pendidikan yang berbasis pemberdayaan masyarakat adalah Ziemek (1983). Dalam
penelitiannya terdapat temuan bahwa para kiai yang terkoordinasi dalam Perhimpunan Pengembangan
Pesantren dan Masyarakat (P3M) melaksanakan fungsi sosilanya dalam pemberdayaan masyarakat.
Maka pada pesantren-pesantren yang besar dan pada regional yang penting, kiai membentuk badan
yang disebut dengan “Biro Pengembangan” dan sekaligus merupakan basis kegiatan para TPM (Tenaga
Pengembang Masyarakat). Di sinilah dilakukan pengerjaan konseptual dan organisatoris untuk
pelaksanaan program pengembangan desa. Disini para kiai juga bekerjasama dengan wakil-wakil dari
lembaga-lembaga non agama (LP3ES, LSP dan sebagainya) sebagai sponsor (Ziemek 1983:248). Dengan
demikian, semakin nyata peran dakwah para kiai dalam melakukan kreasi-kreasi khusus dalam hal ini
kaitannya dengan proyek-proyek pemberdayaan masyarakat. Program pemberdayaan masyarakat yang
dilakukan oleh para kiai tidak lah cukup jika hanya menjadi mediator. Hal sangat dibutuhkan adalah
kemampuan dalam mengkreasi program-program bersama masyarakat secara partisipatoris.

“Dapat di duga bahwa usaha reform ini akan mempunyai dampak terhadap perkembangan

kebijaksanaan di bidang kemasyarakatan, dengan dihadapkannya alternatif-alternatif yang

133



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142)

berorientasi pada masyarakat kepada konsep-konsep pendidikan pemerintah di bidang

pendidikan.” (Ziemek 1983:248)

Peran dakwah politik kiai mendapat sorotan dari K. D. Jackson (1990). Penelitiannya berkaitan
dengan fungsi tokoh masyarakat atau kewibawaan tradisional seorang torkoh—salah satunya adalah
kiai—dalam mendinamisasi aktifitas sosial politik masyarakat, dimana keikut sertaan masyarakat dalam
politik disebabkan oleh pengaruh dan arahan dari para tokoh tradisional yang senantiasa di patuhi oleh
orang-orang Sunda. Peran dakwahan tokoh tradisonal sangatlah besar dalam mempengaruhi
masyarakat Sunada dalammelakukan pemberontokan atau perlawanan terhadap kekuatan yang
melawan tradisi. Kekuatan hubungan kewibawaan tokoh tradisional dengan kepatuhan dan
keikutertaan masyarakat dalam bidang politik sesuai dengan pilihan politik yang di tentukan oleh tokoh
tradisional mereka. Para tokoh iini sangat menentukan corak kehidupan dan pola hubungan
masyarakat. di sisi lain ada kelompok masyarakat kebanyakan baik dari golonga tua maupun golongan
muda yang menduduki posisi dalam strata sosial sebagai kelas menengah ke bawah yang lebih rendah
dan tersubordinasi. Afiliasi pilihan politik kelompok inferior ini sangat ditentukan oleh kelas superior.
Ikatan-ikatan sosial yang terbentuk dalam masyarakat sesuai dengan arahan dan pengalihan dari tokoh
kewibawaan tradisional (Jackson 1990:199-219).

Kajian tentang peran dakwah kiai sebagai orang yang berpengaruh dalam penentuan jaringan
kekuasaan di desa dilakukan oleh Suprapto (1997). Baginya dalam penelitiannya di Kelurahan
Pagentan Singosari Malang menemukan gambaran bahwa posisi kiai belum terkalahkan oleh posisi
para birokrat. Hal ini dikarenakan masyarakat masih kental dengan tradisi sowan dan minta restu
kepada elit agama oleh kalangan birokrat pemerintah menggambarkan betapa kokohnya posisi elit
agama di wilayah penelitian tersebut.

Kajian yang lebih beragam tentang peran dakwah penting kiai sebagai tokoh sentral dilakukan
oleh Dirdjosanjoto (1999 [1994]). Dia mengkaji bagaimana efektifitas peran dakwah kiai dalam
perubahan sosial, politik, budaya dan ekonomi di Kecamatan Tayu, Pati, Jawa Tengah dari tahun 1980-
1989. Dalam perjalan sejarah di Tayu mencatat keterlibatan kiai-kiai dalam gerakan lokal. Respon aktif
dilakukan oleh kiai-kiai dalam realitas perubahan sosial. Para kiai mampu bertahan dalam situasi yang
sangat kompleks. Sebagaian dari mereka bahkan bergerak secara turun temurun dalam perjuangan
melalui madrasah, pesantren, tarekat, ataupun pada gerakan sosial, ekonomi, politik lainnya yang ada
di daerah Tayu. Dalam hal ini mereka memaikan peran dakwah penting dalam membentengi tradisi
Sunni dari berbagai pengaruh luar yang mengancam, baik dari perkembangan sekolah-sekolah umum,
pengaruh politik kolonial, perkembangan agama Kristen, dan bahkan juga dari pengaruh gerakan
pembaharu Muhammadiyah yang datang dari kota. Singkatnya, penemuan Dirdjosanjoto
menggambarkan kiai sebagai elit agama sekaligus elit politik yang memiliki pengaruh kuat dikalangan

masyarakat. kiai adalah entrepreneur politik (Dirdjosanjoto 1999 [1994]:274-281).

Transformasi Pemikiran

Abdurrahman Mas’ud (Mas’ud 2006[1993]) menyusun disertasi tentang pemikiran dan kiprah
ulama pesantren. Mas’'ud memfokuskan penelitiannya tentang tokoh-tokoh pesantren yang ada di
Indonesia. Ada lima tokoh yang dipilihnya sebagi kiai yang memiliki peran dakwah dalam
pembentukan jaringan intelektual pesantren sehingga bahkan menciptakan geneologi pemikiran
pesantren. Lima tokoh terzebuta adalah Syekh Nawawi Bantani, Kiai Mahfudz Tarmizi, Kiai Kholil
Bangkalan, Kiai Asnawi Kudus, dan Kiai Hasyim Asyari Jombang. Dalama kesimpulannya, lima tokoh
ini dipandang sebagai arsitek pesantren. Dua tokoh pertama sebagai arsitek intelektual, sedangkan tiga
tokoh berikutnya sebagai arsitek pengembangan kelembagaan pesantren. Kajian yang senada juga
dilakukan oleh Azra (2004) dengan fokusnya pada peran dakwah kiai sebagai motor bagi gerakan sosial
dan transmisi intelektual para kiai di Nusantara dengan para ulama di Timur Tengah.

134



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam
Vol. 9, no.2 (Agustus 2023)

Sudut kajian peran dakwah kiai dalam mentransformasikan faham keagamaan Islam dilakukan
oleh Haidar (1994). Transformasi faham keagamaan dengan melakukan kajian figih sebagai dasar bagi
pegangan masyarakat menghadapi perubahan sosial. Haidar telah mengkaji NU yang dipimpin oleh
para kiai dari sisi figh politik. Ia menyimpulkan bahwa rujukan para kiai dalam menentukan rujukan
politiknya adalah tradisi keilmuan yang berhaluan Aswaja. Faham ini memiliki tiga pondasi cakupan
ilmu meliputi: agidah- tauhid sebagai aspek keimanan, syariatfigh sebagai aspek amaliyah sehari-hari, dan
akhlak-tasawuf sebagai aspek estetika dalam beramaliyah. Namun Haidar menegaskan bahwa
kecenderungan rujukan kiai lebih banyak pada aspek figh.

Sejenis dengan kajian Haidar adalah Djamil (2001). Kajian Jamil melakukan penelitian
terhadapa sebuah gerakan yang dilakukan oleh Kiai Rifai dari desa Kalisasak Kecamatan Limpung
Kabupaten Batang berupa gerkan tarojumah, yakni gerkan pemahaman tentang tradisi keislaman
dengan menterjemahkan berbagai kitab-kitab klasik agar memberikan kesadaran dan semangat kepada
santri dan masyarakat Islam. Kiai Rifai adalah seorang kiai yang dilahirkan di Kendal jawa Tengah pada
tahun 1786. Ayahnya adalah seorang kiai penghulu atau pejabat agama di zaman colonial Belanda.
Sebelum menetap di Kalisasak, belajar ke Makkah selama delapan tahun (1833-1841). Melalui
gerakannya, Kiai Rifai memberikan sumbangan besar terhadapa terciptanya pemikiran Islam
tradisional Ahlusunnah wal Jamaah di Indonesia. Akan tetapi ajarannya sering bersentuhan dengan
gerakan isolasi secara kultural terhadap kebudayaan kota melalui bahasa agama yang sarat dengan
provokasi anti pemerintah Belanda dan juga anti kepada tokoh-tokoh agama yang dekat dengan
kekuasaan Belanda.

Kiai Sebagai Patron

Kajian berikutnya tentang peran dakwah kiai dalam menciptakan patronase yang kuat di
lingkungan masyarakat. Kajian ini dilakukan oleh Saxebel (2002) dengan latar belakang masyarakat
Madura. Dia melihat bahwa kelompok pemimpin agama Islam, para kiai, memiliki pengaruh yang kuat
terhadap orang Madura. Secara kolektif terlihat, para kiai memiliki kekuatan besar. Dalam disertasi nya
mengungkapkan sifat kiai sebagai pemegang kekuasaan. Kiai Madura dapat digambarkan sebagai
pelindung. Teori hubungan patron-klien telah membantunya menggambarkan sifat kekuatan kiai. Dia
menganalisis cara-cara paling dominan di mana para kiai Madura mengembangkan hubungan patron-
klien.

Tiga pertanyaan umum yang memandu analisisnya didasarkan pada teori Scott (1972) dan
Jackson (1974). Tiga pertanyaan tersebut berdasarkan penelitian empiris sebelumnya tentang Madura
dan diperkuat oleh penelitian lapangannya sendiri, ditemukan cara yang paling dominan di mana para
kiai Madura mngembangkan hubungan patron-klien dengan memanfaatkan: pertama, hubungan sosial
yang saling terkait; kedua, keterlibatan dalam organisasi; ketiga, keterlibatan dalam ekonomi (Saxebol
2002:104).

Tema yang sama tentang patronase yang menjadikan kekuasan kiai terus bertahan meskipun
harus melakukan persaingan antar kiai pada peran dakwah politik dibahas oleh Turmudi (2003). Ada
dua lembaga formal yang dijadikan kiai sebagai basis dalam membangun hubungan kuasanya dengan
masyarakat. Dua lembaga tersebut adalah pesantren dan tarekat. Dominannya peran dakwah kiai dalam
kelembagaan pesantren dan tarekat menempatkan kiai pada posisi yang terhormat dalam masyarakat.
Hal ini karena masyarakat Jombang telah lama dibentuk dengan kehadiran pesantren. Meskipun
demikian hubungan kuasa kiai dengan masyarakat masih lebih kuat dengan masuk dalam lingkungan
tarekat (Turmudi 2003:315).

Namun, masing-masing kiai sebagai pemimpin Islam tradisional, bersifat independen satu
sama lain. Karena itu kecenderungan menjadi kreator politik seringkali memunculkan pandangan yang

135



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142)

berbeda antar kiai yang tidak jarang melahirkan konflik-konflik diantara para pengikutnya. Konflik ini,
yang biasanya tidak mesuk kepada ranah ideologis adalah gambaran dari ketegangan pribadi antar kiai
sebagai pemimpin pesantren ataupun tarekat (Turmudi 2003:317).

Kiai Sebagai Decision Maker

Temuan lain menyatakan kiai sebagai sebuah intitusi, mencoba untuk membangun sebuah
tatanan sosial yang ada sesuai dengan cita-cita Islam. Hal ini didasarkan pada keyakinan kiai akan
tugasnya sebagai kholifah fil ardl yang harus mengemban amanah untuk memakmurkan bumi dan harus
mewujudkan bangunan nilai-nilai keislaman dalam setiap peri kehidupan. Keberhasilan kiai dalam
mebangun tatanan yang islami tidak lepas dari kenyataan bahwa kepemimpinan kiai berbeda dengan
kepemimpinan formal maupun informal lain di Indonesia. Dengan pola kepemimpinan kharismatik,
kiai membentuk hubungan yang erat dengan para pengikutnya, situasi yang tidak bisa diciptakan oleh
pemimpin lain. Khususnya hubungan dalam tarekat dimana subordinasi klien sangat penting
(Turmudi 2003:318).

Meskipun demikian, telah terjadi perubahan pola patronase pada kepemimpinan kiai akibat
dari berkembangnya pola pendidikan modern. Akibat dari ini adalah kemunculan profanisasi
kharisma, yaitu berkurangnya pengaruh kiai dalam masyarakat. Namun hal ini tidak terjadi dengan
satu kali peristiwa besar. Kenyataanya selalu dikuti dengan pola perubahan yang perlahan-lahan
biasanya diawali dari golongan muda (Turmudi 2003:320).

Masih dalam kajian kekuasaan-politik dilakukan juga oleh Fealy (2003). Kajiannya meneliti
tentang pemikiran dan gerak para kiai NU di tahun 1952-1967 dimana posisi NU saat itu atas inisiasi
para kiai menjadi sebuah partai politik. Para kiai membentuk perilaku politik NU campuran antara
akomodatif dan militan, bergantung pada kondisi yang dibutuhkan, meskipun lebih banyak
kecenderungan untuk menciptakan kreasi yang akomodatif. Banyak akademisi saat itu yang
memberikan cap pada NU dan kiainya sebagai oportunistik. Cap ini ingin menampilkan sebuah
tuduhan (meski tidak diungkapakan secara langsung) bahwa para kiai NU tidak pernah memiliki
prinsip atau tidak memegang prinsip. Para pengkritik menunjuk pada seringnya partai NU mengubah
sikap politiknya demi menyelamatkan posisinya di pemerintahan. Sebagai contohnya, NU telah
menyatakan komitmennya untuk membangun solidaritas partai Islam, namun partai NU justru
berungkali membangun aliansi dengan partai nasionalis untuk melawan Masyumi (Fealy 2003:347-
348).

Alasan dari pengambilan keputusan para kiai NU ini adalah sebagai bentuk mengkreasikan
prinsip dasar ideologi keagamaan yang sudah lama dianutnya. Ini menyatakan bahwa para kiai NU
bukan tidak berprinsip, tapi prinsip itu bergerak mengikuti terhadap perkembangan situasi, dimana
situasi selalu ditempatkan pada posisi yang mendahulukan maslahat (manfaat) dari mafsadat
(kerusakan), amar ma’ruf nahi mungkar, dan akhofud darorain (memilih keburukan—diantara keburukan—
yang paling ringan dampak kerusakannya) (Fealy 2003:348).

Dinamika Dakwah Kiai dalam Perubahan Sosial Kekuasaan

Kreasi kiai lainya adalah menciptakan hubungan yang mendasarkan pada power sharing dengan
strongman (orag kuat dalam sebuah daerah). Ashari (2003) dan Rozaki (2004) tampil sebagai peneliti
yang memfokuskan kajiannya pada power sharing antara kiai dan bajingan di Pamekasan; dan kiai dan
blater di Madura. Sebagai dua kekuatan sosial yang sangat mengakar secara kultural di masyarakat
Madura, eksistensi kiai dan blater sudah menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Dua kekuatan
sosial ini dengan caranya masing-masing membangun relasi kuasa atas masyarakat (Rozaki 2004:189).

136



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam
Vol. 9, no.2 (Agustus 2023)

Dalam konteks membangun relasi kuasa ini, tentunya keduanya sama-sama menyadari
posisinya sebagai strongman. Dalam konteks ini pula relasi kekuasaan antara kiai dan blater tak
terelakkan dan menjadi fakta sosiologis. Bila dilihat dari motif dan konteks relasi sosio-kulturnya dapat
dijelaskan, bahwa relasi kuasa antara kiai dan blater didasari motif sosial-ekonomi-politik. Motif
ekonomi politik yang dilakukan oleh kiai dengan blater biasanya dilakukan oleh kiai yang kesadaran
dan visi keagamaannya sudah mengalami profanisasi. Arena yang seringkali dijadikan pertemuan relasi
ini adalah pemilihan klebun dan bupati (Rozaki 2004:192-194).

Kekuatan politik kiai dipandangan pada waktunya juga mengalami kebuntuan. Martin van
Bruinessen and Farid Wajidi (2006) mencatat, ketika awal berkuasanya orde baru, para kiai
menemukan kebuntuan untuk memperoleh dukungan massa. Di kemudian waktu kebuntuan tersebut
dapat dipecahkan dengan sebuah gagasan dukungan massa yang diberi nama syu'un ijtima‘iyah. Gagasan
semacam ini lebih dekat untuk menggaungkan kiai sebagai simbol bagi kekuatan civil society, yang mana
kehadiran kiai muncul sebagai simbol bagi kekuatan pemberdayaan masyarakat, khususnya masyarakat
dengan konotasi agraris. Dengan demikian, kiai lebih dirasakan kehadirannya oleh masyarakat lebih
dari hanya sekedar wote gatter. Peran dakwah kiai sebagai kekuatan civil society berkembang menjadi
gagasan-gagasan yang cukup signifikan dalam mempengaruhi cara masyarakat memaknai praktik
keberagamaan Islam. Munculnya wacana tentang Islam Emansipatoris, Islam Transformatif dan Islam
Progresif berdampak pada pengaruh yang begitu signifikan terutama di kalangan akademisi dan
intelektual muda (Said Ali, 2008).

Kajian yang serupa tampil dalam mengembangkan penelitian yang mengarah pada peran
dakwah kiai dalam menciptakan kultur damai dalam masyarakat Indonesia. Perkembangan kajian ini
ikut meramaikan gaung dari wacana tentang civil society. Cendekiawan yang membahas terkait ini adalah
Soleh (2007). Risetnya pada lima provinsi di Indonesia menunjukkan keseriusan para kiai dalam
mendukung perdamaian, resolusi konflik dan penjagaan atas kehidupan pluralitas dalam perbedaan
etnis dan agama. Beberapa kiai yang ditampilkan oleh soleh diantaranya adalah: Kiai Farid Wajedy,
Pengasuh Pesantren DDI Mongkoso yang menolak bentuk jihad yang dilakukan dengan kekerasan.
Begitu juga yang ditampilkan oleh Kiai Fawaid dari Situbondo dan Kiai Turmuzi Badrudin dari NTB.
Ada juga tulisan dari (Harun, 2007) mengangkat sosok kiai Mahfudz Ridwan yang memiliki inisiatif
mendirikan pesantren pluralisme bernama Pesantren Edi Mancoro, Gedangan, Bandungan, Salatiga
Jawa Tengah. Terakhir adalah kajiannya (Baso, 2007) yang menampilkan kultur damai kiai-kiai pada
pesantren yang ada di Bugis, Makassar.

Patoni (2007) menunjukkan bahwa peran dakwah kiai semakin meluas tidak hanya dalam
bidang sosial, pendidikan dan budaya, tapi meluas pada wilayah politik praktis sebagai bagian dari
kiprahnya untuk untuk memberdayakan masyarakat dan memperjuangkan ajaran agama Islam. Patoni
menggambarkan dalam penelitiannya semakin meluasnya peran dakwah kiai dalam politik praktis;
menjadi aktor politik, terlibat dalam dukungan politik, dan partisipasi dalam hal memberikan restu
adalah didasarkan pada alasan untuk memperjuangkan agama Islam melalui jalur struktural sekaligus
didasari moralitas politik yang wajib diperjuangkan. Politik dalam pandangan kiai adalah bagian tak
terpisahkan dari ajaran agama Islam.

Bagi Martin Van Bruinessen (2012) peran dakwah yang dilakukan kiai adalah melakukan
transformasi faham keagamaan dan sosial melalui kitab kuning, pesantren dan tarekat. Tarekat
Nagsabandiyah di Indonesia adalah tarekat yang menjadi acuan paham keagamaan para kiai. la
menjeaskan bahwa Islam pertama kali di kenal orang Indonesia adala Islam yang bernuansa tasawuf
dan tarekat. Disini tarekat tidak hanya berfungsi sebagai sebagai penguatan keagamaan, tetapi berfungsi
juga sebagai lembaga kekeluargaan besar.

137



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142)

Burhanudin (2012) melanjutkan penelitian dari Azra (2004) yang menekankan peran dakwah
kiai sebagai motor bagi gerakan sosial dan jaringan intelektual sampai ke Timur Tengah sampai kepada
membentuk kelembagaan kiai, seperti NU, sekaligus mencipta otoritas ditengah masyarakat Muslim
Indonesia. Studinya memberikan penjelasan historis tentang apa yang saat ini muncul sebagai suatu
bahasa konseptual tentang ulama atau kiai kontemporer: revitalisasi dan reformulasi tradisi dalam
rangka beradaptasi dengan tuntutan-tuntutan baru modernitas. Gagasan-gasan intelektual Islam adalah
sebagai sesuatu berasal dari individu-individu yang kreatif (ulama atau kiai), yang berkontribusi dalam
pembentukan religiusitas umat Islam dalam sejarah Indonesia dan pada gilirannya menciptakan
otoritas di tengah-tengah Muslim Indonesia (Burhanudin 2012:6-9).

Sementara itu Azizah (2013) mengambil penelitian peran dakwah kiai dalam politik praktis.
Studinya mengangkat sosok dua kiai, di Sampang dan Pamekasan Madura yang tampil menjadi Bupati.
Kiai yang sekaligus bupati telah berhasil melakukan transformasi sosial, budaya dan politik. Secara
sosial, mereka merupakan tokoh masyarakat yang secara tradisional menjadi refrensi masyarakat
dengan pengalamannya pada organisasi sosial keagamaan dan politik telah menjadi sosok yang tidak
saja dikenal dan terkenal oleh masyarakat lokal desa, tetapi juga regional. Dengan bekal ilmu agamanya
yang baik tidak hanya menenmpatkan dirinya sebagai pusat rujukan sosial dan agama bagi masyarakat
di daerahnya, namun juga semakin luas pengaruhnya, terutama setelah mereka menempuh studi lanjut
pada program pascasarjana. Meningkatnya kemampuan akademis ini, secara budaya, telah melengkapi
kiprahnya tidak hanya di bidang sosial keagamaan, melainkan juga tokoh politik di tingkat kabupaten.
Secara politik, kedua kiai tersebut telah menjadi anggota partai politik dan berpengalaman di legislatif
sehingga kemampuan empatinya cukup tinggi untuk menjadi bupati (Azizah 2013:264).

Studi tentang pertarungan kiai, blater dan klebun dalam memperebutkan kekuasaan di arena
politik lokal dibahas oleh Pribadi (2015) . Terkadang tiga elit desa tersebut menjalin hubungan yang
saling menguntungkan dalam rangka mempertahankan atau memperluas pengaruh kekuasaan. Dengan
mengeksplorasi sumber-sumber otoritas, karakteristik, dunia sosiopolitik, peran dakwah dan hubungan
antara para pemimpin desa, Pribadi menunjukkan bahwa hanya ada beberapa perubahan dalam politik
lokal di Madura, sejak reformasi politik 1998. Faktanya, terlepas dari proses reformasi yang
berkesinambungan, keadaan politik lokal di daerah itu tetap relatif sama dan bahkan terjadi
kontinuitasi. Di sana, politik lokal telah menjadi arena khas para pemimpin lokal: klebun (kepala desa),
kiai (pemimpin agama) dan blater (orang kuat lokal). Perjuangan untuk mendapatkan pengaruh dari
para elit desa ini tidak hanya berpusat pada peluang untuk keuntungan materi pribadi, tetapi juga pada
persaingan politik, yang terorganisir secara longgar, pragmatis, dan sering bersifat saling
menguntungkan. Kehadiran elit desa yang terus-menerus ini pada periode pasca-Suharto tanpa
diragukan merupakan refleksi dan konsekuensi dari pengaruh langsung mereka terhadap masyarakat.

Studi Hidayat (2017) bebicara tentang bagaimana seorang kiai memainkan berbagai peran
dakwah dominan yang tumpang tindih (polymorphic) termasuk guru agama, panduan orang, pemimpin
komunitas, guru spiritual dan referensi moral. Juga Masud (2004) secara luas diketahui bahwa seorang
kyai diminta sebagai penasihat politik oleh penguasa lokal atau nasional. Seorang kyai hebat dari Jawa
Timur, Hasyim Asy’Ari, sangat dihormati karena menjadi ulama besar (hadhrat asy-Syaikh). Dalam
sistem tradisional sekolah Islam (pesantren), kyai tidak dapat dipertanyakan dan ditantang oleh santri
mereka, dan menuntut kesetiaan penuh dan mendalam. Seorang Muslim biasa akan sangat mungkin
dan diharapkan untuk menunjukkan rasa hormat dan tunduk pada kyai. Selain itu kiai menjadi istilah
yang dominan pada maskulinitas yang terwujud dari praktik gerakan kiai dalam membangun jaringan
intelektual yang memiliki kecenderungan lebih dominan pada laki-laki (Hidayat 2017:1-7).

Yanwar Pribadi (2018) mengembangkan kajiannya terkait dengan pembentukan politik
identitas santri yang digawangi oleh kiai. Peran dakwah kiai Madura sebagai pemimpin tradisional dan
modern, merupakan pendukung utama budaya santri. Telah lama peran dakwah kiai membentuk dan

138



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam
Vol. 9, no.2 (Agustus 2023)

mengkarakterisasi dinamika Islam dan politik di Madura dan telah lama memanfaatkan posisi mereka
untuk meningkatkan kedudukan sosial dan kesejahteraan politik mereka dalam hubungan negara-
masyarakat. Dengan melihat politik identitas, Pribadi menekankan proses kekuasaan, aliansi,
kompetisi, akomodasi, negosiasi, dan klaim yang dibuat kiai untuk mendapatkan atau menegaskan
kembali kekuasaan.

Kiai bersama pesantren dan jaringan organisasi, seperti NU, sangat waspada menanggapi
kekuasaan negara dengan membangun hubungan yang beragam dengan negara. Hubungan ini seputar
mengambil jarak dari pemerintah untuk membentuk hubungan yang saling menguntungkan dengan
negara ketika kekuatan negara menjadi terlalu kuat untuk ditentang, atau ketika membuat aliansi
dengan pemerintah memunculkan sisi manfaat. Tentu saja, kiai telah menjadi calo sosial, budaya,
ekonomi, dan politik di Madura. Ini sejalan dengan proposisi Salwa Ismail pada kiai di Madura bahwa
secara historis kiai memainkan peran dakwah sebagai penasihat, dan keterlibatan mereka dalam politik
dan perebutan kekuasaan dibentuk oleh posisi mereka dalam hierarki sosial dan politik pada waktu itu
(Pribadi 2018:60). Hal yang pokok dalam kajiannya adalah para pemimpin lokal selalu ada dalam proses
transformasi di Madura dan pada kenyataannya, mereka telah berhasil mempertahankan posisi mereka
yang dihormati dan telah melakukan dominasi atas penggunaan otoritas keagamaan yang sah oleh kiai,
penggunaan kekuatan fisik oleh blater, dan kepemimpinan formal oleh klebun, di dalam suatu wilayah
tertentu. Proses sosial, politik, ekonomi, dan budaya ditentukan oleh bagaimana aktor-aktor lokal
memediasi dan merespon perubahan institusi formal. Mereka bisa saling berebut pengaruh atau

memilih untuk berkolaborasi (Pribadi 2018:251).

Kiai Sebagai Influncer di Era Digital

Saat ini, pada era perubahan sosial yang distimulasi oleh arus teknologi digital, tidak luput dari
peran dakwah kiai dalam menghadapi arus perubahan ini. Berbagai macam kreasi yang dimunculkan
oleh kiai mendapatkan sorotan dari berbagai peneliti. Pesantren misalnya, sebagai basis kekuatan kiai
dalam menyebarkan misi dakwahnya, telah menyesuaikan dengan berbagai macam teknologi digital
dalam mengembangkan dakwahnya (Haris, 2023; Ulum & Munim, 2019), kurikulum pendidikannya
(Husna 2021; Hasmiza dan Muhtarom 2022; Syafi’AS dan Najib 2022; Masruroh dan Muhid 2022),
pengembangan keterampilan santrinya dan strategi dakwahnya (Kholis, 2021; Setiawan, 2022;
Syahputra, 2020; Ummah, 2020). Hal ini tentunya dilakukan dengan tanpa menggerus tradisi dan nilai
yang menjadi prinsip dalam melakukan dakwah.

Kiai juga menjadi influencer dalam berbagai momentum yang menjadi kegemaran anak muda,
terutama gen-Ze. Kiai Bahak misalnya, adalah sosok kiai yang menjadi soroton di dekakde tahun ini
baik sebagai kajian penelitian maupun sebagai sosok yang banyak memiliki konten di media sosial
dengan jutaan penonton (Rusydiyah, Sa’diyah, dan Azizah 2020). Konten-konten tersebut
menghasilkan perubahan pemikiran, sikap dan tingkah laku tidak hanya bagi penonton yang segenerasi
dengan Kiai Bahak, namun juga banyak dari kalangan muda milenial (Syarifah 2020; Qordofa dan As’
ad 2022).

Kesimpulan

Perubahan sosial di masyarakat sebagai kondisi tak terelakkan, tidak luput dari peran dakwah
kiai dengan segala aspek dinamikanya. Penelitian ini mengemukakan beberapa hasil analisis yang
didapatkan dengan mengkaji dari penelitian para cendekiawan terdahulu. Diantara hasilnya sebagai
berikut: Pertama, Terminologi cultural broker yang disematkan oleh Geertz pada kiai terbantahkan
dengan sejumlah hasil penelitian yang membuktikan kiai lebih sebagai creator dalam menghadapi
dinamika perubahan sosial. Kedua, kiai juga telah melakukan modernisasi tradisi dalam berbagai aspek

139



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142)

dimensi tradisi pesantren dan tradisi lokal dengan tetap mempertahankan nilai-nilai dan prinsip dalam
menjalankan dakwah Islam di masyarakat. Ketiga, politik dan pemberdayaan masyarakat yang
diperankan oleh kiai di tengah perubahan sosial adalah bagaian dari melaksanakan tugas kholifah fil ardl
untuk mewujudkan rahmatan lil alamin dan kemaslahatan umat. Keempat, kiai melakukan transformasi
pemikiran dalam rangka mengajak umat untuk menjadi masyarakat yang moderat dengan berpijak pada
prinsip keislaman. Kelima, kiai sebagai patron memiliki andil yang kuat dalam rangka membimbing
umat agar terhindar dari dampak negatif dari arus perubahan sosial. Keenam, kiai sebagai decision maker
mewujud dalam berbagai perhelatan yang merumuskan berbagai prinsip penguatan kesejahteraan dan
kemaslahatan umat, serta penerapannya dalam berbagai bidang kehidupan. Ketujuh, dinamika dakwah
kiai dalam perubahan sosial kekuasaan mengungkap fleksibilitas peran dakwah kiai ketika berhadapan
dengan kekuasaan lainnya, sehingga kiai mampu tetap menjaga peran dakwahnya sebagai creator
berhadapan dengan kekuasan lain. Kedelapan, kiai mampu memrankan sebagai influncer yang
mencerdaskan umat di era digital dengan penerimaan pada semua kalangan tua maupun generasi
milenial.

Daftar Pustaka

Ashari, L. (2003). Power Sharing Between the Kyai, Bajingan and the Village Head. In Mimeo. Jakarta.

Azizah, N. (2013). Artikulasi Politik Santri Dari Kiai Menjadi Bupati. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Azra, A. (2004). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII. Jakarta:
Kencana.

Baso, A. (2007). Pesantren dan Kultur Damai. In B. Soleh (Ed.), Budaya Damai Komunitas Pesantren.
Jakarta: LP3ES.

Bruinessen, M. Van. (2012). Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat. Yogyakarta: Gading Publishing.

Bruinessen, M. Van, & Wajdi, F. (2006). Syu’ un Ijtima ’ iyah and the Kiai Rakyat : Traditionalist
Islam , Civil Society and Social Concerns. Indonesian Transition, 205-248.

Buresh, S. A. (2002). Pesantren-based development: Islam, education, and economic development in Indonesia.
PhD thesis: University of Virginia.

Burhanudin, J. (2012). Ulama dan Kekuasaan: Pergumulan Elite Politik Muslim Dalam Sejarah Indonesia.
Jakarta: NouraBooks.

Dhofier, Z. (1980). The Role of The Kiai in The Maintenance of Traditional Islam in Java. Canberra: The
Australian National University.

Dirdjosanjoto, P. (1999). Memelihara Umat; Kiai Pesantren-Kiai Langgar di Jawa. Yogyakarta: LKIS.

Djamil, A. (2001). Perlawanan Kiai Desa: Pemikiran dan Gerakan Islam KH. Ahmad Rifa’i Kalisasak.
Yogyakarta: LKIS.

Fealy, G. (2003). Ijtihad Politik Ulama: Sejarah NU 1952-1967. Yogyakarta: LKIS.

Geertz, C. (1960). The Javanese Kijaji : The Changing Role of a Cultural Broker. Comparative Studies
in Society and History, 2(2), 228-249.

Haidar, A. (1994). Nahdhatul Ulama dan Islam di Indonesia. Jakarta: Gramedia.

Hall, Stuart and Held, D. (1989). Citizens and Citizenship. In M. Hall, Stuart and Jacques (Ed.), New
Times: The Changing Face of Politics in the 1990s. London: Verso.

Haris, M. A. (2023). Urgensi Digitalisasi Pendidikan Pesantren di Era Society 5.0 (Peluang dan
Tantangannya di Pondok Pesantren AlFAmin Indramayu). Islamic Management: Jurnal Manajemen
Pendidikan Islam, 6(01), 49-64.

Harun, M. B. (2007). Pesantren dan Pluralisme. In B. Soleh (Ed.), Budaya Damai Komunitas Pesantren.

140



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam
Vol. 9, no.2 (Agustus 2023)

Jakarta: LP3ES.

Hasmiza, H., & Muhtarom, A. (2022). Kiai dan Pengembangan Kurikulum Pesantren di Era
Digitalisasi. Arfannur, 3(3), 137-150.

Hidayat, R. (2017). Santri , Kyai , and Ulama : Framing Masculinities within Indonesian Religius Elites.
(August 2011), 0-14.

Horikoshi, H. (1987). Kyai dan Perubahan sosial. Jakarta: Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan
Masyarakat.

Husna, L. A. (2021). Digitalisasi Pembelajaran Sejarah Pada Pesantren Era New Normal. Jurnal
Pendidikan Dompet Dhuafa, 11(01), 27-33.

Isma’il, I. Q. (1997). Kiai penghulu Jawa: peranannya di masa kolonial. Jakarta: Gema Insani.

Jackson, E., & Parker, L. (2008). modernisation , Islamisation and the future of Islamic education in
Indonesia. Religion, 42(1), 21-53.

Jackson, K. D. (1990). Kewibawaan Tradisional, Islam, dan Pemberontakan: Kasus Darul Islam Jawa Barat.
Jakarta: Pustaka Utama Grafiti.

Kholis, N. (2021). Dakwah virtual, generasi Z dan moderasi beragama. IQTIDA: Journal of Da’wah and
Communication, 1(02), 155-168.

Kinser, S. (1981). Annaliste Paradigm? The Geohistorical Structuralism of Fernand Braudel. The
American Historical Review, 86(1), 63. https://doi.org/10.2307/1872933

Lukens-bull, R. A. (2000). Teaching Morality : Javanese Islamic Education in a Globalizing Era. In
Jowrnal of Arabic and Islamic Studies (Vol. 3). https://doi.org/10.1525/aeq.2001.32.3.350

Mansurnoor, L. (1990). Islam in an Indonesian World: Ulama of Madura. Yogyakarta: Gadjah Mada
University.

Mansurnoor, L. A. (1995). Rato and Kiai in Madura. Are they Twins. In et al. in Dijk, Kees van (Ed.),
Across Madura Strait. The Dynamics of an Insular Society. Leiden: KITLV Press.

Mas’ud, A. (2004). Intelektual Pesantren : Perhelatan Agama dan Tradisi. Yogyakarta: LKIS.

Mas’ud, A. (2006). Dari Haramain Ke Nusantara, Jejak Intelektual Arsitek Pesantren. Jakarta: Prenada.

Masruroh, S. A., & Muhid, A. (2022). Migrasi Pengajian Konvensional ke Pengajian Virtual di
Pesantren. Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan, 22(01), 108-129.

Patoni, A. (2007). Peran Kiai Pesantren dalam Politik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Pribadi, Y. (2015). The klebun, the kiai and the blater: Notes from western Madura, Indonesial.
South East Asia Research, 23(3), 303-317. https://doi.org/10.5367/sear.2015.0267

Pribadi, Y. (2018). Islam, state and society in Indonesia : local politics in Madura. New York: Routledge.

Qordofa, M. Q., & As’ ad, M. (2022). Metode Dakwah KH. Ahmad Baha’uddin Nursalim (Gus
Baha) Melalui Channel Santri Gayeng Di Media Youtube. Syiar: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran
Islam, 2(1), 1-10.

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and Its Opponents in Java: A Political , Social , Cultural , and Religious
History , c. 1930 to the Present. Singapore: NUS Press.

Rozaki, A. (2004). Menabur Kharisma Menuai Kuasa: kiprah kiai dan blater sebagai rexim kembar di
Madura. Yogyakarta: Pustaka Marwa.

Rusydiyah, E. F., Sa’diyah, H., & Azizah, M. (2020). The millennial Kiais: contemporary Indonesian
dakwah activism through social media. Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman, 15(1), 75-
97.

Said Ali, A. (2008). Pergolakan di Jantung Tradisi: NU yang Saya Amati. Jakarta: LP3ES.

Saxebel, T. (2002). The Madurese ulama as patrons. (May).

Setiawan, N. (2022). Urgensi Dan Strategi Dakwah Santri di Era Digitalisasi. Jurnal Dakwah Dan

141



Jejak Dakwah Kiai Sebagai Creator Dalam Dinamika Perubahan Sosial: Rojabi Azharghany (hal 127-142)

Komunikasi, 7(2), 223-232.

Soleh, B. (2007). Antara Konflik dan Perdamaian: Peran Pesantren. In B. Soleh (Ed.), Budaya Damai
Komunitas Pesantren. Jakarta: LP3ES.

Suprapto, R. (1997). Status dan Peran Elit Agama dalam Proses Pembangunan Desa Sesudah
Diundangkannya UU Nomor 5/1979. Universitas Airlangga.

Syafi’AS, A., & Najib, A. (2022). Strategi Pembelajaran Lembaga Pendidikan Pesantren Dalam
Mengahadapi Era Digitalisasi. Sumbula: Jurnal Studi Keagamaan, Sosial Dan Budaya, 7(2), 313-
337.

Syahputra, M. C. (2020). Jihad santri millennial melawan radikalisme di era digital: Studi Gerakan
Arus Informasi Santri Nusantara di media sosial. Jurnal Islam Nusantara, 4(1), 69-80.

Syarifah, N. L. A. (2020). Tafsir Audiovisual: Kajian Penafsiran Gus Baha di Channel YouTube Al-
Muhibbiin dan Implikasinya bagi Pemirsa.

Touwen-Bouwsma, E. (1992). The Ulama of Madura: Rise and Expansion of a Religious Regime. In
M. Bax & A. Kloos, Peter, and Koster (Eds.), Faith and Polity on Religion and Politics. Amsterdam:
VU University Press.

Turmudi, E. (2003). Struggling for the Umma : Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang, East Java.
Canberra ACT 0200, Australia: ANU E Press.

Ulum, M., & Munim, A. (2019). Digitalisasi Pendidikan Pesantren (Paradigma Dan Tantangan
Dalam Menjaga Kultur Pesantren). Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars, 3(1), 664-
670.

Ummah, A. H. (2020). Dakwah digital dan generasi milenial (menelisik strategi dakwah komunitas
arus informasi santri nusantara). Tasdimuh, 18(1), 54-78.

Wahid, A. (1974). Pesantren Sebagai Subkultur. In D. Raharjo (Ed.), Pesantren dan Pembaharuan.
Jakarta: LP3ES.

Ziemek, M. (1983). Pesantren Dalam Perubahan Sosial. Jakarta: P3M.

142



