
Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  
Vol. 8, no.1 (Februari 2022) 

 

Pendidikan Akhlak Melalui Dakwah bil Uswah 
Di Pondok Pesantren 
 

 
Moral Education Through Da'wah bil Uswah at 
Islamic Boarding Schools 
 
 

Aenul Yakin  
Universitas Singaperbangsa Karawang 
aenulyakin2410@gmail.com 
 

Tajuddin Nur 
Universitas Singaperbangsa Karawang 
ibnusirin53@gmail.com 
 
 
Abstract 
Moral education in Islam is education that recognizes that good preaching is needed in 
human life and must be taught by Islamic boarding schools. By instilling good morals so 
that you can become an example if you graduate. At this time, the most important thing is 
to set an example in preaching, or it can be said to be Da’wah Bil Uswah. This article will 
discuss Da'wah Bil Uswah, and this type of research is qualitative research. The subjects of 
this study were caregivers, ustadz, and students of Pondok Pesantren At-Taubah Karawang. 
The place of research was conducted at Pondok Pesantren At-Taubah Karawang. The data 
collection method uses observation, interview, and documentation techniques. 
Furthermore, the data is presented in an appropriate form to read and understand. Then 
the data is analyzed, and conclusions are drawn. The results of this study state that 1) The 
implementation of the concept of Imam Al Ghazali's Moral education is categorized as 
having a good implementation, indicated by the contribution of caregivers and ustadz 
making the schedule for the Koran and scientific contributions; 2) Efforts made by 
caregivers and ustadz in implementing the concept of moral education through Dakwah bil 
Uswah at Pondok Pesantren At-Taubah Karawang, namely: a) Providing guidance; b) 
Giving Tausiyah; c) Providing exemplary; d) Applying habituation; 3) Supporting factors in 
implementing the concept of moral education at Pondok Pesantren At-Taubah Karawang, 
namely: a) Cooperation between caregivers and ustadz; b) Parental Support; c) Facilities. 4) 
The inhibiting factors in implementing the concept of moral education at Pondok 
Pesantren At-Taubah Karawang are a) Worldly nature; b) Limited Facilities and 
Infrastructure. 
Keywords; Concept of Moral Education, Pupils, Boarding Schools, Dakwah bil Uswah 
 

mailto:aenulyakin2410@gmail.com


Pendidikan Akhlak Melalui Dakwah bil Uswah Di Pondok Pesantren: Aenul Yakin, Tajuddin Nur (hal: 33-46) 

 

34 
 

Abstrak 
Pendidikan akhlak dalam Islam adalah pendidikan yang mengakui bahwa dalam 
kehidupan manusia dan prean dakwah yang baik sangat dibutuhkan dan harus diajarkan 
oleh pesantren. Dengan menanmkan akhslak yang baik sehingga jika lulus pesantren dapat 
menjadikan tauladan. Saat ini hal yang paling penting adalah memberi contoh tauladan 
dalam berdakwah atau dapat dikatakan Dakwah Bil Uswah. Artikel ini akan membahas 
perihal Dakwah Bil Uswah di Pondok Pesantren. Penelitian ini merupakan penelitian 
kualitatif. Subjek penelitian ini adalah pengasuh, ustadz dan santri Pondok Pesantren At-
Taubah Karawang. Tempat penelitian dilakukan di Pondok Pesantren At-Taubah 
Karawang. Adapun metode pengumpulan datanya menggunakan teknik observasi, 
wawancara, dan dokumentasi. Selanjutnya data disajikan dalam bentuk yang sesuai 
sehingga mudah dibaca dan dipahami. Kemudian data dianalisis dan diambil kesimpulan. 
Hasil penelitian ini menyatakan bahwa: 1)Implementasi Konsep pendidikan Akhlak Imam 
Al Ghazali dikategorikan sudah baik pelaksanaanya, ditunjukkan melalui kontribusi 
pengasuh dan ustadz membuat jadwal mengaji dan sumbangsih keilmuan; 2) Upaya yang 
dilakukan pengasuh dan ustadz dalam mengimplementasi konsep pendidikan akhlak 
melalui Dakwah bil Uswah di Pondok Pesantren At-Taubah Karawang yaitu: a) 
Memberikan bimbingan; b) Memberikan Tausiyah; c) Memberikan Keteladanan; d) 
Menerapkan Pembiasaan; 3) Faktor pendukung dalam mengimplementasi konsep 
pendidikan akhlak Pondok Pesantren At-Taubah Karawang yaitu: a) Kerjasama antara 
pengasuh dengan ustadz; b) Dukungan Orang Tua; c) Fasilitas. 4) Faktor penghambat 
dalam mengimplementasi konsep pendidikan akhlak Pondok Pesantren At-Taubah 
Karawang yaitu: a) Sifat Keduniawian; b) Terbatasnya Sarana dan Prasarana. 
Kata Kunci; Konsep Pendidikan Akhlak, Santri, Pondok Pesantren, Dakwah bil Uswah  
 
Pendahuluan 

Pemahaman terhadap konsep pendidikan terdiri dari dua aktifitas utama,pertama 
yaitu pendidikan sebagai tindakan manusia sebagai usaha membimbing manusia yang lain 

(educational practice), dan kedua pendidik sebagai ilmu pendidikan (educational though). 
Pendidikan dapat juga menjadikan seseorang memiliki tingkah laku yang dapat di jadikan 
contoh atau teladan bagi masyarakat. Dengan sikap yang tauladan dapat dijadikan modal 
untuk berdakwah atau dapat disebut berdakwah dengan cara Billuswah atau disebut 
dengan ketauladanan (Nasution 2011).  

Pendidikan mempunyai banyak pengertian menurut para pakar. Poerwada dalam  
Abudin Nata  menjelaskan  bahwa  pendidikan  adalah sebuah  cara  perbuatan  dan  
sebagainya,  mengajar  atau  mengajarkan  serta memberikan pengetahuan atau pelajaran 
(Nata 2012, 2016). Abdurrahman an nahlawi lebih cenderung mengartikan pendidikan 
dengan kata tarbiyah, yang berasal dari tiga sumber kata,yang pertama adalah rabba yarbu 
yang mempunyai arti tambah atau tumbuh, karena pendidikan adalah misi untuk 
menambah bekal pengetahuan pada anak, dan yang kedua adalah berasal dari kata rabiya 
yarba yang mempunyai arti besar, karena pendidikan mempunyai arti membesarkan jiwa 
seseorang untuk memperluas wawasan anak. Dan yang ketiga adalah dari kata, rabba 
yarubbu, yang berarti memperbaiki, menguasai urusan, menuntun, menjaga, dan 
memelihara (Kasanah 2021).  



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  
Vol. 8, no.1 (Februari 2022) 

 

35 
 

Pendidikan akhlak yang di ajarkan dalam Islam harus dapat mewarnai tingkah laku 
kehidupan manusia, karena Islam tidak mengajarkan nilai-nilai akhlak hanya sebagai teori 
yang tidak terjangkau oleh kenyataan. Nilai-nilai aplikatif tersebut dapat ditemukan oleh 
siapa saja yang menekuni ajaran Islam atau pendidikan Akhlak yang diajarkan dalam Islam 
(Kasanah 2021).  

Akhlak merupakan modal pokok dalam memajukan suatu bangsa karena modal 
pokok dalam pembangunan adalah akhlakul karimah dan ketakwaan terhadap Tuhan Yang 
Maha Esa. Salah satu pembinaan moral tersebut adalah pembinaan dalam pendidikan. 
Dengan konsep pendidikan akhlak yang baik maka kelak siswa akan dapat menerima dan 
mendakwahkan Kembali apa yang diterima dalam pondok pesantren tersebut Pondok 
pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang lebih dipercayai oleh kalangan 
masyarakat sebagai pembentuk akhlak anak didik yang paling efektif dan memiliki tujuan 
yang tak jauh beda dengan pendidikan umum. Pendidikan akhlak dalam Islam adalah 
pendidikan yang mengakui bahwa dalam kehidupan manusia dalam menghadapi hal baik 
dan hal buruk, kebenaran dan kebatilan, keadilan dan kezaliman, serta perdamaian dan 
peperangan (Anwar 2021; Fuadi, Antika, and Rofiudin 2020; Surbakti 2021). Upaya untuk 
menghadapi hal-hal yang serba kontra tersebut, Islam telah menetapkan nilai-nilai dan 
prinsip-prinsip yang membuat manusia mampu hidup di dunia. Sehingga manusia mampu 
mewujudkan kebaikan di dunia dan akhirat, serta mampu berinteraksi dengan orang-orang 
yang baik dan jahat.  

Ketika kita berbicara masalah tujuan pendidikan akhlak yang di ajarkan dalam 
Islam harus dapat mewarnai tingkah laku kehidupan manusia, karena Islam tidak 
mengajarkan nilai-nilai akhlak hanya sebagai teori yang tidak terjangkau oleh kenyataan. 

Nilai-nilai aplikatif tersebut dapat ditemukan oleh siapa saja yang menekuni ajaran 
Islam atau pendidikan akhlak yang diajarkan dalam Islam. Akhlak sama dengan berbicara 
tentang pembentukan, karena banyak sekali dijumpai pendapat para ahli yang mengatakan 
bahwa tujuan pendidikan adalah pembentukan akhlak (Anwar 2021; Fuadi et al. 2020; 
Surbakti 2021). Tujuan utama pendidikan Islam adalah identik dengan tujuan hidup setiap 
Muslim yaitu untuk menjadi hamba Allah yakni hamba yang percaya dan menyerahkan diri 
kepadaNya dengan memeluk Islam dan hal inilah yang disebut dengan berkepribadian 
Muslim yang menjadi tujuan akhir dari pendidikan (Budiman and Suparjo 2021; Lubis 
and Asry 2020). 

Pondok pesantren juga merupakan tempat di mana para santri Belajar berdakwah. 
Dakwah Islamiyah dapat diartikan sebagai penyebaran atau penyiaran ajaran dan 
pengetahuan agama islam yang dilakukan secara islami, baik itu berupa ajakan atau seruan 
untuk meningkatkan keimanan dan ketaqwaan maupun berupa uswah hasanah (contoh 
yang baik). Senada dengan hal tersebut Amos Naeloka dan Grace menjelaskan pendidikan 
adalah proses upaya meningkatkan nilai peradaban individu atau masyarakat dari suatu 
keadaan yang lebih baik (Neolaka and Neolaka 2015). Menurut Ki Hajar Dewantara dalam 
Sugiono mengemukakan tentang pengertian pendidikan yaitu, daya dan upaya untuk 
memajukan  perkembangan  budi  pekerti  (kekuatan batin) pikiran (intelek) dan jasmani 
dari seorang anak. Maka upaya untuk memajukan anak adalah menyikapi subyek didik 



Pendidikan Akhlak Melalui Dakwah bil Uswah Di Pondok Pesantren: Aenul Yakin, Tajuddin Nur (hal: 33-46) 

 

36 
 

sebagai pribadi yang potensial  serta  nantinya  mampu  berdiri  dan maju  atas  
kekuatannya (Sugiono 2017). Pendidikan islam  adalah  suatu  usaha  orang dewasa muslim 
yang bertaqwa secara sadar mengarah dan membimbing pertumbuhan  dan  perkembangan  
fitrah  (kemampuan dasar)  anak  didik melalui aturan Islam kearah titik maksimal 
pertumbuhan dan perkembangan (Azis 2019). 

Menurut Tardib, hal di atas sejalan dengan misi yang di bawa oleh Rasulullah 
SAW, menyampaikan ajaran Islam yaitu, menyempurnakan akhlak manusia (Tardib 2017, 
197-215). Sejalan dengan hadis di atas, Imam Baqir  dalam Sultani dan Ghulam 
mengatakan, tentang seorang yang baik  adalah  yang paling sempurna  dari  sudut pandang 
iman adalah akhlaknya, begitu juga imam Shadiq  mengatakan “orang mukmin pada hari 
kiamat tidak membawa kehadapan Allah yang lebih disukai, kecuali akhlak yang bai 
dengan manusia, selain tugas-tugas yang diwajibkannya” (Arif 2018). 

Pandangan senada juga dikemukan oleh Ali Abdul Halim, yang menjelaskan 
bahwasanya pengertian akhlak sendiri, menunjukkan sejumlah sifat tabiat fitri (asli) yang 
berada pada diri manusia, fitrah manusia mempunyai dua bentuk, pertama yaitu sifat 
bathiniyah (kejiwaan) dan yang kedua adalah sifat dhahiriyah (Habibah 2015; Suryadarma 
and Haq 2015). 

Hal tersebut juga ditegaskan oleh Abu Nasir dalam salah satu karyanya yang 
dikemukakan Rod Lajih berkata: “kebahagiaan sepenuhnya ada pada akhlak mulia, 
sebagaimana penyempurnaan pohon adalah buah. Maka bahagialah orang yang ilmunya 
menjadi perantara bagi penyucian akhlak (Arif 2018). Peran akhlak memang tak 
tergantikan dari berbagai lapisan, dari mulai lapisan masyarakat, pendidikan dan individual 
seseorang. Dalam konteks inilah, memberikan indikasi kepada peneliti tentang peran 
penting dari pendidikan akhlak, peneliti ingin menelaah lebih detail, tentang sebuah 
pendidikan akhlak perspektif Umar Ibnu Ahmad Barjah dalam kitab karangan Umar Ibnu 
Ahmad Barjah yang berjudul akhlakul lil banin. Sebuah kitab kecil namun kaya dengan 
konsep mendidik anak utamanya pada sisi  akhlak dan kitab juga  menjadi  pedoman awal  
dan  rujukan  bagi  para pelajar di dunia pondok pesantren (Suryadarma and Haq 2015; 
Wahyudi 2017). 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif lapangan dengan 
menggunakan pendekatan fenomenologis. Menurut Moleong (Moleong, 2014) penelitian 
kualitatif adalah penelitian yang bertujuan untuk memahami atau mendalami peristiwa 
yang dialami oleh subjek penelitian terkait dengan perilaku, persepsi, motivasi, tindakan 
secara holistik dan dengan cara mendeskripsikannya dalam bentuk kata-kata dan bahasa, 
pada suatu konteks khusus yang alamiah dan dengan memanfaatkan atau menggunakan 
berbagai metode alamiah. Sedangkan pendekatan fenomenologis digunakan untuk 
memahami makna atau hakikat yang sebenarnya dari suatu gejala objek yang dikaji 
(Nurhakim, 2004). Peneliti berusaha memahami arti peristiwa dan kaitan-kaitannya 
terhadap orang-orang biasa dalam situasi-situasi tertentu. Peneliti terjun langsung berbaur 
dengan kehidupan para santri Pondok Pesantren At-Taubah Karawang untuk mengamati 
dan menggali informasi kemudian menganalisa serta menyimpulkan hasil pengamatan 
dilapangan.  



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  
Vol. 8, no.1 (Februari 2022) 

 

37 
 

Pengumpulan data penelitian ini menggunakan metode observasi, wawancara dan 
dokumentasi. Wawancara digunakan sebagai teknik pengumpulan data apabila peneliti 
ingin mengetahui hal-hal dari responden yang lebih mendalam (Sugiyono 2010). Jenis 
wawancara yang peneliti gunakan adalah wawancara semiterstruktur untuk menemukan 
permasalahan secara lebih terbuka, di Pondok Pesantren At-Taubah Karawang dimana 
pihak yang diajak wawancara diminta pendapat dan ide-idenya. Metode observasi yang 
dilakukan adalah metode observasi partisipatif. Dalam observasi ini, peneliti terlibat 
dengan kegiatan sehari-hari orang yang sedang diamati atau yang digunakan sebagai sumber 
data penelitian (Sugiyono 2010). Adapun metode dokumentasi digunakan peneliti untuk 
menggali informasi tentang kegiatan-kegiatan yang dilakukan di dalam Pondok Pesantren 
At-Taubah Karawang selam 24 jam yang mencerminkan akhlak mulia. Peneliti berusaha 
untuk menggali dokumen-dokumen yang tersimpan di Pondok Pesantren At-Taubah 
Karawang serta mendokumentasikan segala kegiatan yang dilakukan oleh santri sehari-hari 
lewat foto. 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahapan yaitu reduksi data, penyajian data, 
dan penarikan kesimpulan. Reduksi data berarti merangkum, memilih hal-hal yang pokok, 
memfokuskan pada hal-hal yang penting, dicari tema dan polanya. Setelah dilakukan 
reduksi data langkah selanjutnya adalah mendisplaykan data. Dalam hal ini, data hasil 
kegiatan reduksi kemudian disajikan berdasarkan aspek-aspek yang diteliti pada pesantren 
yang menjadi lokasi penelitian. Langkah ketiga dalam analisis data kualitatif adalah 
melakukan pengambilan kesimpulan dan verifikasi (Maghfuri and Rasmuin 2019). 

Setiap penelitian haruslah disertai dengan penyajian data sebagai penguat dalam 
penelitian. Sebab data inilah yang akan di analisis sesuai dengan analisis data yang 
digunakan. Sehingga dari data yang dianalisa tersebut dapat dihasilkan suatu kesimpulan.  
Sesuai dengan metode pengumpulan data yang dipakai dalam penelitian ini, maka akan 
disajikan tiga macam yaitu data hasil observasi, wawancara dan dokumentasi. Data hasil 
observasi dan dokumentasi yang mulai mengkrucut, pada akhirnya sampailah pada 
pemberhentian meraih data karena data yang diperoleh sudah dianggap representatif.  

 
Konsep Pendidikan Akhlak 

Dalam bahasa Arab, pendidikan adalah al-tarbiyah. Asal kata al-tarbiyah kembali 
kepada kata kerja rabā yang berarti bertambah dan tumbuh (Sholih Ali Abu Arrad. 2015) 

Secara etimologis, kata tarbiyah mengandung beberapa arti yang seluruhnya menunjukkan 
kegiatan-kegiatan dalam proses tarbiyah itu sendiri, yaitu: al- ishlāh (perbaikan); an-namā’ 

(tumbuh) dan al-ziyādah (bertambah); nasya’a (berkembang) dan tara’ra’a (tumbuh dewasa), 
dari kata rabiya-yarba; sāsā (memimpin) dan tawalla al-amr (mengatur semua urusan); al-

ta’lim (pengajaran) (Maya 2017). 
Sedangkan secara terminologi, makna pendidikan seperti yang dikemukakan para 

ahli di antaranya Al- Hazimi memberikan arti al-tarbiyah sebagai tansyi’at al-insan syai’an fa 
syai’an fi jami’i jawānibihi, ibtighā’ sa’ādati al-dārayn, wifqa al-manhaj al- Islāmi 
(mengembangkan diri manusia setahap demi setahap dalam seluruh aspeknya dalam 



Pendidikan Akhlak Melalui Dakwah bil Uswah Di Pondok Pesantren: Aenul Yakin, Tajuddin Nur (hal: 33-46) 

 

38 
 

rangka mencari kebahagiaan dunia dan akhirat sesuai dengan metode yang Islami 
(Muthoifin 2018; Zuhri 2019). Ruang lingkup pendidikan akhlak tidak berbeda jauh 
dengan ruang lingkup ajaran Islam yang berkaitan dengan pola hubungannya dengan 
Allah S.W.T., sesama makhluk dan alam semesta. Ruang lingkupnya adalah  sebagai 
berikut: akhlak kepada Allah S.W.T., akhlak kepada diri sendiri, akhlak kepada sesama 
manusia (orangtua, antara suami- istri, kerabat, anak-anak, tetangga, akhlak kepada 
muslim, akhlak kepada nonmuslim, akhlak terhadap khadim), dan akhlak kepada 
lingkungan (Muzaqi, Sarbini, and Maulida 2019). 

 
Dasar–Dasar Pendidikan Akhlak  
a) Al-Qur‟an  

Al-Quran merupakan petunjuk yang lengkap bagi manusia meliputi seluruh aspek 
kehidupan dan bersifat universal. Al- Quran merupakan sumber pendidikan yang lengkap 
baik dalam pendidikan akhlak, spiritual, alam semesta, maupun sosial. Isi Al-Quran 
mencakup seluruh dimensi manusia dan mampu menyentuh pontensi dalam diri manusia, 
baik itu motivasi untuk menggunakan pancaindra dalam menafsirkan alam semesta bagi 
kepentingan lanjut pendidikan manusia, motivasi menggunakan akal dan hatinya untuk 
menafsirkan nilai-nilai pendidikan ilahiah. Di bawah ini adalah salah satu ayat tentang 
pendidikan akhlak. Allah Swt. Berfirman yang artinya; 

“Dan Kami perintahkan kepada manusia (berbuat baik) kepada dua orang ibu-bapaknya; ibunya 
telah mengandungnya dalam keadaan lemah yang bertambahtambah, dan menyapihnya dalam dua 
tahun. Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada dua orang ibu bapakmu, hanya kepada-Kulah 
kembalimu.” (QS. Luqman: 14) 
b) As-Sunnah  

As-Sunnah adalah segala yang dinukilkan dari Nabi Muhammad Saw. baik berupa 
perkataan, perbuatan, taqrir, pengajaran, sifat, kelakukan, keadaan, dan cita-cita atau 
himmah Nabi Muhammad Saw. yang belum tersampaikan. Pentingnya kedudukan akhlak 
dapat dilihat berbagai sunnah qauliyah (sunnah dalam bentuk perkataan) Rasulullah 
diantaranya adalah :  

“Sesungguhnya aku diutus (oleh Tuhan) untuk menyempurnakan akhlak”. (HR.   Ahmad) 
Tujuan pendidikan akhlak menurut Khozin adalah “untuk membentuk manusia 

yang bermoral baik, keras kemauan, sopan dalam bicara dan perbuatan, mulia dalam 
bertingkah laku, bijaksana, beradab, jujur, dan ikhlas.Mustafa Zahri sebagaimana dikutip 
oleh Abuddin Nata menguatkan bahwa tujuan pendidikan akhlak adalah untuk 
membersihkan kalbu dari kotoran hawa nafsu dan amarah sehingga hati menjadi suci dan 
bersih.Dari beberapa pengertian di atas penulis menyimpulkan bahwa tujuan pendidikan 
akhlak adalah untuk membentuk kepribadian seseorang agar berperilaku dan bersikap 
melakukan perbuatan yang baik melalui bimbingan dan arahan baik dari orang tua, guru, 
maupun masyarakat (Nata 2016). 

Pengertian Pondok Pesantren Pondok pesantren ialah suatu tempat yang 
merupakan sekumpulan komunitas independen yang pada awalnya mengisolasi diri di 
sebuah tempat yang jauh dari pusat perkotaan (pegunungan). Sedangkan arti pondok 



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  
Vol. 8, no.1 (Februari 2022) 

 

39 
 

pesantren adalah suatu tempat pemondokan bagi pemuda-pemuda yang mengikuti 
pelajaran-pelajaran agama islam. Dan pemuda-pemuda itu dikenal sebagai santri dan 
tempat tinggal mereka bersama-sama itu disebut sebuah pesantren atau 
pondok.Selanjutnya pondok pesantren berasal dari dua kata, yiatu pondok dan pesantren. 
Pondok berasal dari bahasa Arab “Funduq” yang berarti tempat menginap, atau asrama. 
Sedangkan pesantren berasal dari bahasa Tamil, dari kata santri, diimbuhi awalan pe dan 
akhiranan yang berarti para penuntut ilmu.”(Wahyuddin 2017). 

 
Tujuan Pondok Pesantren  

Tujuan pondok pesantren secara umum adalah untuk melatih para santri untuk 
memiliki kemampuan mandiri. Menurut pendapat ulama tujuan pondok pesantren 
adalah membentuk kepribadian, mematangkan akhlak dan melengkapinya dengan 
pengetahuan (Masyhud Sulthon & Khusnurilo, 2004). Sedangkan pendapat lain 
menyatakan bahwa, tujuan pondok pesantren ialah: 1) Mencetak ulama yang menguasai 
ilmu-ilmu agama; 2) Mendidik muslim yang dapat melaksanakan syariat agama; 3) 
Mendidik agar objek memiliki ketrampilan dasar yang relevan dengan terbentuknya 20 
masyarakat beragama. 

Dalam Pondok Pesantren Pelajaran berdakwah merupakan sebuah hal yang wajib 
di pelajari. Setiap Muslim wajib berdakwah, mengajak beriman dan berislam dengan baik 
dan istiqamah, minimal kepada diri sendiri. Sabda Nabi SAW, "Sampaikanlah dariku 
walaupun hanya satu ayat." (HR Muslim). Pengertian Berdakwah. Secara umum, yang 
dimaksud dengan Pengertian Dakwah merupakan aktifitas manusia yang selalu di lakukan 
dalam mengarungi samudra kehidupan. Dakwah di jalan Allah merupakan dakwah 
tertinggi, karena merupakan bentuk risalah Nabi dan Rasul-Nya yang menjadi petunjuk 
dan pelopor kebaikan. Sebagaimana kita telah diperintahkan oleh Allah SWT, untuk selalu 
berdakwah kepada manusia dengan cara-cara yang baik, yaitu berdakwah dengan 
perbuatan, lisan dan tulisan.Dakwah adalah meyeru manusia agar menempuh jalan 
kebaikan dan menghindari jalan kesesatan (Amar Ma’ruf Nahi Munkar). Dalam pengertian 
ini mencakup pengertian Tablig (mengajak ke jalan Allah), Jihad (berjuang menegakkan 
ajaran Allah), Amar ma’ruf nahi munkar (memerintahkan kepada kebaikan, melarang 
melakukan kejahatan), menasehati dan berwasiat.Oleh karena itu dakwah merupakan 
proses “al-Tahawwul Waal Taghayyur” (trasformasi dan perubahan) dari sesuatu yang tidak 
baik menuju yang baik atau dari sesuatu yang sudah baik menuju yang lebih baik 
lagi.Pemahaman akan pentingnya dakwah Islamiah terletak pada keikhlasan, kebersihan 
dan motivasi dan ketulusan hati para da’i di jalan Allah SWT. Yang selalu mengajak 
manusia untuk melakukan kebaikan dengan landasan al-Quran dan sunnahnya. 

Berdakwah adalah pekerjaan mulia yang dapat menjadi motivasi bagi diri sendiri 
untuk berbuat sesuai dengan yang didakwahkan.Karena itu, dakwah Islam akan berhasil 
dan efektif jika sang da’i sudah  mengamalkan dan menampilkan keteladanan terlebih 
dahulu apa yang disampaikan kepada orang lain, seperti yang dilakukan Nabi saw.Dakwah 
bil Lisan atau bil Hal tidak akan berhasil dengan baik jika tidak dibarengi dengan uswah 
hasanah (keteladanan yang baik) dari sang da’i. Dengan kata lain, setiap Muslim sejatinya 



Pendidikan Akhlak Melalui Dakwah bil Uswah Di Pondok Pesantren: Aenul Yakin, Tajuddin Nur (hal: 33-46) 

 

40 
 

harus mampu memberikan teladan yang terbaik bagi diri sendiri, keluarga, dan orang 
lain.Allah sangat murka kepada da’i yang hanya menceramahi orang lain, tapi tidak 
mengamalkan isi dakwahnya.  

Inilah dakwah lilin: menerangi orang lain tetapi dirinya sendiri terbakar dan 
habis."Hai orang-orang beriman, mengapa kamu mengatakan apa yang tidak kamu perbuat? 
Sungguh amat besar kemurkaan Allah bahwa kamu mengatakan apa-apa yang kamu tidak 
kerjakan." (QS Ash-Shaff [61]: 2-3). Dakwah Rasulullah saw merupakan dakwah sinergi 
antara kata-kata dan perbuatan nyata. Rasul selalu menyatukan kata dengan perbuatan 
sehingga menjadi teladan bagi umatnya.Selain itu, dalam berdakwah Rasul juga 
mengedepankan etika seperti: kelemahlembutan, kesantunan, empati, kasih sayang, dan 
kesabaran. Rasul tidak pernah mencaci maki, melaknat, memarah-marahi, apalagi 
membodohi umatnya.Rasulullah tidak memendam rasa dendam dan meluapkan emosi 
amarahnya ketika dicaci maki dan dilukai Abu Jahal dengan dilempari batu dan dipukul 
dengan kampak, saat mengajak kaumnya berislam di bukit Safa. 

Bahkan ketika Sayyidina Hamzah, paman beliau, menemuinya selepas 
membalaskan dendamnya kepada Abu Jahal, beliau tidak merasa senang terhadap tindak 
kekerasan yang dilakukan pamannya itu. Kata beliau, "Aku tidak suka engkau berbuat 
seperti itu. Aku lebih suka engkau berbuat damai dengan bersyahadat, memeluk Islam". 
Respon Rasul tersebut membuat Hamzah tertegun, menyadari pelampiasan dendam tidak 
menyelesaikan masalah. Akhirnya, Hamzah bertobat dan masuk Islam. Kisah singkat ini 
memberi pelajaran kepada kita dakwah bil uswah (dengan keteladanan) jauh lebih efektif 
daripada dakwah dengan kata-kata yang tidak disertai dengan amal nyata.Di era globalisasi, 
dakwah memerlukan sentuhan teknologi. Ilmu dan etika dakwah tidak cukup dikuasai dai, 
tapi juga teknologi komunikasi, teknologi dakwah, dan teknologi media dakwah.Jika 
dakwah menjadi tugas bersama, maka masing-masing pihak berkewajiban bersinergi dalam 
berdakwah. Sebab, selama ini dakwah bil lisan (dengan kata-kata) sudah mengalami titik 
jenuh.Terbukti, pelanggaran moral dan norma hukum masih terus terjadi. Korupsi masih 
merajalela, padahal pelakunya juga mengaku Muslim. Yang diperlukan adalah keteladanan 
dalam beramar ma'ruf nahi munkar.Jadi, sinergi dakwah bil uswah itu harus dengan ibda' 
bi nafsik (mulailah dari diri sendiri).  

Dalam kondisi seperti itu kita jumpai orang menolak dakwah bukan karena benar- 
benar ingkar, tapi semata karena buruknya akhlak sang da’i, atau dangkalnya pengetahuan 
dia tentang kaidah-kaidah dakwah. Adapun di antara ayat Al-Qur’an yang berkaitan 
tentang dakwah di antaranya yaitu : 

ة ْ مِنْكُمْْ وَلْتكَُنْْ ئكَِْ  الْمُنْكَرِْ عَنِْ وَينَْهَوْنَْ باِلْمَعْرُوفِْ وَيَأمُْرُونَْ الْخَيْرِْ إلَِى يدَْعُونَْ أمَُّ الْمُفْلِحُونَْ همُُْ وَأوُلََٰ  

Artinya: “Dan hendaklah diantara kamu ada segolongan orang yang meyeru kepada kebajikan, 
meyuruh (berbuat) yang ma’ruf, dan mencegah dari yang mungkar. Dan mereka itulah orang-orang 
yang beruntung” (QS. Ali-Imran : 104). 

ْ أحَْسَنُْ هِيَْ باِلَّتيِ وَجَادِلْهُمْْ ۖ ْ الْحَسَنةَِْ وَالْمَوْعِظَةِْ بِالْحِكْمَةِْ رَبِِّكَْ سَبِيلِْ إلَِىَْٰ ادْعُْ سَبِيلِهِْ عَنْْ ضَلَّْ بمَِنْْ أعَْلمَُْ هُوَْ رَبَّكَْ إنَِّْ ۖ   
ْ ۖ باِلْمُهْتدَِينَْ أعَْلمَُْ وَهوَُْ   



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  
Vol. 8, no.1 (Februari 2022) 

 

41 
 

Artinya: “Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran yang baik dan 
bantalah mereka dengan cara yang baik. Sesunguhnya Tuhanmu Dia-lah yang lebih mengetahui 
tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dia- lah lebih mengetahui orang- orang yang 
mendapat petunjuk”(QS. An-Nahl : 125). 

وَلوَآيةََْ عَنى بَلغوُا  

Artinya: “sampaikanlah dariku walaupun satu ayat”(HR,Bukhari). 

 لةَْ  ضَلَْ إِلىَ دَعَا وَمَنْْ يْئاً شَْ رِهِمْْ أجَُوُو مِنْْ ذلَِكَْ يـنَـْقصُُْ لَْ تبَعِهَُْ مَنْْ أجُُورِْ مِثلَُْ اْلأجْْرِْ مِنَْ لهَُْ كَانَْ هُدًى إِلَى دَعَا مَنْْ
شَيئاًْ مِهِمْْ آثاَ مِنْْ ذلَِكَْ لَيـنَـْقصُُْ تبَعِهَُْ مَنْْ اثآم مثلُْ الإثمْ مِنَْ عَلَيْهِْ كَانَْ  

Artinya: “Barangsiapa mengajak kepada petunjuk, ia berhak pemmperoleh pahala seperti pahala 
orang yang mengikutinya, tanpa mengurangi sedikitpun dari pahala mereka. Dan barang siapa 
mengajak kepada kesesatan, ia mendapat dosanya sepaerti dosa orang yang mengikutinya, tanpa 
mengurangi sedikipun dari dosa mereka” (HR. Muslim, Malik, Abu Daud, dan Tirmizi). 

Berdasarkan firman Allah SWT dan hadits tentang dakwah di atas maka jelaslah 
bahwa Islam tidak mengharuskan secepatnya berhasil dengan satu cara atau metode 
saja,namun berbagai cara dapat dilakukan sesuai objek dakwah dan kemampauan masing-
masing pelaksanaan dakwah.Oleh karena itu, seorang da’i harus memahami hadits tentang 
dakwah dan tujuannya bahwa sesungguhnya dakwah merupakan tugas para rasul Allah 
yang mulia. Mereka adalah para utusan Allah kepada mahluk-Nya, yang meyampaikan pada 
mereka perintah Tuhannya dengan petunjuk yang jelas. Kemudian tugas ini diwarisi oleh 
para ulama dan aktivis dakwah yang ikhlas. 

Keadaan Pondok Pesantren At-Taubah Karawang adalah sesuai dengan ketentuan 
atau peraturan yang berlaku disetiap pesantren, untuk tinggal di asrama agar proses belajar 
mengajar dapat berjalan lancar dengan baik sesuai dengan apa yang diinginkan. Para santri 
berasal dari berbagai desa di Kabupaten Karawang bahkan adapula yang berasal dari luar 
daerah yang dihimpun dalam satu tempat atau asrama yang sudah disiapkan oleh pihak 
pesantren, yang menyatukan mereka dalam suatu asrama bertujuan untuk menciptakan 
ukhuwah Islamiyah, sehingga tidak ada perbedaan antara orang kaya dan miskin. 
Disamping itu maka ditempatkan dalam satu asrama untuk membantu memperlancar 
proses belajar mengajar dan latihan-latihan secara intensif.  

Berdasarkan hasil wawancara dengan pengasuh Pondok Pesantren At-Taubah 
Karawang, mengenai bagaimana implementasi konsep pendidikan akhlak Pondok 
Pesantren At-Taubah Karawang diterapkan seperti halnya pengajian kitab kuning juga tidak 
bisa dilepaskan dari pondok pesantren, karena hal tersebut merupan elemen dari sebuah 
pondok pesantren. Pengajian kitab kuning ada yang seluruh santri mengikuti kitab yang 
sama ada pula yang bertingkat. Santri yang mengikuti pengajian kitab kuning yang sama 
adalah ketika pengajian kitab ba‟da shalat isya‟, sedangkan yang bertingkat adalah 
pengajian kitab di Diniyah, seperti yang diungkapkan pengasuh pondok pesantren 
menyatakan bahwa; “Konsep pendidikan akhlak di pondok pesantren kami sudah 
diterapkan secara konsep dan sekaligus implementasinya oleh santri, seperti pembelajaran 
kitab Ihya Ulumiddin karya Imam Al Ghazali juga pembelajaran kitab ta‟lim muta‟alim, 
dan juga pengajian kitab di pondok pesantren ini disesuaikan dengan kemampuan santri, 

https://pecihitam.org/imam-bukhari-sang-pembela-ahlussunnah-wal-jamaah/


Pendidikan Akhlak Melalui Dakwah bil Uswah Di Pondok Pesantren: Aenul Yakin, Tajuddin Nur (hal: 33-46) 

 

42 
 

artinya melihat kondisi santri, ada yang menggunakan kitab kuning adapula yang 
menggunakan kitab yang sudah diterjemahkan. Jadi santri yang belum bisa membaca kitab 
bisa memahami juga”. (Wawancara. 2021 pukul 14.00). 

Berdasarkan pernyataan di atas dapatlah dipahami bahwa, konsep pendidikan 
akhlak Pondok Pesantren At-Taubah Karawang, secara konsep menurut pengasuh pondok 
pesantren sudah disampaikan dan diberi pemahaman kepada para santri, dan juga para 
ustadz juga memberikan teori secara bertahap mengenai bagaimana konsep pendidikan 
yang terdapat dalam kitab Ihya Ulumiddin karya Imam Al Ghazali yang dipelajari di 
Pondok Pesantren At-Taubah Karawang. 
 Konsep pendidikan akhlak Pondok Pesantren At-Taubah Karawang dalam hal ini, 
ditunjukkan dengan bagaimana kontribusi pengasuh dan ustadz membuat jadwal kegiatan 
pembelajaran atau kegiatan mengaji kitab, serta memberikan sumbangsih terhadap upaya 
mendidik akhlak karimah santri, karena dengan mengadakan kegiatan implementasi 
konsep pendidikan akhlak pada aspek melatih jiwa santri melalui konsep pendidikan 
akhlak Pondok Pesantren At-Taubah Karawang melalui kitab Ihya Ulumiddin dan santri 
dapat mengetahui betapa besarnya nilai-nilai yang terkandung dalam kitab tersebut apabila 
dipelajari dengan sepenuh hati.  
 Proses implementasi pendidikan akhlak yang pertama pada aspek Riyadhotun 
Nafsi; 1) Melawan nafsu syahwat, selain mendapatkan materi tentang pendidikan akhlak 
dalam kitab Ihya Ulumiddin, juga mendidik santri dengan menjaga perihal perut; 2) 
Pengobatan penyakit hati, proses implementasinya melalui kegiatan-kegiatan Islami, 
kegiatan tadarus Qur‟an, siraman rohani (tausiyah) dan puasa senin kamis; 3) Mengenali 
aib diri sendiri, proses implementasinya melalui tindakan para santri bagaimana memilih 
teman yang lebih memahami diri kita sendiri; 4) Hidup zuhud, proses implementasinya 
zuhud dalam hal kesederhanaan seseorang, seperti pondok menekankan pentingnya 
penampilan sederhana sebagai salah satu nilai luhur pesantren dan menjadi pedoman 
perilaku sehari-hari bagi seluruh warga pesantren. Karena kesederhanaan bukanlah 
kemiskinan, melainkan hidup secara wajar, proporsional dan tidak berkelebihan, terutama 
pada materi. Maka dalamm hal ini, impelementasi pendidikan akhlak Imam Al Ghazali 
dapat dikategorikan sudah baik pelaksanaannya. 

Upaya-upaya yang dilakukan pengasuh dan ustadz dalam mengimplementasikan 
konsep pendidikan Pondok Pesantren At-Taubah Karawang yaitu: a) Memberikan 
bimbingan; b) Memberikan Tausiyah; c) Memberikan Keteladanan; d) Menerapkan 
Pembiasaan. Konsep pendidikan akhlak mulia di Pondok Pesantren At-Taubah Karawang 
ini meliputi setidaknya enam aspek penting. 1) Pemahaman tentang materi akhlak mulia 
yang bersumber utama dari Al Qur’an dan Hadis   meliputi akhlak kepada Allah, akhlak 
kepada manusia, akhlak kepada diri sendiri dan akhlak kepada lingkungan. 2) Tujuan 
pendidikan akhlak pada prinsipnya adalah perbaikan diri baik kedudukannya sebagai diri 
sendiri, sebagai hamba Allah dan sebagai bagian dari masyarakat. 3) Program pembentukan 
akhlak berupa pembiasaan yang dikemas menjadi kegiatan harian, mingguan, bulanan dan 
tahunan. 4) Rujukan materi akhlak yang digunakan di pesantren modern setidaknya ada 
tujuh yakni Al Qur’an, Al Hadist, buku Aqidah Akhlak, Kitab Ta’lim Al Muta’allim, Kitab 
Minhaj Al Muslimin, nilai-nilai kepesantrenan dan tradisi pesantren. 5) Kualifikasi guru 



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  
Vol. 8, no.1 (Februari 2022) 

 

43 
 

yang disyaratkan di Pondok Pesantren At-Taubah Karawang untuk menumbuhkan akhlak 
mulia pada santri adalah yang memiliki kematangan intelektual, kematangan psikologis, 
kematangan sosial, kematangan perilaku dan kematangan spiritual. 6) Peserta didik, 
dimana Pondok Pesantren ini tidak pilih-pilih dalam merekrut santri baru dikarenakan 
tujuan awal dari didirikannya pesantren adalah untuk membina akhlak santri serta 
menampung lulusan SD/MI/MTS yang mempunyai kemampuan IQ kurang untuk bisa 
dibina di pesantren. 

 
Implementasi Dakwah Bil Uswah di Pondok Pesantren At-Taubah 

Keteladanan (uswah) adalah metode pendidikan yang diterapkan dengan cara 
memberi contoh-contoh (teladan) yang baik berupa perilaku nyata, khususnya ibadah dan 
akhlak. Dengan adanya teladan yang baik, maka akan menumbuhkan hasrat bagi orang 
lain untuk meniru atau mengikutinya, dengan adanya contoh ucapan, perbuatan dan 
contoh tingkah laku yang baik dalam hal apapun, maka hal itu merupakan amaliyah yang 
penting bagi pendidikan santri. Keteladanan adalah pembiasaan dalam bentuk perilaku 
sehari-hari seperti: berpakaian rapi, berbahasa yang baik, rajin membaca, memuji kebaikan 
atau keberhasilan orang lain, datang tepat waktu.Keteladanan merupakan sesuatu yang fitri 
bagi manusia dan penting dilaksanakan dalam pengembangan sikap keagamaan karena ia 
sudah ada dalam potensi dasar manusia, ada dalam sejarah para Nabi/ Rasul. Serta 
termaktub dalam teks-teks wahyu. Salah satu firman Allah SWT:  
“Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) 
bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan Dia banyak 
menyebut Allah.” (Q.S Al-Ahzab: 21)  

Dari ayat di atas kita dapat memahami bahwa Allah SWT mengutus Nabi 
Muhammad SAW sebagai figur teladan yang paling baik bagi umatnya. Peran Nabi sebagai 
teladan merupakan peran utama. Umat meneladani Nabi, dan Nabi meneladani al-Qur’an. 
Segala perkataan, perbuatan dan akhlak Rasul Allah itu adalah al-Qur’an. Kepribadian 
Rasulullah merupakan interpretasi al-Qur’an secara nyata. Seperti mulai dari cara 
beribadah Rasul, dan cara-cara berkehidupan Islami. Dengan kepribadian, sifat tingkah 
laku dan pergaulannya bersama sesama manusia, Rasulullah SAW, merupakan interpretasi 
praktis yang manusiawi dalam menghidupkan hakikat, ajaran, adab dan tasyri’ al-Qur’an, 
yang melandasi perbuatan pendidikan Islam. Bila dicermati historis pendidikan dizaman 
Rasulullah SAW dapat dipahami bahwa salah satu faktor terpenting yang membawa beliau 
kepada keberhasilan adalah keteladanan (uswah). Rasulullah ternyata banyak memberikan 
keteladanan dalam mendidik para sahabatnya. Sikap Teladan yang di contohkan para 
Ustad di Pondok Pesantren At-Taubah merupakan hal utama yang harus di lakukan . Salah 
satu Contoh adalah memberi teladan dalam berpakaian.  

Para Ustad diwajibkan menggunakan pakaian yang layak dipakai baik dalam 
pengajaran maupun dalam keseharian. Hal ini penting karena dengan menjaga penampilan 
rapi dapat di contoh oleh para santri. Hal lainnya dengan memberi contoh dalam bertutur 
kata. Santri di ajarkan dengan bertutur kata yang lembut dan juga santun menjadikan para 
Santri memiliki kepribadian yang baik. Rasullulah berkata: “Jagalah kalian dari api neraka, 



Pendidikan Akhlak Melalui Dakwah bil Uswah Di Pondok Pesantren: Aenul Yakin, Tajuddin Nur (hal: 33-46) 

 

44 
 

walaupun dengan bersedekah sepotong kurma. Namun siapa yang tidak mendapatkan 
sesuatu yang bisa disedekahkannya maka dengan (berucap) kata-kata yang baik.” (HR. Al-
Bukhari no. 6023 dan Muslim no. 2346) Al-Imam An-Nawawi t berkata, “Hadits ini 
menunjukkan bahwa kalimat thayyibah merupakan sebab selamat dari neraka. Yang 
dimaksud kalimat thayyibah adalah ucapan yang menyenangkan hati seseorang jika ucapan 
itu mubah atau mengandung ketaatan.” (Al-Minhaj, 7/103). Maka bertutur kata yang baik 
dan sikap menyenangkan merupakan sebuah kewajiban dalam Pondok pesantren. Contoh 
lainnya juga perihal kedisiplinan.  

Dari Ibnu Umar Radhiallahu Anhuma, ia berkata: “Rasulullah Shallallahu Alaihi 
Wasallam memegang pundakku, lalu bersabda: Jadilah engkau di dunia ini seakan-akan 
sebagai orang asing atau pengembara. Lalu Ibnu Umar Radhiallahu Anhuma berkata: “Jika 
engkau di waktu sore, maka janganlah engkau menunggu pagi dan jika engkau di waktu 
pagi, maka janganlah menunggu sore dan pergunakanlah waktu sehatmu sebelum kamu 
sakit dan waktu hidupmu sebelum kamu mati”. (HR. Bukhari, Kitab Ar Riqaq). 

Hadits di atas mengajarkan kepada kita bahwa dalam hidup ini kita harus menjadi 
manusia-manusia yang disiplin. Dengan Disiplin dan tepat waktu dalam memberi 
pengajaran kepada santri maka diharapkan akan tertanam dalam pemikiran santri agar 
selalu tepat waktu baik mengikuti pembelajaran maupun dalam mengerjakan tugas tugas 
yang diberikan. Semua contoh di atas adalah implementasi Bil Uswah yang dilakukan di 
Pondok pesantren At-Taubah Karawang. Dengan di Awali oleh para Ustad yang 
memberikan Bil Uswah kepada Santri maka harapan kedepan para santri akan mencontoh 
dan menerapkan dalam kehidupan bermasyarakat. Bertutur kata yang baik dan juga 
kedisiplinan membuat para santri memiliki nilai tersendiri dalama masyarakat. 

 
Kesimpulan 

Pendidikan akhlak mulia terhadap santri Pondok Pesantren At-Taubah Karawang 
dilakukan melalui dua poin utama yaitu pemahaman dan pembiasaan. Pemahaman yang 
dimaksud di sini adalah proses menanamkan pengetahuan kognitif terhadap santri yang 
dilakukan melalui semua mata pelajaran di Pondok Pesantren At-Taubah Karawang juga 
melalui kajian kitab ta’limul muta’alim dan minhajul abidin serta mendatangkan ustadz 
dari luar pesantren seminggu sekali. Upaya yang kedua adalah melalui pembiasaan. 
Kegiatan-kegiatan yang mengandung nilai-nilai akhlak mulia dilaksanakan dan 
diprogramkan dengan baik serta dilakukan secara konsisten. Diawali bangun pagi jam 
setengah tiga untuk melaksanakan salat tahajud, kemudian salat lima waktu berjamaah, 
dzikir ma’tsurat, tahfidzul qur’an, dan shalat dhuha. Pembinaan akhlak mulia juga 
dilaksanakan melalui pencak silat, outbond, renang, muhadharah, rihlah ilmiyah, nasyid, 
Penghijauan dan menjaga kebersihan. 
 
 
 
 
 



Dakwatuna: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  
Vol. 8, no.1 (Februari 2022) 

 

45 
 

Daftar Pustaka 
 
Anwar, Saiful. 2021. “Internalisasi Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Surat Al-Hujurat Ayat 

11-13 Menurut Tafsir Fi Zilalil Qur’an.” JIE (Journal Of Islamic Education) 6(1):1–17. 
Arif, Muhamad. 2018. “Konsep Pendidikan Akhlak Dalam Kitab Kitab Ahlakul Lil Banin 

Karya Umar Ibnu Ahmad Barjah.” Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan 
Kemanusiaan 2(2):401–13. 

Azis, Rosmiaty. 2019. “Ilmu Pendidikan Islam.” 
Budiman, Sri, And Suparjo Suparjo. 2021. “Manajemen Strategik Pendidikan Islam.” JISIP 

(Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan) 5(3). 
Fuadi, Salis Irvan, Rindi Antika, And Nur Rofiudin. 2020. “Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak 

Dalam Keluarga: Kajian QS. Al-Taghabun Ayat 14-15.” Matan: Journal Of Islam And 
Muslim Society 2:74–86. 

Habibah, Syarifah. 2015. “Akhlak Dan Etika Dalam Islam.” Jurnal Pesona Dasar 1(4). 
Kasanah, Siti. 2021. “Relevansi Pemikiran Pendidikan Abdurrahman Wahid Dan 

Abdurrahman An-Nahlawi Di Era Modern.” Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
32(1):169–80. 

Lubis, Lahmuddin, And Wina Asry. 2020. Ilmu Pendidikan Islam. Perdana Publishing. 
Maghfuri, Amin, And Rasmuin Rasmuin. 2019. “Dinamika Kurikulum Madrasah Berbasis 

Pesantren Pada Abad Ke 20 (Analisis Historis Implementasi Kurikulum Madrasah).” 
Tadbir: Jurnal Studi Manajemen Pendidikan 3(1):1–16. 

Maya, Rahendra. 2017. “Pemikiran Pendidikan Muhammad Quthb Tentang Metode 
Keteladanan (Al-Tarbiyah Bi Al-Qudwah).” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 
6(11):16. 

Muthoifin, M. 2018. “Mengungkap Isi Pendidikan Islam Perspektif Al-Qur’an Surat Al-
Ashr Ayat 1-3.” Proceeding Of The URECOL 206–18. 

Muzaqi, Irvan, Muhammad Sarbini, And Ali Maulida. 2019. “Upaya Mudarris Dalam 
Mengajarkan Pendidikan Akhlak Yang Terkandung Pada Surat Al-Hasyr Dalam 
Kehidupan Keseharian Santri (Studi Di Pondok Pesantren An-Nur Sukamantri 
Bogor).” Prosa PAI: Prosiding Al Hidayah Pendidikan Agama Islam 1(2B):203–14. 

Nasution, Nurseri Hasnah. 2011. “Metode Dakwah Dalam Membentuk Akhlak 
Mahmudah Remaja.” Wardah 12(2):163–77. 

Nata, D. R. H. Abuddin. 2016. Ilmu Pendidikan Islam. Prenada Media. 
Nata, H. Abuddin. 2012. Manajemen Pendidikan: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam Di 

Indonesia. Kencana. 
Neolaka, Ir Amos, And Grace Amialia A. Neolaka. 2015. Landasan Pendidikan Dasar 

Pengenalan Diri Sendiri Menuju Perubahan Hidup: Edisi Pertama. Kencana. 
Sugiono, Nanang. 2017. “Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Dalam Buku Kebiasaan-

Kebiasaan Inspiratif Kh Ahmad Dahlan Dan Kh Hasyim Asy’ari Karya M. Sanusi.” 
Sugiyono, Dr. 2010. “Memahami Penelitian Kualitatif.” 
Surbakti, Andika Hariyanto. 2021. “Pendidikan Akhlak Dalam Bingkai Kearifan Lokal.” 

Ta’lim: Jurnal Studi Pendidikan Islam 4(2):202–21. 
Suryadarma, Yoke, And Ahmad Hifdzil Haq. 2015. “Pendidikan Akhlak Menurut Imam 

Al-Ghazali.” At-Ta’dib 10(2). 
Wahyuddin, Wawan. 2017. “Kontribusi Pondok Pesantren Terhadap Nkri.” Saintifika 

Islamica: Jurnal Kajian Keislaman 3(01):21–42. 
Wahyudi, Dedi. 2017. Pengantar Akidah Akhlak Dan Pembelajarannya. Lintang Rasi Aksara 



Pendidikan Akhlak Melalui Dakwah bil Uswah Di Pondok Pesantren: Aenul Yakin, Tajuddin Nur (hal: 33-46) 

 

46 
 

Books. 
Zuhri, Saifudin. 2019. “Tarbiyah Ruhiyah (Pendidikan Ruhani) Bagi Anak Didik Dalam 

Perspektif Pemikiran Pendidikan Islam.” As-Sibyan 2(1):39–55. 
 


